
НАЖМИДДИН
комилов

ТАСАВВУФ

ТОШКЕНТ 
«МОУАКОЦМИАНЯ» -  «О‘2ВЕК18Т0К» 

2009

www.ziyouz.com kutubxonasi



87.3(5)

Т а қ р и з ч и л а р :

фалсафа фанлари доктори А. Холбско* 
филология фанлари доктори Ҳ. Ҳомидоа 

тарих фанлари доктори У. У м тов 
филология фанлари номэоди Ш. Рнзясо

Ўзбекистон Республикаси Ваэирлар Маҳкамаси ҳуэуридаги Дин 
ишлари бўйича қўмитанинг 2009 йил 27 июлдаги 1316-рақамли 
хати билан нашрга тавсия этилган.

18В^ 978-9943-01-382-7

© «МОУАКОШтеАНК* нашриёти 
ҳамда «042ВЕК18ТОМ» ^М Ш , 2009

www.ziyouz.com kutubxonasi



Хожа Баҳоудцин Нақш банд хазрат- 
лари таваллудларининг 690 йиллигига 
багиш лайм ан.

ДЕБОЧА

Улуғ тарихий бурилишлар лапри мафкурасини белгилаган 
жаҳоний динлар инсоният тараққиётининг муайян босқичида янги 
маънавий-руҳий зарурат, фикрий ва ҳиссий изланишлар эҳтиёжига 
жавоб тариқасида пайдо бўлганлиги сабабли маданий-маънавий 
ҳаётнинг ҳамма соҳасини қамраб олиб, ижодий кўтарилиш, 
тахайюл ва тасаввуротлар олами, ақпий ва бадиий фаолият тарзига 
таъсир этиб келди. Айни вақтда инсоннинг тўхтовсиз ижодий 
фаолияти динлариинг ўзига таъсир ўтказиб, улардаги синкре- 
тиклик (омухталик) хусусиятини кучайтириб турди, янги таъли- 
мотлар, мазҳаблар, қарашлар силсиласини вужудга келтирди. 
Ислом оламида буни мўътазилия, ашъария, «ихвон ус-сафо» 
оқимлари таъсирида шаклланган илми калом, илми ҳикмат (фал- 
сафа), илми ваҳдат ёки илми тавҳид (тасаввуф), шунинглек, 
исмоилия, қарматия, имомия мисолида кўриш мумкин. «Мафку- 
равий демократия»га изн бергани, инсон қалби ва руҳиятини 
нишонга олиб, жаҳолат ва худбинликка қарши ўлароқ майдонга 
чиққани, ахлоқий покликни тарғиб этгани сабабли тасаввуф 
моҳиятан илму ижод аҳпига яқин эди. Бу — бир томондан. Иккинчи 
томондан эса, шуни эътироф қилишимиз керакки, тасаввуф гарчи 
ислом бағрида ниш уриб, Қуръон ва ҳадислар ҳикматидан озиқ- 
ланган, кўп ҳолларда шариат аҳкомига суянган бўлса-да, лекин у 
расмий диний ақидапарастлик ва мутаассибликка ҳамда ҳоким 
табақапарнинг айшу ишратга ғарқ турмуш тарзи, талончилик ва 
манфаатпарастликка зид ўлароқ меҳнаткаш халқ норозилигини 
ифодалаб келди. Ушбу таълимотнинг эл орасида ёйилиб, фикрий 
янгиланишларга қанот бергани, Ҳақ ва ҳақиқатга ташна зиёлилар 
юрагини банд этганига сабаб шу. Қолаверса, тасаввуфнинг айни 
шаҳар ҳунармандлари, қадимлан маданияти ривожланиб келган 
илм-маърифат марказларида тараққий этгани ҳам бежиз эмас. Яна 
бу ўринда бир ҳодисани — тасаввуфнинг футувват билан қўшилиб 
кетиши ҳодисасини ҳам қайд этиб ўтмоқ жоиз. Футувват (жавон- 
мардлик) аҳди ўз ҳаётларини дўст-биродарлари, яқин кишилари- 
нинг ҳожатини чиқариш, муҳгожларга моддий ва маънавий ёрдам

3

www.ziyouz.com kutubxonasi



беришга бахшида этган одамлар бўлиб, аксар оддий халқ ичидан 
етишиб чиққан ҳунармандлар, олим ва санъаткорлар эдилар. Улар 
орасила сипоҳийлар, ном чиқарган паҳпавонлар ҳам бўлиб, шахсий 
ҳаётда ҳалол яш аш , эоҳиран ва ботинан пок бўлиш, нокас, 
номардларга яқинлашмаслик учун интилганлар; яширин жамият- 
лар тузиб, бир-бирларининг манфаатларини ҳимоя этганлар, 
уюшиб, таш қи душ манларга қарши кураш ганлар. Чунончи, 
сарбадорлар ва Шарқдаги бошқа кўп озодлик ҳаракати намоянда- 
лари жавонмардлар эдилар. Улар тасаввуфни назарий таълимот, 
маслак сифатида қабул қилиб олдилар, ўз навбатида, кўпгина 
шайхлар футувват қоидаларини тариқатга сингдириб юбордилар.

Шу тариқа, тасаввуф мусулмон Шарқи мамлакатлари ижти- 
моий ва маънавий ҳаётига чуқур кириб борди; фан, маланият ва 
адабиёт ривожнга катта ижобий таъсир кўрсатди. XI асрдан бошлаб 
Ш арқнинг деярли барча нуфузли шоир ва ёзувчилари, мутафаккир 
ва олимлари тасаввуфдан озиқланиб, унинг инсонпарварлик ва 
ҳақсеварлик ғояларидан руҳланганлар. Шуни назарда тутиб, атоқли 
олим Е.Э. Бертельс ўтган асрнинг бош идаёқ қайд этган эди: 
«Тасаввуф адабиётини ўрганмасдан туриб, ўрта асрлар мусулмон 
Ш арқи маданий ҳаёти ҳақида тасаввурга эга бўлиш мумкин эмас. 
Бу адабиётдан хабардор бўлмасдан Ш арқнинг ўзини ҳам англаш 
қийин»1.

Бунинг боиси шуки, тасаввуф ҳақиқий маънода инсонпарвар 
таълимот ҳисобланади. Инсоннинг камолоти, руҳий-маънавий 
юксалиши учун қайғуриб келган Гуманистик таълимотлар ри- 
вожига бизнинг ватандошларимизнинг ҳиссаси беқиёс. Прези- 
лентимиз И.А. Каримов алоҳида таъкидлаганидек, ислом маъри- 
фати ва маданияти ривожи ҳақида гап борганда, биз «мана шу 
қутлуғ заминимизда туғилиб вояга етган, муборак номларини 
бутун ислом дунёси чексиз эҳтиром билан тилга оладиган Имом 
ал-Бухорий, Имом ат-Термизий, Хожа Баҳоуддин Нақшбанд, 
Аҳмад Яссавий, Абдухолиқ Ғиждувоний, Замахшарий каби пири 
комилларимизни назарда тутамиз. Маънавий ҳаётимизни мана 
шу улуғ номлар билан боғлаймиэ Биз бу мутафаккирларимизнинг 
қутлуғ меросидан бутун халқимиз, жумладан, ёшларимизнинг 
ҳам баҳраманд бўлишига, уларнинг мана шундай маънавий 
муҳитда камол топиш ига, ислом динининг инсонпарварлик 
фалсафаси, буюк ғоялари ёш авлод юрагилан ҳам жой олишига 
шароит яратмоқдамиз».2

‘ Вертельс Е.Э. Суфиэм и суфийская литература. —М.: Наука. 1995. С. 54. 
‘‘Каримое И. Биз келажагимизни ўэ қўлимиз билан қурамиэ. 7-том. —Т.: 

Ўзбекистон, 1999. 353-бет.

4

www.ziyouz.com kutubxonasi



Дарҳақиқат, қайд этиш зарурки, истиқлол йилларида бу 
соҳала ҳам анча ишлар амалга оширилли: тасаввуфга оид нодир 
манбалар ўрганилди, нашр этилди. Кубравия, яссавия, нақш - 
бандия (Хожагон) тариқатларининг шаклланиш жараёни, тари- 
хий роли, бугунги маънавиятимиз учун аҳамияти очиб берилди. 
Хусусан, тасаввуфий адабиёт холисона тадқиқ этилмоқда, тасав- 
вуфнинг инсонпарварлик ғоялари билан уйғунлашиб, жаҳон- 
шумул шеърий асарларнинг пайдо бўлишига туртки бўлгани 
олимларимиз томонидан кенг кўламда таҳлил этилмоқда. Во- 
қеан , тасаввуф  ғоялари бир бутунликни таш кил этадиган 
умуминсоний маданиятнингтаркибий қисмидир. Дин, фалсафа, 
адабиёт, санъат ва ҳоказо — буларнинг ҳаммаси шу муаззам 
дарахтнинг шохлари бўлиб, унинг илдизи халқнинг ижоди, 
дунёқараши ва фикрий кашфиётларидир. Инсон бутун онгли 
тарихи давомида ўэини иэлади, ўрганди, бу йўлда юзлаб асо- 
тирлар, идеал қаҳрамонлар, назария ва таълимотларни яратди. 
Буларнинг кўпи тасаввуфга келиб қўшилган ва қайта ҳаёт топган. 
Ш унинг учун тасаввуфда турли соҳалар, қараш лар туташиб, 
тўқнаш келгани, уйғунлиги ва ички зиддиятини кўрамиз. Бунда 
кенг фикрий майдонда ақл ва ҳикмат салобати ҳам, ҳис-ҳая- 
жонга ғарқ қайноқ ижодий парвоз ҳам, расм-русум, белгилаб 
қўйилган ахлоқий қонун-қоидалар билан бирга, айни шу қоида- 
қонунларни писанл қилмайдиган эркинлик туйғуси изҳори ҳам, 
яширин сиру асрор баробарида очиқ мантиқий-фалсафий мушо- 
ҳадакорлик ҳам бор. Шу боис баъзи оврупалик олимларнинг 
тасанвуфни «мистика» деб аташи бир ёқлама муносабат оқи- 
батидир. М истика — ғайб илмига ишонч, сирлилик демакдир. 
Кўрганимиэдай, тасаввуфда бу нарса бор, аммо бу таълимот 
фақат шунлан иборат эмас. Тасаввуф диний эътиқод, ҳикмат 
(фалсафа), бадиий ижод омухталигидаги ҳиссий-тафаккурий 
таълимот бўлиб, илоҳий иш қ баённомасидир. Ш унинг учун бўлса 
керак, тасаввуф шеърияти ҳозир ҳам қалбларни ларэага кел- 
тиради, инсонийлик ҳақиқатларини очиб, онгу шууримизга 
баҳорнинг тоза ҳавосидай таъсир этади, огоҳ этади. Нафақат 
биз ш арқликлар, балки жаҳондаги турли қитъаларда яшовчи 
маънавий эилол чашмаларга ташна одамларнинг бу таълимотга 
иш тиёқм андлиги , ўнлаб тасаввуф ий асарларнинг тарж им а 
қилинаётгани, Аттор, Румий, Насимий, М ашраб каби сўфий 
шоирлар асарларининг бутун лунёга ёйилгани шу меҳру муҳаб- 
батнинг натижаси, албагга.

Ушбу китобларнинг биринчиси («Комил инсон ахлоқи») 
1996 йилда, иккинчиси  («Тавҳид асрори») 1999 йилда чоп

5

www.ziyouz.com kutubxonasi



этилган эди. Ҳар икки китоб ҳам ўқувчилар томонидан яхши 
кутиб олинди, матбуотда ўндан ортиқ ижобий фикрлар бил- 
дирилган тақризлар эълон қилинли. Мухлислар ҳар икки китобни 
бирлаштириб, яхлит ҳолда қайта нашр эттиришга ундаганлари 
учун шундай қилишга қарор этдим. Бу ишда каминага ёрдам 
берган дўсту ёрлар, шогирдларимга миннатдорчилик билдирмоқ- 
чиман.

Муадлиф

www.ziyouz.com kutubxonasi



КОМИЛ ИНСОН АХЛОҚИ
Биринчи китоб

www.ziyouz.com kutubxonasi



www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАРИХ ВА ТАЪРИФ

Тасаввуф тадрижий тараққиётга эга таълимот бўлиб, ислом 
оламида VIII асрнинг ўрталарида пайдо бўлган. Дастлаб у зоҳидлик 
ҳаракати кўринишида куртак ёяди. Гап шундаки, ҳазрат Муҳаммад 
Мустафо саллаллоҳу алайҳи васаллам вафотларидан кейин му- 
сулмонлар жамоаси ичила бўлиниш юз беради, айниқса, халифа 
Усмон раэияллоҳу анҳу эамонида бойликка ружу қўйиш, қиммат- 
баҳо туҳфалар билан қариндош-уруғлар, яқин лўст-биродарларни 
сийлаш расм бўлади. Умавия халифалиги даврига келиб эса, сарой 
ҳашамлари, дабдабали безаклар, олтин-кумушга берилиш, хазина 
тўплаш авж олди Яъни диний машғулотлар, Худо йўлидаги тоат- 
ибодат ўрнини дунёвий ишлар, дунё молига муҳаббат эгаллай 
бошлади. Бу ҳол диний амрларни адо этишни ҳар қандай дунёвий 
ишлар, бойликлардан устун қўйган эътиқодли кишиларнинг норо- 
зилигига сабаб бўлди. Улар орасида ҳадис тўпловчи муҳаддислар, 
илгаридан қашшоқ бўлиб, уй-жой, мол-мулкка эътибор қилмаган 
саҳобалар ҳам бор эди. Буларнинг бир қисми динни ҳимоя қилиб, 
очиқ курашга отланган бўлсалар, иккинчи қисми қаноат ва зуҳдни 
(«эуҳд» сўэидан «эоҳид» сўэи келиб чиққан) асосий мақсад қилиб 
олиб, сарой аҳли ва сарватдорлар, бойлар ахлоқига қарш и 
норозилик белгиси сифатида таркилунёчилик ғоясини тарғиб этиб, 
ижтимоий фаолиятдан бутунлай четлашганлар, сурункали тоат- 
ибодат билан шуғулланганлар.

Куфа, Бағдод, Басра шаҳарларида таркидунё қилган эоҳидлар 
кўп эди, айтиш керакки, уларнинг обрў-эътибори ҳам халқ орасида 
катга бўлган. Чунончи, Увайс Қараний, Ҳасан БасриЙ каби Йирик 
сўфийлар аслида зоҳид кишилар эдилар, шунинг учун бу зот- 
ларнинг номи шайхлар ва сўфийлар ҳақидаги тазкирапарда зоҳид 
сифатида тилга олинади, баъзи муаллифлар эса уларни сўфийлар 
қаторига қўшмаганлар ҳам.

Бунинг боиси шуки, зоҳидлар узлат ва тақвони пеша этган 
бўлишларига қарамай, иш қ ва ирфон (илоҳий маърифат)дан 
бехабар кишилар эдилар. Улар фалсафий мушоҳадакорлик, ажзу 
иродат билан маънавий-ахлоқий камолот сари интилиш, валий-

9

www.ziyouz.com kutubxonasi



лик, кароматлар кўрсатиш  каби хислатларга эга эмасдилар. 
Зоҳидларнинг нияти ибодат билан охират мағфиратини қозониш, 
Қуръонда ваъда қилинган жаннатнинг ҳуэур-ҳаловатига етишиш 
эди. Сўфийлар назарида эса жаннат умидида тоат-ибодат қилиш 
ҳам таманинг бир кўринишидир. Ҳолбуки, сўфий учун на дунёдан 
ва на охиратдан тама бўлмаслиги керак. Ягона истак бу — Ҳақ 
таолонинг дийдоридир, холос.

Машҳур сўфий аёл Робиа Адавийя (714—801) Танррига муно- 
жотларида нола қилиб айтар экан: «Эй Парвардигорим, эй Ёри 
азиз, агар жаннатинг тамаида тоат қиладиган бўлсам, жанна- 
тингдан бенасиб эт, агар дўзахингдан қўрқиб ибодат қиладиган 
бўлсам, мени дўзах ўтида куйдир — минг-минг розиман! Аммо агар 
Сенинг жамолингни деб тунларни бедор ўтказар эканман, ёлвора- 
ман, мени жамолингдан маҳрум этма!»

Аллоҳ таолога қуруқ, кўр-кўрона мутеликнииг ҳожати йўқ. 
Унинг ғазабидан қўрқибгина амри маъруфни бажариш садоқат 
белгиси эмас, балки риёдир. Шунинг учун сўфийлар Аллоҳни жон- 
дилдан севиш, Унинг зоти ва сифатларини таниш ва билиш, 
кўнгилни нафсу ҳирс ғуборидан поклаб, ботиний мусаффо бир 
ҳолатда Илоҳ васлиға етишиш ва бундан лаэзатланиш ғоясини 
кенг тарғиб қилдилар. Инсон руҳи илоҳийдир ва, демак, асосий 
мақсад — илоҳий оламга бориб қўшилмоқдир, дедилар.

Шу тариқа, дунёдан кўнгил узган, аммо зоҳидларга ўхшамай- 
диган, «бир назар билан тупроқни кимё этадиган* (Ҳофиз Шеро- 
зий), эеҳну заковат, ақлу фаросатда тенгсиз, аммо ўзга мутафак- 
кирлар, файласуфлардан ажралиб турадиган, шариат илмини сув 
қилиб ичган, тоату ибодатда мустаҳкам, лекин оддий диндорлардан 
фарқпанадиган ажойиб хислатли одамлар тоифаси пайдо бўлган 
эдики, уларни руҳ кишилари деб атардилар. Бундай одамларнинг 
феъл-атвори, ю риш -туриш и, хориқулодда (одатдан таш қари) 
сўзлари ва ишлари атрофдагиларни ҳайратга солар, баъзиларининг 
ғайбдан баш орат берувчи кароматлари, сирли мўъжизалари 
ақлларни лол қолдирарди. Уларни аҳдуллоҳ, авлиё, аҳди ҳол, аҳли 
ботин, арбоби тариқат, дарвеш, қаландар, фақир деган номлар 
билан тилга олардилар. Аммо бу тоифага нисбатан кўпроқ «сўфий» 
номи қўлланилган, чунки ушбу сўзнинг маъноси анча кенг бўлиб, 
бошқа тушунча ва атамаларни ўз ичига сиғдирарди.

Ҳўш, сўфий сўзи қаердан пайдо бўлган? Бу ҳақда бир неча 
хил қарашлар бор. Баъзилар бу сўз «саф» сўзилан келиб чиққан 
дейлилар, чунки сўфий Илоҳ йўлига кирганларнинг биринчи 
сафида турувчидир. Баъзи олимлар уни «суффа» сўзидан ҳосил 
бўлган деб айтадилар: асҳоби суффа Расулуллоҳ саллаллоҳу алайҳи 
васаллам тирикликларидаёқ тарки дунё қилган тақводор кишилар 
бўлиб, сўфийлар шуларга тақлид қиладилар, деб тушунтирадилар.

10

www.ziyouz.com kutubxonasi



Яна бир гуруҳ олимлар сўфий сўзи «сафо» сўзидан келиб чиққан, 
чунки бу тоифанинг қалби сияқу сафо офтобидай порлаб туради, 
деганлар. Яна баъзилар сўфий «суфуҳ* сўзидан ясалган, суфуҳ — 
бирор бир нарсанинг хулосасидир, бу жамоа халқнинт хулосаси 
бўлганлиги сабабли уларни сўфий деганлар, деб ёзадилар. Сўфий 
сўзи «соф» сўзидан келиб чиққан, дегувчилар ҳам бор. Абу Райҳон 
Беруний бўлса «Осор ул-боқия» асарида ушбу сўзни юнонча «суф», 
яъни файласуф сўзининг охирги қисмидан ясалган деб кўрсатади. 
Аммо кўпчилик сўфий сўзи арабча «суф* сўзидан ҳосил бўлган, 
деган фикрни биллирадилар. «Суф» сўэининг луғавий маъноси жун 
ва жундан тўқилган матодир. Сўфийлар кўп ҳолларда жун чакмон 
ёки қўй терисидан тикилган пўстин кийиб юришни одат қилган- 
лари учун уларни жун кийимлилар (форсчаси пашминапўш), яъни 
сўфий деб юритганлар. Бизнингча, шу кейинги этимологик маъно 
ҳақиқатга яқинроқдир, зеро, сўфий сўзининг «суф» сўзидан 
ясалиши араб тили қонун-қоидаларига мос келади.

Агар «суф» сўзидан сўфий ясалган бўлса, ўз навбатида, «су- 
фий»дан «тасаввуф», «мустасуф», «муттасуф», «мутасаввиф» 
сўзлари ҳосил бўлган. Мустасуф ўзини сўфийларга ўхшатиб, тақпид 
қилиб юрадиган, аммо асл мақсади амал-мансаб, молу мулкка 
интилишдан иборат бўлган кишиларга нисбатан ишлатилган сўз 
бўлса, муттасуф тариқат ва ҳақиқатда муайян манзилларни эгал- 
лаган, бироқ сўфий даражасига кўтарила олмаган кишидир. Қалбан 
сўфиёна ғояларга мойил, тасаввуфни эътиқод — маслак қилиб 
олган, лекин тариқат амалиётини ўтамаган, расман сўфий бўл- 
маган одамлар эса мутасаввиф ҳисобланганлар. Ҳусайн Воиз 
Кошифий «Футувватномаи султоний» номли асарида (А. Қодирий 
номидаги халқ мероси нашриёти, 1994. Таржима бизники. -Н.К.) 
сўфийларнинг ўзини ҳам уч гуруҳга ажратган: муоширлар, мутарас- 
симлар, муҳаққиқлар. Муоширлар — тариқдт ақаининг мухлислари. 
Улар дарвешларга муҳаббат билан қарайдилар, дарвешлар суҳба- 
тида иштирок этадилар, уларнинг хизматларини бажарадилар ва 
савобга ўзларини шерик деб биладилар. «Мутарассим» сўзининг 
маъноси расму русумга эргашувчи демак, аммо мутарасснмлар 
дарвешларнинг одатларига зоҳиран тақлид қилсалар-да, ботинан 
ҳол талабгорндирлар ва шу тоифага ихлослари туфайли илоҳий 
файздан баҳраманддирлар.

Муҳаққиқлар - Хаққа етганлар, уларни олий мартабали сўфий- 
лар деб таърифлаш мумкин. Ҳақиқий авлиёлар, шайху муршидлар 
шулар ичидан етишиб чиққан. Бу ўринда муҳаққиқ сўфийларнинг 
нажиб сифатлари хусусида тўхталиб ўтиш жоиз, деб ҳисоблаймиз.

Аввало, шуни таъкидлаш керакки, чин сўфий ўзлиқдан ҳамда 
фоний дунёдан воз кечган ва Ҳақ бақосида ўзлигини қайта топган 
зот бўлиб, суратда бандаю, маънила озод кишидир. Сурат — ташқи

11

www.ziyouz.com kutubxonasi



кўринишда банда бўлиш — жисм-танани Илоҳ тоатига бағишлаш 
бўлса, маънида озодлик — ботинни барча алоқалардан тозалаб, 
руҳни ҳур ва пок сақпаш демак. Сўфийга ҳеч бир нарса ва ҳеч бир 
киши қарам бўлмаслиги; унинг ўзи ҳам ҳеч бир нарсанинг, ҳеч 
бир одамнинг қарами бўлмаслиги керак. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд 
айтганларидай:

Ҳечи мо нею ҳеч кам не,
Аз пайи ҳеч-ҳеч-ҳеч ғам не,
Жанда бар пушту пушт-гўристон,
Рўзе, ки мирем ҳеч мотам не.

Маъноси: Ҳеч нарсамиз бўлмаганлиги учун ҳеч камимиз йўқ, 
ўша «ҳеч», яъни нарса кетидан қувиб, ғам ҳам чекмаймиз. Эгни- 
мизда — жанда, орқамизда — гўристон, биз вафот этган кун ҳеч 
бир мотамнинг ҳам кераги йўқ.

С ўф ийнинг озодлиги деганда, тасаввуф аҳли соликнинг 
башарий сифатлардан мутлақ қутулиши ва илоҳий фақр сифати 
бўлмиш пок руҳ кўринишида истиғно олами — Тангри таоло ола- 
мининг заруратлари бепоёнлигини куллан идрок этишини англа- 
ганлар. Сўфий яна «сирри соф, акди етук, муҳаббат аҳлига дил 
боғлаган» (Кошифий) бўлиши, нафасидан бедарддар қалби бедор 
бўлмоғи керак. Сўфийлар руҳоният билан суҳбат қурадиган, 
кайҳону фалак асроридан мужда келтирадиган, фақрни ихтиёрий 
равишла бўйинга олиб, табиий ахлоқни тарк эта бориб, илоҳий 
ахлоқни касб этувчи, эзгулик йўлида жонини фидо қилувчидирлар, 
улар борлиқ ва йўқлик, замон ва макондан хориж, азалу абадни 
бирлаштирган мукаррам зотдирлар. Бу ўринда ҳазрат Абдураҳмон 
Жомийнинг «Субҳат ул-аброр* достонида сўфийга берган таъри- 
фини келтирмоқчимиз, ўйлаймизки, бу қуйма ҳикматлар сўфийлар 
хислатини ёрқинроқ очишга ёрлам беражак:

Завқи сўфигари ар ҳаст туро,
Бояд аз хеш наэар баст туро.
Сўфий он аст, ки аз худ растаст,
Аз неку жастау аз бад растаст.
Зодаи кавну эи кавн озода,
Банди ҳастиву зи ҳастй сода.
Бо иэофат эи иэофат берун,
В-аз масофат зи масофат берун.
Дар макон неву макон аэ вай пур,
Дар замон неву эамон аэ вай пур.
Азалашро ба абад жанге не,
Абадашро зи азал нанге не.
Не эи адвор дар у таъсире,
Не дар атвор аэ у тағйире.

12

www.ziyouz.com kutubxonasi



Маъноси: Агар сенда сўфийлик завқи бўлса, сен ўзингни 
унутишинг керак; ўзингга боқма, ўзгага боқ. Сўфий ўзилан қутул- 
ган, яхшиликдан сакраб ўтиб, ёмонликдан озод бўлган одамдир. 
У дунёнинг фарзанди, аммо дунёдан озоддир, борлиқнинг тузо- 
ғида-ю, лекин борлиқдан халосдир. Ортиқчаликлар (моддийлик) 
билан бирга, бироқ ортиқчаликлардан ташқдрида; масофада туриб, 
масофалардан ташқаридир. У маконда эмас, (макондан ташқарида), 
аммо макон, яъни дунё ундан тўла, у замондан ташқарида, лекин 
замон у билан бирга. Унинг азали ва абадияти орасида зиддият 
йўқ, абадияти азалидан ор қилмайди. Даврларнинг айланиши, 
ўтиши унга таъсир этмайди, унинг сийрати замонлар айланишилан 
ўзгармайди.

Ана шундай, даврларнинг алмашиниши, шоҳларнинг ўзгари- 
ши, сиёсату раёсат дарвеш сўфийнинг эътиқодига, хулқига таъсир 
қилмаслиги керак, сўфий майда манфаатлар, одамдарнинг кунда- 
лик ташвишларигина эмас, умуман фоний дунёнинг ғаму муаммо- 
ларидан устун турадиган, тафаккурининг сатҳи фалакдар қадар 
қамровли, қалбида маънолар булоғи қайнаб турган комид инсон 
ҳисобланган.

Бундай кароматли инсонларни хапқазиз-авлиё, қудсий нафасли 
кишилар сифатида алоҳида эъзозлаган. Бу зотлар атрофдагилар 
онги ва шуурига қаттиқ таъсир ўтказганлар ва маънавият сул- 
тонлари бўлиб майдонга чиққанлар. Уларнинг сўзи ва ҳаракати, 
хислати ва ахлоқи ҳаммага ибрат қилиб кўрсатилган. Жаҳоннинг 
бутунлиги, ободонлик ва осойишталик Парвардигор файзини 
етказувчи шу табаррук зотларнингдуоси, хайрли ишларига вобаста 
деб қаралган. Шу аснода авлиё-анбиёнинг меросхўри — давомчиси 
деган ақида шаклланган. Яъни, гарчи Пайғамбари охирзамон 
Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи васалламдан кейин пайғамбар кел- 
маса-да, аммо қутби киром валийлар ҳар замонда пайдо бўлиб, 
хапқни ислом ҳақиқатларига ҳидоят этадилар, тўғри йўлга бош- 
лайдилар Чунончи, улуғ шоир Хусрав Деҳлавий ўз пири Низомид- 
дин Анлиёни шундай кишилардан деб таъриф этади ва «Матлаъ 
ул-анвор» достонида бундай ёзади:

Нури жаҳон аз қадами авлиёст,
Жони назар дар жасади тўтиёст.

(Кўзнинг равшанлиги тўтиё вужудида бўлганидай, жаҳоннинг 
нури авлиё қадамидандир).

Демак, авлиё — жаҳоннинг нури, инсонлар кўзининг гавҳари. 
Авлиё Мустафонинг изидан борган ва унинг нафасидан баҳраманд 
одам:

Роҳраве, к-ў ба тариқи сафо,
Рафта қадам бар қадами Мустафо.

13

www.ziyouz.com kutubxonasi



Сирати маймун-ш ба динпарварий ~
Нусхаи дебочаи пайғамбарий

(Низомиддин А&лиё сафо йўлида юрувчи шундай бир зотки, 
Мустафо оркдсидан қадам-бақддам боради. Унинг бунлай парнариш 
топган саодатли сийрати пайгамбар лебочасининг нусхасидир).

Алишер Навоий ҳам Баҳоуддин Нақшбанд ва Абдураҳмон 
Ж омийни, гарчи Хусрав Деҳлавий, каби пайғамбар давомчиси, 
деб атамаса-да, лекин уларни «муршиди офоқ», «кошифи асрори 
илоҳ», барча ишлардан хабарлор кароматли ва пок ниятли зотлар 
сифатида таъриф-тавсиф этади. Хожа Аҳрор Валий ҳам шундай 
таърифлаган:

Мулки жаҳон мазраи деҳқони ул,
Балки жаҳон мулки нигаҳбони ул.
Йўқ мамоликка нигаҳбон бўлуб,
Борча салотин уза султон бўлуб...
Ҳақ сўэини элга қилурда адо,
Тенг кўрунуб оллида шоҳу гадо.

(«Ҳайрат ул-аброр»дан)

Бу фақаг шоирларнинг ҳаяжонли таъриф-тавсифи эмас, албатга. 
Буни ўрта асрлар кишисининг тафаккур тарэи ва дунёқараши 
ифодаси, деб билмоқ керак. Сўфий ва дарвешлар ҳдқиқатан ҳам 
катта нуфуз ва обрўга эга эдилар. Муқтадир шайхларгина эмас, 
қаландарлар, эшонлар, мажэуб, «девоналар», оддий ларвешларни 
ҳам одамлар ҳурмат қилганлар. Ш унинг натижаси ўлароқ, дарвеш- 
лик ҳаракати кенг қулоч ёйган, дарвешлик удумлари шаклланиб, 
дарвешлар алоҳила бир тоифа — табақа сифатида жамиятда муҳим 
ўрин эгаллаган.

Бироқ бу бирланига юзага келган ҳаракат эмас, айтиб ўтгани- 
миздай, тасаввуф ва дарвешлик ҳаракати узоқ тадрижий тарихга 
эга. Олимлар тасаввуф тарихини дастлаб икки даврга ажратадилар: 
биринчиси — зоҳидлик даври, иккинчиси — орифлик ва ошикдик 
даври. Сўфийларнинг ўзини ҳам ориф сўфийлар, зоҳид сўфийлар, 
рина сўфийлар, фақир сўфийлар, файласуф сўфийларга ажратиш 
мумкин.

Зоҳндлик даври сўфийлари (чунончи, Иброҳим Адҳам, Ҳасан 
Басрий, Абу Ҳошим Кўфий ва бошқалар) тақво ва парҳезкорликни 
бош мақсад деб билган бўлсалар, кейинги давр сўфийлари тафак- 
курий-шуурий ривожланиш — яъни лунёни ва Илоҳни билиш, 
таниш ни асосий мақсад деб ҳисоблаганлар. Биринчи даврни 
тасаввуфнинг ибтидоий даври («аввалги давр») сифатида тилга 
оладилар. Орифлик даври деб атаганимиз иккинчи давр ҳам (бу 
IX аср ўрталаридан бош ланади) бир неча босқичларга эга.

14

www.ziyouz.com kutubxonasi



Чунончи, IX—X асрлар — хонақоҳпарнинг пайдо бўлиши, тариқэт 
русумларининг шаклланиши даври. XI—XII асрлар — тасаввуф 
мактаблари, силсилаларнинг таркиб топиши даври. Бунда Миср, 
Бағдод, Басра, Бухоро, Нишопур, Термиз, Балх шаҳарлари тасав- 
вуф ва тариқат марказлари сифатила муҳим рол ўйнаган. Натижада 
Миср, Хуросон, Мовароуннаҳр, Ироқ ва Туркистон мактаблари 
шуҳрат топган.

XIII аср — XIV аср бошлари тасаввуф тарихида алоҳида бир 
маҳсулдор даврдир. Бу даврга келиб, тасаввуф ҳам назарий-илмий 
нуқтаи назардан, ҳам амалий ҳаракатчилик нуқтаи назаридан 
ўзининг юксак чўққисига кўтарилган эди. Тасаввуф адабиётининг 
гуллаши ҳам шу даврга тўғри келади. Айниқса, Муҳйиддин ибн 
ал-Арабий, Яҳё Суҳравардий, Нажмиддин Кубро сингари муга- 
факкир шайхлар, Фарилиддин Аттор, Аҳмад Яссавий, Жалолид 
дин Румий каби улуғ сўфий ш оирлар тасаввуф  илм ининг 
лоирасини кенгайтирдилар, уни ф алсаф а ва ҳикмат билан 
бойитдилар. Агар IX—XI асрларда тавҳид асосларини чуқурлаш- 
тиришга катта эътибор берилиб, тасаввуфнинг фано ва бақо каби 
тушунчалари, Ҳаққа восил бўлиш майли шиддат билан тарғиб 
қилинган бўлса, XIII аср ўрталаридан бошлаб тафаккурий-ақдий 
йўналиш етакчилик қила бошлади. Бу фалсафий оқим тасавнуф 
тарихида «ваҳдат ул-вужуд» номи билан шуҳрат топди. Сўфийлар 
энди коинот тузилиши, одамларнинг хусусиятлари, олам ва одам 
муносабатлари, комил инсон англамлари билан бош қотирадиган 
бўлдилар. Натижада, Ибн ал-Арабий ва Жалолилдин Румий каби 
зотларнинг асарларида бутун бир фалсафий тизим ўз ифоласини 
топди, улар илоҳий кашфу каромат, руҳий-психологик ҳолатлар, 
ботиний латифликлар билан бирга реал инсоний ҳаёт ҳақида ҳам 
жуда кўп ажойиб фикрларни баён этдилар. Ш ундай қилиб, 
тасаввуф Ш арқ фикрий тараққиётидаги кўп асрлик тажрибаларни 
қамраб олиб, уни ривожлантирди, дин ва фалсафа, ҳикмат ва 
ваҳдат, калом ва ҳадис илмларини бирлаштирди, илоҳий илмлар 
билан дунёвий илмларни ўзаро боғлашга ҳаракат қилди. Натижада 
тасаввуф Ш арқ кишисининг тафаккур тарзи ва ахлоқ нормасини 
белгилайдиган ҳодисага айланиб қолди.

Тасаввуф тарихига назар ташлар эканмиз, ислом динидаги 
маэҳаблар, қдрашлар хилма хиллиги сўфийлар ҳаёти ва дунёқа- 
рашига ҳам инчунун таъсир этиб турганини кўрамиз. Хусусан, 
сунний ва шиа мазҳаблари орасидаги кураш сезиларли из қол- 
дирган. Эрон олимлари, жумладан, «Тасаввуф истилоҳпари шарҳи» 
(Теҳрон, 1347 ҳижрий йили) номли қомус муаллифи Саййид 
Содиқ Гуҳарин тасаввуфнинг пайдо бўлиши ва қарор топишида 
шиа мазҳаби қарашларининг таъсири борлигини таъкидлайди. 
Бошқа бир қатор олимлар юнон фалсафаси, қадимги зардуш-

15

www.ziyouz.com kutubxonasi



тийлар, ҳинл фалсафий-асотирий қарашларининг ролини кўр- 
сатадилар. Тасаввуф амалиёти ва фалсафасида бу булоқларнинг 
самарали таъсири бўлиши мумкин Лекин шуни таъкидламоқ- 
чимиэки, исломий тасаввуф ўэи ўзлаштирган жамики нарсаларни 
ислом руҳида қайта ишлаб, шариатга мувофиқлаштирган. Яна шуни 
ҳам айтмоқчимизки, шиа ва сунний маэҳаблари орасидаги кураш 
тасаввуф силсилаларининг йўналишларини белгилаган. Чунончи, 
тайфурия, суҳравардия, ҳулулия, фирдавсия каби силсилалар 
кўпроқ шиачиликка мойил бўлса, яссавия, нақшбандия сулуклари 
сунний маэҳабида мустаҳкам турган тариқатлар эди. Ҳазрат Ба- 
ҳоуддин Нақш банднинг асосий жидду жаҳди ҳам тасаввуф ва 
тариқатни сунний мазҳабига мослаштириш, уни шиачиликка хос 
жаҳру самоълардан тозалашдан иборат бўлган. Натижада, нақш- 
банлия сунний мазҳабли аҳоли орасида чуқур ёйилган.

Аммо Нажмиддин Кубро асослаган кубравия силсиласида шиа 
ва сунний мазҳабидаги кишилар бирга таълим олардилар. Чунки 
улуғ шайхнинг ўзлари маэҳаб ва маслакларга эътибор қилмаган. 
Нажмнддин Кубро вафотидан кейин эса шогирдларнинг бир қисми 
сунний тариқатига (Сайфиддин Бохарзий каби), бир қисми эса 
шиа асосидаги тариқатларга (Саъдиддин Ҳамавий каби) қўшилиб 
кетганлар.

Шу каби Жалолиддин Румий асос солган мавлавия мазҳаби 
ҳам сунний йўналишдаги тариқат бўлса-да, лекин диний ва маз- 
ҳабий айирмалар уларда у қадар аҳамиятли бўлмаган. Бугина эмас, 
Румий умуман динларнинг ўзини ҳам бир-биридан устун қўймай, 
уларни Тангри сари олиб борадиган турли йўллар, деб қараган. Бу 
ҳақла ҳали батафсилроқ тўхтаб ўтамиз.

Тасаввуф тарихи ҳақида гапирар эканмиз, ҳазрат Баҳоуддин 
Нақшбанддан кейинги даврни ҳам баҳолашимиз лозим бўлади. 
XV—XVI асрлар Мовароуннаҳр ва Хуросонда нақшбандия тўла 
тантана қилиб, гуллаган давр бўлди. А йниқса, Хожа Аҳрор 
Валийнинг амалий ва Маҳдуми Аъзам — Аҳмади Хожагоннмнг 
илмий фаолиятлари туфайли нақшбандия мустаҳкамланди, нуфузи 
ошди, Ҳиндистон, Арабистон ерларига етиб борди, Туркияга тар- 
қалди.

Нақш бандиядан кейин тасаввуф тарихида бошқа силсила 
вужудга келган эмас. Эрон ва Ҳиндистонда айрим янги тариқатлар 
шаклланган, лекин улар шахобчалар бўлиб, тасаввуф учун янги 
назарий ва амалий йўналиш бермали. Умуман, XV асрлан кейин 
тасаввуфнинг назарий-фалсафий жиҳати сўна бошлади.

Маҳдуми Аъзам рисолалари нақшбандия ақилаларини шарҳ- 
лаш ва чуқурлаштиришдан иборатдир. Ҳиндистонда бир қадар 
тафаккурий силжиш  бўлган. Ж умладан, «ваҳдат уш-шуҳуд», 
«ваҳдат ул-мавжуд* оқимларини янги фалсафий оқимлар, деб

16

www.ziyouz.com kutubxonasi



қараш мумкин. Бу қарашларнинг Мирзо Бедил ижодига таъсири 
бор. Яъни унда барча илмларни инсон шахси билан боғлаш, инсон 
ва унинг руҳини талқиқ этишга уриниш бўлган, Бироқ, барибир, 
XV асрдан кейинги даврда илгари тўпланган тажрибани ўзлаш- 
тириш, шарҳу тафсир қилиш ва тарғиб этиш билан шуғулланилди. 
Ш унинг учун энг тоза ва журъатли фикрларни биз IX—XIII 
асрларда яшаган сўфийларда учратамиз. Тасаввуфнинг классик 
даври ҳам шу даврдир.

Тасаввуф ғояларининг сарчашмалари устида баҳс бўлганидай, 
биринчи сўфийлар ким эди, деган саволга ҳам турли хил жавоблар 
мавжуд. Ҳусайн Воиз Кошифий «Фугувватномаи султоний» асарида 
келтириладиким, биринчи сўфий Одам алайҳиссаломнинг фар- 
зандларилан бири Шиш деган киши эди. У оқ пўстин кийиб юргани 
учун шу номни олганди. Алишер Навоийнинг «Насойим ул- 
муҳаббат мин шамоил ул-футувват» асарида биринчи сўфий 
сифатида ҳазрати Пайғамбаримизнинг замондоши ва муҳиби Увайс 
Қараний тилга олинади. Лекин Абдураҳмон Жомийнинг «Нафаҳот 
ул-унс мин ҳазарот ал-қудс» асарида биринчи марта эл орасида 
сўфий лақаби билан шуҳрат қозонган киши Абу Ҳошим Куфий 
эканлиги айтилган. Уни Абул Ҳошим ас-Суфий ал-Куфий ҳам 
дейдилар. Ж омийнинг ёзишича, Абу Ҳошим Суфён ас-Саврий 
деган бошқа бир атоқли дарвеш билан замондош бўлган экан. 
Суфён ас-Саврий ҳижрий 191 (милодий 807) йилла оламдан ўтган. 
Абу Ҳошим эса, Гуҳариннинг маълумотига қараганда, 788 йилда 
вафот этган. («Шарҳи истилоҳоти тасаввуф», I жилд. Муқаддима, 
55-бет). Суфён ас-Саврий дейди: «Мен Абу Ҳошимни кўрганимга 
қадар сўфий нима эканини билмас эдим ва унгача ҳам зуҳд ва 
муомала ва вараъда, таваккул тариқи ва муҳаббат тариқида собит 
бузургворлар бор эдилар, лекин аввал кишиким уни сўфий деб 
атадилар ул эди ва унгача бирор кишини бу ном билан атамаган 
элилар. («Нафаҳот ул-унс мин ҳазарот ал-қудс», Тошканд, 1913. 
—27-бет).

Рамла шаҳрида бино этилган биринчи хонақоҳни ҳам Абу 
Ҳошим қурдирган, дейдилар. Аммо Жомий шу муносабат билан 
бошқа бир ривоятни келтиради, чунончи: насроний амирлардан 
бири овга чиқади, саҳрода иккита одам икки томондан рўбарў 
келиб, бир-бирлари билан қучоқпашиб кўришааилар ва егулик- 
ларини ўртага қўйиб овқатланалилар. Сўнгра хайрлашиб, иккиси 
икки томонга йўлида давом этади. Буни кузатиб турган амир 
уларнинг ҳаракатларига қизиқиб қолиб, бирини тўхтатиб сўрайди: 
«Сен қучоқлашиб кўришган одам ким эди?» Дарвеш жавоб беради: 
«Билмадим». Амир яна сўради: «Сенинг кимингбўларди?» Дарвеш 
деди: «У менга ҳеч ким эмас». Амир яна сўрадики: «У қаердан?» 
Дарвеш деди: «Билмадим». Шунлан кейин насроний амир деди:
2 — Тасаввуф 17

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Бас, сизларни бир-бирларингизга боғлаган бу улфатчилик қаердан 
пайдо бўлди?» Дарвеш деди: «Бу — бизнинг тариқатимиз».

Насроний амир дарвешга қараб, сизларнинг ўтириб суҳбатла- 
шадиган жой-манзилларинг йўқ экан, мен сизларга бир жой қуриб 
берай, деди ва Рамла шаҳрида хонақоҳ бино қилди.

Ушбу ривоятни Абдураҳмон Ж омий Абу Ҳош им Куфий 
муносабати билан келтиради. Шунга асосланиб, Абу Ҳошимни 
биринчи хонақоҳ кўрган сўфий сифатида тилга оладилар.

«Абу Ҳошим насроний роҳиблар каби узун жун кийим кийиб 
юрар ва ҳамиша тақво билан кун ўтказарди* (Гуҳарин, юқоридаги 
асар, 53-бет). Саййид Содиқ Гуҳарин бундан ташқари Жобир ибн 
Ҳайён (822 йилла вафот этган) ва Абдак Сўфий (821 йилда вафот 
этган)ларни ҳам дастлабки сўфийлар сифатида тилга олади. Шуни 
ҳам қайд этиш керакки , тасаввуф аҳли чаҳор ёри изом ва 
Расулуллоҳ саллаллоҳу алайҳи васалламнинг яқин саҳобаларидан 
Салмон Форсий билан Имом Жаъфар Содиқни сўфийлик ва 
валийлик хислати кўринган улуғ инсонлар сифатида эҳтиром билан 
тилга оладилар Мазкур затлар инчунин, ж авонмардларнинг 
пирлари сифатида ҳам зикр этилади. Бежиз эмаски, кўп сўфийлар 
ўз шажарапарини шу уч эотга ёхуд буларнинг бирови воситасида 
Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи васалламга олиб бориб боғлайдилар. 
Чунончи, «Назм ус-силсила» асари муаллифи Васлий Самарқандий 
(XIX аср охири — XX аср бошларида яшаб ижол этган) ургутлик 
Эшони Валихон силсиласини еэар экан, ул кишининг сўфийлик 
нисбатини қуйидагича белгилаб чиқали: ҳазрат Муҳаммад Расулул- 
лоҳдан Абу Бакр Сиддиқ разияллоҳу анҳуга, ул кишидан Салмон 
Ф орсийга, ул жанобдан Имом Қосим разияллоҳу анҳуга, ул 
жанобдан Имом Жаъфар Содиққа, ул жанобдан Султон Боязид 
Бистомийга, ул жанобдан Абул Ҳасан Харақонийга, ул жанобдан 
Хожа Али Формалийга, ул жанобдан Хожа Юсуф Ҳамадонийга, 
ул жаноблан Хожа Абдухолиқ Ғижлувонийга, ул жанобдан Хожа 
Ориф Ревгарийга, ул жанобдан Хожа Маҳмуд Анжирфағнавийга, 
ул жанобдан Хожа Али Рометанийга, ул жанобдан Хожа Муҳаммад 
Бобойи Самосийга, ул жанобдан Саййид Амир Кулолга, ул 
жанобдан Хожа Баҳоуддин Нақшбанл ҳазратларига, ул жанобдан 
Хожа Муҳаммад Алоуддин Атторга, ул жанобдан Хожа Яъқуб 
Чархийга, ул жанобдан Хожа Убайдуллоҳ Аҳрор Валига, ул 
жанобдан Хожа Муҳаммад Зоҳидга, ул жанобдан Хожа Дарвешга, 
ул жанобдан Хожа Эмканагийга, ул жанобдан Хожа Муҳаммад 
Боқибиллоҳга, ул жанобдан Хожа Аҳмад Форуқ — Имом Раббо- 
нийга, ул жанобдан Хожа Муҳаммад Саидга, ул жанобдан Хожа 
Абдулаҳадга, ул жанобдан Хожа Муҳаммад Обидга, ул жанобдан 
Хожа Муҳаммад Мусохонга, ул жанобдан Хожа Муҳаммад Сид- 
диққа, ул жанобдан Мавлоно Ҳусайнга, ул жанобдан Мавлоно

18

www.ziyouz.com kutubxonasi



Мирмуҳаммад Иброҳимга, ул жанобдан ҳаэрати Эш он Хожа 
Валихонга сўфийлик нисбаси ўтиб келган. Демак, нақшбандия 
силсиласи Салмони Форсий ва Абу Бакр Сиддиқ орқали Пай- 
ғамбаримизга олиб бориб уланган.

Шу зайлда, тасанвуф тарихи ислом тарихи билан бирга 
ривожланиб, ислом маданияти ва маърифатига улкан ҳисса бўлиб 
қўшилди. Агар дастлабки пайтларда Куфа, Басра ва Бағдад 
шаҳарларида саноқли даражада зоҳид ва сўфийлар яшаган бўлса, 
б ора-бора мусулмон оламида шайху м аш ойихлар, сўфий 
дарвешлар, қаландарларнинг сони кўпайди, юқорида айтгани- 
миэдай, бу ўзига хос бир ҳаракатга айланди. Биргина Абдураҳмон 
Ж ом ийнинг «Нафаҳот ул-унс мин ҳаэарот ул-қудс» номли 
китобида 664 та шайху сўфийнинг номи зикр этилади. Бу XV асргача 
яшаб ўтган атоқли сўфийлар тазкираси, ваҳоланки, бир қанча 
шайхларнинг номи Жомий китобида зикр этилмаган, Навоий 
уларнинг бир қисмини «Насойим ул-муҳаббат» асарига киритган. 
Ш улардан юэдан ортиқроғи Туронзам инда етиш иб чиққан 
бузургворлар ҳисобланади. XV асрдан кейин ҳам яна қанча азизу 
авлиё яшаб ўтгандир.

Тасаввуф тарихи ҳақидаги қисқача нигоришимиз (обзор) ни- 
ҳоясига етар экан, яна бир нуқгани таъкидламоқчимиз: тасаввуфда 
турли йўналишлар, яъни зоҳидона тасаввуф, орифона тасаввуф, 
ошиқона тасаввуф ва ринлона тасаввуф оқимлари бўлгани каби, 
сўфийлар ҳам турли қарашларга эга бўлган ҳар хил табиатли 
кишилар эдилар. Улар орасида зоҳидлар, мўъталил орифлар, 
исёнкор ош иқлар, мажэуб девоналар, дарбадар қаландарлар, 
донишманд файласуфларни кўрамиз.

«Мавлоно Жалолиддин, унинг ҳаёти, фалсафаси, асарлари» 
номли китоб муаллифи, туркиялик олим Абдулбоқий Гўпёнарли 
сўфийларнинг саккиз тоифасини ажратиб кўрсатади. Чунончи:

1. Ҳаёт ва дунё лаззатларига қатгиқ боғланган сўфийлар. Улар 
гуноҳу савоб, исён ва ахборни арзимас, ортиқча деб биладилар. 
Шаръий амрлар жамият интизоми учундир, бизга у тааллуқли 
эмас, биз завқу ҳол кишиларимиз, тақводан халосмиз, деб ўйлай- 
дилар.

2. Коинотни Парвардигор зоти тажаллисининг сурати деб 
биладиган сўфийлар. Улар дунёни нақш ва ранглардан иборат деб 
билиб, бутун оламни эса Парвардигорнинг зотидан иборат, деб 
ҳисоблайдилар. Уларнинг фикрича,^ Мутлақ илоҳ дунё суратида 
тажаллий этибдур ва моҳият Унинг Ўзилир. Ошиқ ва Маъшуқ ҳам 
Удир, демак ҳақиқий қибла ҳам Унинг Ўзидир.

3. Ҳамма нарсани Мутлақ илоҳ тажаллиси деб билиб, Исога 
ўхшаб фикр юритадиган ва ўнг юзингга шапатиласалар, чап 
юзингни ҳам тут, деган ақидани олга сурадиганлар. Улар зулмга

19

www.ziyouz.com kutubxonasi



эътироз билдирм айдилар, аммо мазлумларга иложи борича 
илтифот кўрсатадилар. Улар учун дунё ва унинг ишлари маънисиз, 
арзимас, инсон бурчини Илоҳни танишдан иборат, деб биладилар.

4. Фалсафани, ақлни рад этувчи сўфийлар. Улар хаёл оламига 
ғарқ бўлиб, лоҳут олам идан  сўз айтадилар , ўтм иш дан ва 
келажакдан каромат қилалилар. «Ер юзидан хабарлари йўқ, аммо 
осмонни қадамлаб кезиб чиққандай гапирадилар. Оеқлари остидаги 
қудуқни билмайдилар, лекин сайёралар сайри-ю самовий ажойи- 
ботлардан сўзлайдилар*. (Гўпёнарли, юқоридаги асар, 292-6.).

5. Уз тасаввурларида фалсафа ва ҳикматни рад этмоқчи бўлган, 
лекин аслида сўфиёна ақилаларнн фалсафий мушоҳадалар билан 
синовдан ўтказган, омухта этган сўфийлар. Булар орада қолганлик- 
лари учун шариат аҳди томонидан ҳам, тариқат аҳли томонидан 
ҳам маломатга учраганлар.

6. Тасаввуфнинг нозик ҳақиқатлари, фалсафа ва ҳикмат билан 
можароларини сезган ҳолда, аммо шариатдан кўнгил узолмайдиган 
сўфийлар. Улар тариқат одобини шариат аҳкомига сингдириб 
юборишга интилалилар ва тавҳил илмида мутаассиблар билан бир 
хил эътиқодда бўлишга уринадилар.

7. Шундай сўфийлар ҳам бўлганки, ўзларини замон пайғамбари, 
кўкдан тушган Маҳаи, деб эълон қилганлар. Замона охир бўлгани, 
охират ва дунё бирлашгани ҳақида хабар берадилар, ўзларини 
Тангри зотининг ердаги кўриниш и, Буюк адолат даврининг 
асосчиси деб таништирадилар. Бундай уринишлар тарихда қонли 
фожиалар билан тугаган.

8. Аросатда, зидяиятлар ичила қолган сўфийнамо кишилар ҳам 
бўлган. Улар на тоза мусулмон, на бутунлай ғайри имондирлар. 
Дардлари ичларида, ёниб қийналиб юрадилар. Бирор динга ёки 
мазҳдбга боғланмайдилар. Аммо уларнинг ботиний олами ниҳоятда 
бой. Улар эоҳирларини беркитиб, сир сақдаб юрадилар. Уларнинг 
аъмоли ва сўэларига диққат қилсангиз, зиддиятни кўрасиз. Барча 
ҳолларда Тангрига бандаликни бажо келтирадилар ва айни ҳолда 
сурату сийратлар, расму русумларни писанл қилмайдилар, ахлоқу 
илмлари билан барчадан устунликларини намоён этадилар, заковат 
ва қобилиятлари ҳайратланарлидир.

Кўринадики, тасаввуф бир йўналишдаги таълимот бўлмаган, 
унинг шох ва шохчалари кўп. Аммо бизни қизиқгираётган нарса 
унинг моҳияти ва ҳақиқати, халқ қалбидан жой олган инсонпар- 
варлик ғоялари, улуғ адибларга илҳом берган Софлик, Ҳақиқат, 
Гўзаллик, Камолот идеали, шу идеалларга бўлган чексиз муҳаббат- 
дир. Ҳазрат Навоий таърифлагандай, тасаввуф хилофу ихтилофи 
бўлмаган, риё ва манманлик, даъво-ю тамани инкор этадиган 
бир улуғ таълимотким, у инсон эийнати, тийнатини покловчи 
обиҳаётдир:

20

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бировга мусаллам тариқи тасаввуф,
Ки тотида мавжуд эмасдур тахаллуф. 
Тасаввуф ризо аҳпидин яхши ахлоқ, 
Эрур истилоҳоти эебу такаллуф. 
Тасаввуф эмас зуҳду тақво-ю тоат,
Ки анда риё йўл топар бе таваққуф. 
Эрур маҳз гақвою, лекин риёсиз, 
Убудияти сарфу айни талаттуф.
Не эл қаалу феълига андин таадди,
Не Ҳақ амру наҳйига андин тасарруф. 
Ўэин ўйла беихтиёр айлабонким,
Не қолиб тараддуд анга, не таассуф. 
Қилиб Ҳақ вужудида маҳв ўэ вужудин, 
Навоий муни бил тариқи тасаввуф.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАРИҚДТ

IX аср бошларига келиб тасаввуфнинг назарий асослари ишлаб 
чиқилди, сўфийларнинг амалий, руҳий-психологик машқлари, 
ўзини-ўзи тарбиялаш ва чиниқгириш тадбир-усуллари шаклланди, 
ТАРИҚАТ, МАЪРИФАТ, ҲАҚИҚАТ деган тушунчалар юзага 
келиб, тасаввуфнинг ушбу уч қисмига оид қарашлар мажмуи 
тузилди — тасаввуф алоҳида илм сифатида қарор топди. Сўфийлар 
дастлабки пайтларда тасаввуфни нуқул сиру асрор, тушунтириб 
бўлмайдиган ҳолатлар, «иборага келмайдиган ишоратлар» деб 
ҳисоблаган бўлсалар, бора-бора бу ҳолатлар ҳақида фикр-мулоҳа- 
залар баён қилина бошланди, сўфийни тарбиялаш вазифаси, пир 
муридлик қоидалари, одобини яратиш зарурати туғидди. Натижада 
тариқат ва шариат орасидаги муносабатлар, сўфийларнинг одам 
ва олам моҳияти, алоқа-муомаласи, тавҳид — ваҳдат масалалари 
мунозарага олиб чиқилди. Дин арбоблари билан сўфий шайхлари, 
айниқса, фапсафийлашган тасаввуф тарафдорлари жилдий маф 
куравий тортиш увларгача бордилар. Тасаввуф бутун Ислом 
оламини забт этиб, барча қадимий шаҳарларда хонақоҳлар қу- 
рилди, йўлларда работлар, зовиялар қад кўтарди. Хонақоҳ ва ра- 
ботлар, аэиз авлиёларнинг мозоротида шайхлар маскан тутиб, 
кўплаб шогирдларни тарбияга олдилар.

Тасаввуфнинг илк даврида мақомот ва тариқат асосларини 
ишлаб чиқиш, сўфийлик йўриқларини, вазифаларини белгилаш 
ва илоҳий ҳақиқатларни эл орасига ёйишда Зуннун Мисрий (796— 
861), Боязид Бистомий (вафоти 875), Жунайд Бағдодий (вафоти 
910), Ҳаким Термизий (вафоти IX аср охири) ва Мансур Ҳаллож 
(858—922)ларнинг хиэмати катта бўлган. Кейинчалик Абу Саид 
Абул Хайр (967—1049), Абдуллоҳ Ансорий (1006—1089), Аҳмад 
Яссавий (вафоти 1166 йил), Яҳё Суҳравардий (1155—1191), Ибн 
ап-Арабий (1165—1240), Нажмиддин Кубро (1145—1221), Баҳоуд- 
дин Нақшбанд (1318—1389) каби шайх ул-машойихлар тасаввуф 
илмини янги фикрлар, қарашлар билан бойитдилар, янги оқим, 
силсилаларини вужудга келтирдилар. Тасаввуф ҳақида бир қанча 
рисола ва китоблар ёзилди, тасаввуф ғояларини қизғин тарғиб

П

www.ziyouz.com kutubxonasi



этувчи улкан шеърият вужудга келди. Тасаввуфга оид назарий китоб 
ва қўлланмалардан Абу Наср Саррож (вафоти 988 йил)нинг «Китоб 
ал-лумаъ», Абу Исҳоқ Калободий (вафоти 990 йил)нинг «Ат- 
Таъарруф ли-мазҳаб ат-тасаввуф», Мустамлий Бухорий (вафоти 
1043 йил)нинг «Шарҳ ат-таъарруф ли-мазҳаб ат-тасаввуф» Абу 
Толиб Маккий (вафоти 998 йил)нинг «Қут ул-қулуб», Су.тламий 
(вафоти 1021 йил)нинг «Рисолат ал-маломатия», Қуш айрий 
(вафоти 1072 йил)нинг «Рисола фи ат тасаввуф», Ал-Ҳужвирий 
(вафоти 1076 йил)нинг «Кашф ул-маҳжуб», Абдуллоҳ Ансорийнинг 
«Манозил ус-соирин», Фаридиддин Аттор (1119— 1222-йил)нинг 
«Тазкират ул-аалие» номли асарларини кўрсатиш мумкин. Булардан 
таш қари, Жалолиддин Румий, Ҳофиз Ш ерозий, Ш абустарий 
асарларига ёзилган шарҳпар ҳам сўфиёна ишора ва тамсилларни 
англашда муҳим рол ўйнаган.

Тасаввуфга оид илмий китоблар ва дастурларда тариқат атама- 
лари, мақомот манзилларини тушунтиришга кўп эътибор берилади. 
«Тариқат» сўзининг маъноси йўл демак. Яъни илоҳий маърифатни 
эгаллашга бел боғлаган кишининг руҳий-ахлоқий камолот йўли, 
Тариқатни тасаввуфнинг амалий қисми, деб таърифлайдилар. 
Дарҳақиқат, шундай, чунки пир-муридлик қоидалари, одобига 
риоя этиш, солик (яъни тариқатга қадам қўйган йўловчи) бажа- 
риши керак бўлган барча йўриқпар, иродат ва ишорат усуллари 
шу тариқат ичига киради. Тариқат ва унинг мақомотлари, маълу- 
мотларга қараганда, биринчи марта Зуннун Мисрий томонидан 
баён этилган экан. Абдуллоҳ Ансорий ёзадиким, Зуннун Мисрийни 
фақат «каромат билан ситойиш» қилиш кифоя эмас, чунки унинг 
«илгида мақом ва ҳол сухра эрди» (Алишер Навоий, МАТ, «На- 
сойим ул-муҳаббат», 17-том, 29-бет). Яъни мақом ва ҳол илми 
Зуннун қўлида ўйинчоқлай гап эди, дейли Ансорий. Навоий ёзади: 
«Ул кишиким ишоратни иборатқа келтурди ва бу тариқдин сўз 
айтли ул эрди».

Д ем ак, Зуннун биринчилардан бўлиб, сўфиёна ҳолатлар, 
кароматларни сўз билан ифодалаган Зуннуннинг ўзи ҳикоя қилиб 
дейдики, уч сафар қиддим ва уч илм келтирдим; аввалги сафарда 
бир илм келтирдим, хос ҳам, авом ҳам қабул қилдилар, иккинчи 
сафарда яна бир илм келтирдим, хос қабул қилди, аммо авом 
қабул қилмади, учинчи сафарда яна бир илм ҳосил қилиб кел- 
тирдим, на хос қабул қидди ва на авом. Тасаввуф аҳпи хос деганда 
илми ҳолдан хабардор сўфийларни, авом деганда эса, тасаввуфга 
ош но бўлмаган кишиларни назарда тутганлар. Зуннун айтган 
биринчи илм шариат илмилир, чунки шариат хосга ҳам авомга 
ҳам бирдай тегишлидир. Иккинчи илм — тариқат ёхуд муомалат 
ва муҳаббат илми, учинчиси эса — ҳақиқат, яъни Илоҳ ҳақидаги 
илмлир.

23

www.ziyouz.com kutubxonasi



Агар Зуннун тасаввуфдан биринчи бўлиб «сўз айтган» бўлса, 
Жунайд Бағдодий «бу илмга тартиб бериб, баст қилиб (жамлаб) 
кутуб битди» («Насойим ул-муҳаббат», 61-бет). Сўнгра Жунайд- 
нинг кичик замонлоши Шайх Абу Бакр Шиблий бу илмни минбар 
устига олиб чиқиб, элга ошкор қилди. Биринчи бўлиб муридларга 
раҳнамолик қилган ҳдм юқорида номлари тилга олинган шайхлар 
бўлган.

Мурид — мурод, яъни мақсадга интилувчи одам; мурод эса — 
Аллоҳ таолонинг васли. Муриднинг асосий хислати ниёзмандлик, 
яъни талабгор бўлиш, муршиди комил этагини тутиб, айтган- 
ларига сўзсиз риоя қилишдир. Пирсиз солик манзилга етолмайди. 
Чунки одам ўзини ўзи назорат қилиш и қийин, токи биров 
раҳнамолик қилиб, йўл кўрсатмаса, мушкули осон бўлмайди. 
(Буни Алишер Навоий «Лисон ут-тайр» достонида ҳудҳуд ва 
талабгор қушлар мисолида яхши кўрсатиб берган). Раҳнамо 
бўлмаса, ҳатго энг яхши ниятлар ҳам самара бермай, қалбдаги 
завқу ш авқ нотўғри йўлда сарф бўлиш и, муҳаббат исёнга 
айланиши ҳеч гап эмас. Заҳириддин Муҳаммад Бобур айтганидек: 
«Йўлини топгайму киши то раҳнамо кўрсатмагай».

Шуни эътиборга олиб, тажрибали пирга қўл бериб, ирода- 
ихтиёрни унга топширганлар. Шу маънода тариқатни иродат ҳам 
дейдилар. Яъни иродани шайх иродасига мувофиқлаштириш, шайх 
иродасини ўз иродаси деб билиш.

Иккинчи тарафдан, бу муриднинг иродаси, мардлиги, ҳимма- 
тини синаш ни ҳам билдиради (мурид. мурод, ирода сўзлари 
ўзакдош), зеро, дунёдан кечиб, Илоҳ йўлига ўзини бағишлаш 
улуғ мардликдир. Муридга раҳбарлик қилувчи пирнинг ўзи ажзу 
изтироб йўли — тариқат мақомларини эсон-омон босиб ўтган, 
қалби Илоҳ маърифатига лиммо-лим ориф инсон бўлиши керак. 
Пир ҳар жиҳатдан муридга ўрнак бўлмоғи даркор: ҳам били- 
мининг чуқурлиги, ҳам тариқат усулларини яхши билиши, ҳам 
кўнглининг поклиги, нафсини маҳв этганлиги ва ҳоказолар билан 
ажралиб туриши, салобати, сўзи ва ҳаракати билан, суҳбати ва 
назари, тадбири ва ҳимояси билан муридга таъсир ўтказмоғи 
лозим.

«Агар шайхлик рукнлари нечта, деб сўрасалар, еттита деб 
айтгил, — деб уқтиради Кошифий «Футувватномаи султоний* 
асарида. — Биринчидан, шайх комил маърифат эгаси бўлсин. 
И ккинчидан, ўткир фаросатли, одамшунос киш и бўлиб, бир 
нигоҳ ташлаш билан муриднинг қобилиятини илғай олсин. 
Учинчидан, етук руҳий-маънавий қуввати бўлсин, токи агар 
мурид тариқат йўлидан адашса, унга маънавий мадад бериб, 
мушкулини осон қилолсин, тўғри йўлга солсин. Тўртинчидан, 
етарли даражада эркин одам бўлсин, яъни ҳеч нарсага муҳтожлиги

24

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўлмасин. Бешинчидан, ихлоси мустаҳкам бўлиб, риё ва тамани 
тарк этсин, мол ва мансаб деб бировга сарғаймасин, эгилмасин. 
Олтинчилан, ростлик ва беғараз дўстликни шиор қилсин — ҳақ 
сўзни ҳар ерда, ҳар қанлай шароитла айта олсин, гапирганла 
иккиюэпамачилик қилмасин. Еттинчилан, қалбида шафқат нури 
порлаб турсин, мурид манфаатини ва умум м анф аатини ўз 
манфаатидан устун қўйсин (24- бет).

Пир мурнднинг шодлигини ҳам, ғамини ҳам баҳам кўрган, 
уни насиҳат, танбеҳ на илҳомбахш сўзлар, ҳаракатлар билан 
руҳлантириб, қуйидан юқорига қдраб тарбиялаб борган. Муриднинг 
қобилиятига қараб вазифалар ҳам мураккаблашиб бораверган. 
Кошифий давом эггириб, ёзади: «Агар ҳақиқат пирлари ким деб 
сўрасалар, бунинг аломатлари қуйилагилар деб жавоб бергил; 
тунларни бедор ўтказиш, ёмонлар билан ўтирмаслик, илм ўр- 
ганиш, ғийбат ва ёлғондан сақланиш, одамлар хурсанлчилигини 
исташ ва шу хислатларни ўз муридларига етказиш».

Биэнинг тарихимизда бундай мунаввар қалбли нажиб инсонлар 
кам бўлмаган. Улар ўз муридларини ф арзандларидай яхши 
кўрганлар

Пир ҳеч ҳачон мурид молига кўз олайтирмаслиги, бирон-бир 
йўсинда тамага ишора қилмаслиги, аксинча, мурид қошида бирор 
мушкул туғилганда дарров ёрдам бериши, мушкулни ҳал қилиши 
керак. М уриднниг мушкули фақат моддий қийинчилик эмас, 
соликлар буни ҳеч қачон эътиборга олмаганлар. Мушкул деганда 
тасаввуф аҳли маънавий муаммолар, юз берадиган ҳолатлар, 
туғилажак саволларни англайдилар. Пир ана шуларга жавоб топиб, 
муридни қаноатлантириши шарт. Агар қаноатлантиришга кўзи 
етмаса, муридни бошқа ўзидан кучлироқ шайхга тавсия этади.

Шуни ҳам айтиш керакки, соликларнинг истеъдоди хилма-хил 
бўлганилай, пирларнинг мураббийлик қобилияти ҳам турлича 
бўлган. Баъзи шайхлар мурилга тариқат олобини ўргатганлар, яъни 
уни хокисорлик, таслим ва итоатга келтириш, манманлик, ҳирсу 
ҳаво каби туйғулардан халос этиш билан шуғулланганлар. Баъзи 
шайхлар муридга руҳий каромати билан таъсир этганлар. Яна бир 
қисм шайхлар шогирдларига тасаввуф асосларини ўргатиш, назарий 
бипимлар билан қураллантиришга эътибор қилганлар.

Масалан, ҳаэрат Хожа Баҳоуддин Нақшбанднинг бир нечта 
пирлари бўлган. Навоийнинг езишича, Улуғ Хожага «қабул назари» 
Бобойи Самосийдандир. Яъни Бобойи СамосиЙ ёш Муҳаммад 
Баҳоудциннинг келажакда истеъдодли шайх бўлишини каромаг 
қилган. Ривоят қилишларича, Баҳоуддин ҳали туғилмаслан, Бобойи 
Самосий унинг оиласи яшайдиган Қасри Ҳиндувон қўрғони 
олдидан ўтаётиб, «бу ерда бир эр туғилур», дея башорат этган 
экан ва Баҳоуддин туғилган куни яна шу қэср олдидан ўтиб, *ул

25

www.ziyouz.com kutubxonasi



эр туғилди», деб айтибдилар ва ичкарига кириб, чақалоқни бағри- 
ларига босиб, нафас қилган эканлар. Навоий дейдиким, ҳазрат 
Баҳоуддинга суҳбат нисбати ва тариқат одоби таълими ва зикр 
талқини Бобойи Самосийдандир. Бобойи Самосий ёш Баҳоуддинни 
Амир Саййид Кулолга топширади. Амир Саййил Кулол тариқат 
одоби таълимини давом этгирган. Бироқ ҳазрат Нақшбанд анча 
илгари вафот этган Хожа Абдулхолиқ Ғиждувонийни ва Қусам 
шайхни ҳам ўз пирлари қаторига қўшади. Нега? Чунки Амир 
Саййид Кулол эоҳир юэасила пир бўлсалар, «ҳақиқат юзидан» 
руҳий тарбиятни ҳазрат Баҳоуддин Хожа Абдулхолиқ Ғиждуво- 
нийлан олган. Бундай ғойибона руҳий-маънавий тарбия олишни 
тасаввуфда «увайсийлик» дейлилар. Сабаби Увайс Қараний ғойи- 
бона Ҳазрати Расулуллоҳ руҳидан мадад олганлар, бу шунга ишора.

Хожа Баҳоуддин Нақшбанд, шундай қилиб, тариқатнинг ама- 
лий йўриқларини Бобойи Самосий, Амир Саййил Қулолдан ўрган- 
ган бўлса, ботиний-маънавий таълимни Абдулхолиқ Ғиждувонийдан 
қабул қилган. Шундай ҳолни бошқа шайхлар ҳаётида ҳам кузатиш 
мумкин. Айтганлардан пир ва муридлик муомаласида қуйидаги уч 
нарсага диққат қилинганини кўрамиз; биринчиси— суҳбаттаълими, 
иккинчиси — хирқа кийгизиш, учинчиси - зикр талқини.

Шайх Саидиддин Фарғонийнинг айтишича, хирқа (дарвеш- 
ларнинг махсус кийими) икки хил бўлади:

1) Иродат хирқаси; 2) табаррук хирқа. Иродат хирқаси, яъни 
сулук хирқаси битга пирдан олинади. Иродат хирқаси — муайян 
шайх сулукига тааллуқпиликни билдиради. Табаррук хирқани эса 
кўп шайхларлан олиш мумкин экан. Шу каби бўрк, кулоҳ, кўй- 
лаклар ҳам табаррук туҳфа сифатида қабул қилинган. Талқини 
зикр ҳам битта шайхдан олинади, аммо суҳбат таълимини киши 
истаган шайҳдан олиши мумкин. Хирқа кийдириш ва зикр талқи- 
нининг ўзига хос маросимлари, талаблари бўлган. Булар ҳақила 
батафсил тўхталишга бу ўринда имконимиз йўқ.

Тариқатда мақомот ва ҳол тушунчалари муҳим ўрин тутади. 
«Мақомот» — мақом (манзил, бекат) сўзининг кўплиги бўлиб, 
соликнинг руҳий-маънавий камолоти босқичларини англатади. Абу 
Наср Саррож тариқатнинг қуйидаги мақомларини қайд этган:

1. Тавба.
2. Вараъ.
3. Зуҳд.
4. Фақр.
5. Сабр.
6. Хавф.
7 Ражо.
8. Таваккул.
9. Ризо

26

www.ziyouz.com kutubxonasi



Таиба—қайтиш демак, яъни камолотга, олий ахлоқий сифат- 
ларга қайтиш. Тавбани боб ул-абвоб — эшикларнинг эшиги ҳам 
лейдилар, чунки тариқатга қадам қўйган одамнинг нияти ва 
моҳияти аввало шу тавбасида аёнлашади. Тавбанинг ҳақиқати 
шуки, солик Худога етиш иш  йўлида ғов бўладиган жамики 
нарсалардан юз ўгиришга қасамед этади, бутун интилиши, таваж- 
жуҳини Аллоҳга қаратади, аввалги ҳаёт тарзидан бутунлай воз 
кечади. Тавба куфрдан қайтиш, шариат ман этган наҳй ва ёмон 
ишлардан қайтиш, замима ахлоқдан ҳамида ахлоқҳа қайтиш, 
Ҳақнинг ғайри бўлган нарсалардан қайтиш кабиларни ўз ичига 
олади Тавбанинг моҳияти ўз нуқсонларини кўра билиш, ўзининг 
аҳволини англаш, қабиҳ ишлар, қабиҳ феъл ва қабиҳ фикрдан 
қайтиш, дунёнинг маънисизлиги, арзимаслигини англаб, зулму 
адолатсизликдан қайтишни ҳам биллиради. Қўрқув тавбаси, яъни 
гуноҳга иқрор бўлиш — оддий одамларга хос. Сўфийлар тавбаси 
эса қалб истижоби, яъни истижобат — узилиш, ўзгариш тав- 
басидир.

Вараъ сўзининг маъноси парҳез, тақво бўлиб, булганишлардан, 
маънавий зарар келтирадиган шубҳалардан сақланиш демақдир. 
Ш иблийнинг кўрсатишича, вараънинг уч кўриниши бор: тил 
вараъи, яъни тилни бемаъни гаплар учун ишлатмаслик, ғийбат- 
туҳматга берилмаслик; кўз вараъи — шубҳали нарсалардан сақ- 
ланиш , ғализ шаклларга боқмаслик; қалб вараъи, яъни ласт 
ҳимматни тарк этиш ва нохуш қилиқдарни қилмаслик. Кўнгил 
ман этган жамики нарсалардан парҳез қилиш. тамадан сақланиш, 
маҳрумликдан қўрқишдан ҳазар қилиш. Хуллас, тилга, кўзга, 
қулоққа ва оёққа банд солиш

Зуҳд — вараънинг давоми ҳисобланади, бу ҳам парҳез, ҳазар 
қилиш демакдир. Аммо бунда таом ва ичимликдан сақпаниш, ҳалол 
ва ҳаромни ажратишга алоҳила аҳамият берилади. Зуҳд сўфий учун 
дуне ва охират тарки, дунё молига эга бўламан, деб интил- 
масликдир. (Ҳадис: Кимки дунёдан парҳез этса, унинг қалби 
тажаллиёт нури кирадиган жойга айланади). Жунайд Бағдодий сўэи: 
«Зуҳд — қўлни мулкдан холи тутиш, дилни эса Ҳакдан ўзга ҳар 
нарсадан пок сақлаш демак». Ғаззолий дейди: «Зуҳд дунёдан 
ихтиёрий равишда воз кечиш ва бунинг учун қайғурмасликдир».

Фақр — маъноси қашшоқпик, бенаволик. Сўфиилар наэдида 
улуғвор илоҳий моҳият касб этиш бўлиб, Худога бандаликни 
сидқидилдан олий даражада бажо келтириш, банлаликдан шараф 
топиш, ниёзмандлик ва талабгорлиқда йўлдаги тупроқ мисол ному 
нишонсиз бўлиш, Илоҳ наздида ўзини зарра, балки заррадан ҳам 
кам, деб ҳисоблаш. Ва шу мартабада комиллик рутбасини қозониш 
ҳам. Барча нарсалар, оламу олам Аллоҳга тегишли, инсоннинг 
вужуди ҳам ўзиники эмас, чунки у ҳам Яратганнинг мулкидир.

27

www.ziyouz.com kutubxonasi



Фақрни ана шундай мазмунда англаган одам тасаввуф моҳиятига 
ҳам етиб боради.

Сабр — тоқат, чидам. Сўфийлар тидида қийинчиликлардан 
ш икоят қилмаслик, айниқса, Худодан бошқага нола-илтижо 
қилмаслик. Сабр этувчи (собир) ўзини бало гирдобига солиб, 
балолардан қўрқмайдиган одамдир. «Сабр кушойиш учун инти- 
зорликлар» (Саҳл Тустарий), яъни руҳий-маънавий мушкулликлар 
юз берганда, сабр қилган солик кушойиш топади, янги манзил- 
ларни кашф этали. Сабр — имоннинг ярми дейдилар, чунки сў- 
фийнинг душмани бўлган нафс сабр орқали жиловланади, тоатдан 
ҳаловат топиш ҳам сабр билан бўлади.

Хявф — қалбнинг ишончдан, имон аминидан чиқиши, икки- 
ланиш, таҳлика. Вақгинчалик шайтон найранги ҳам кўнгилга хавф- 
қўрқув солади. Солик азобдан эмас, балки макрдан, нафс макридан 
қўрқади. Ваҳоланки, шайтон имони мустаҳкам одамдан қўрқиши 
керак

Ражо — умидворлик. Қалбнинг келажакда маҳбуб васлига 
етишидан умидворлиги, хавфдан қутулиш умиди. Дилнинг соғин- 
чи, интиқпиклари ҳам шунга киради.

Танаккул — барча яхши-ёмон ҳодисалар, ишларни Худодан 
деб билиш, куллан Парвардигорга суяниш. Таваккул илоҳий 
файзга эътимодли кишининг имонидир. Бу маърифат камолидан 
келадиган олий мақомдаги имондир. Барча ҳолларда ва амалларда 
Аллоҳга суяниш, ўзини бир фаолият асбоби ҳисоблаш, барчани 
Худога топшириб, Худодан ўзга нарсалар ҳам Худодан эканига 
чуқур ишониш. Инсон жуда кўп нарсаларни қила олади, аммо 
бу ҳаракатларнинг бари Улуғ Тангри қудрати туфайли, қудра- 
тининг намоён бўлиши эканини англаш шарт. Худонинг иродаси 
бизнинг иродамизга ҳоким. «Таваккул — имон ҳақиқатилир» 
(Кош оний)

Ризо — қалбдан қабоҳат — кирларнинг кетиши, қазову қадар 
ҳукмига бўйсуниш, нафс розилигидан чиқиб, Ҳ ақ розилигига 
киришдир. Қазо амрига таслим бўлган қалбнинг сурури. Лоҳижий: 
Ризо — банданинг ўз ризосидан чиқиб, Маҳбуб ризосига кириши, 
илоҳий қисматга зарра эътироз қилмаслигидир. Соликда ушбу 
мақомда ҳеч нарсадан ғазаб, ҳаяжон, гина-кудурат ва хафаланиш 
бўлмайди...

Айрим тадқиқотчилар тилга олинган мақомлар ёнига яна 
қаноат, сидқ, итминон (тўла ишонч), шукрни ҳам қўшганлар. Бироқ 
кўриб ўтганимиз тўққизта мақом қаноат, шукр ва итминонни ўз 
ичига олади. Диққат билан фикр қилиб қарасак, мақомотнинг ушбу 
тартибида муайян мантиқий узвийлик борлиги маълум бўлади; 
аввал қатъий парҳез, кам ейиш, кам ухлаш, кам гапириш, барча 
номаъқул ва номақбул ишлардан сақпаниш, поктийнат, пок бадан

28

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва пок аъмол учун курашиш. Сўнгра шу асосла руҳни чиниқгириш, 
маҳрумликларга кўниш ва кўникиш, чилла ўтиришлар, сурункали 
зикр орқали Аллоҳнинг муборак исмларини қалбга нақшлаш, 
хотира ва ҳофизани кучайтириш ва шу асосда имонни мустаҳ- 
камлаш, жамики мавжудот ва ҳодисотда Аллоҳ қудратини кўриш, 
идрок этиш ва қалбан иқрор бўлиш, таниш. Шу тариқа, маърифатга 
йўл очилади ва соликнинг аҳволи руҳияси ўзгариб боради. Илоҳий 
маърифатга эришиш йўли ана шундай оғир ва машаққатли бўлган. 
Тариқатга талабгор одам дунё лазэатлари, ҳирсу ҳавасдан воз 
кечиб, жисму жонини руҳий қийнокдар гирдобига солиши, бутун 
иродаси, фикру зикрини Аллоҳ ёдига йўналтириши лозим эди. 
Соликнинг интилишлари пир томонидан назорат қилинар, солик- 
нинг руҳий ўзгаришларини англаган зукко пирлар уларни янги- 
янги поғоналарга руҳлантирардилар. Пир турли воситалар билан 
муридни тарбиялаб, унинг ички ботиний оламини бойитиш, ҳам 
зоҳирий ва ҳам сўфиёна илмларни ўргатиш баробарида, ҳис ва 
руҳини чархлаб, нозиклаштириб, қўл тегса, жаранглаб кетадиган 
чолғу асбобидай ҳолга келтирар эди. Бундай тўхтовсиэ изланиш, 
руҳий изтироблар замирила кучли муҳаббат, мақсадга етишиш 
йўлидаги бемисл инсоний сидқу вафо, фидойилик ётарли. Шундай 
пайтда истеъдодли соликларнинг қалб кўзлари очилар, бешта 
ташқи ва бешта ички (хотира, ҳофиза, ақл, тахайюл, тасаввур) 
ҳислардан бошқа, яна ҳайратга солувчи зеҳний ва важдий (интуи- 
тив) қобилиятлар пайдо бўларди.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳол

Ҳол — мақомот даражаларини бир-бир эгаллаб, муваффақиятга 
эришган солик ҳол мартабасига етади ва тасаввур-тахайюлда 
илоҳий жамолни мушоҳада қила бошлайди, қалбини завқу шавқ 
қамраб олади. У шундай бир ҳолатга кўтариладиким, бутун аъзо- 
лари гўё Аллоҳ дейдиган, ҳар нафаси буюк Тангрининг борлигидан 
хабар берадиган бўлади. Алишер Навоийнинг ёзишича, «Боязид 
намоз қилса эрди, кўксииииг сўнгакпаридан қаъқаа (Аллоҳ деган 
қичқириқ) чиқор эрди» (Алишер Навоий. 17-жилд 78-79-бетлар). 
Боязид Бистомийнинг шогирди машҳур шайх Абул Ҳасан Хара- 
қонийдан: «Илоҳга мушарраф бўлган дилнинг аломати надур»,— 
деб сўраганларида ул киши дебдурлар: «Бошидан то оёғигача 
Худонинг борлигини иқрор этса ва оёқ-қўли, юриш-туриши, 
нигоҳи ва ҳатто бурунларидан кириб-чиқаётган ҳавоси (нафаси) 
ҳам «Аллоҳ!» деб турса — аломати шулир».

«Бамисоли Мажнунким, кимга қарамасин, кўзига у Лайли 
бўлиб кўринди. Дарахтлар, ўт-ўлан, қўй-қўзилар, деворлар ёнидан 
ўтаётганда ҳам «Лайли» деди, охири кўксилан: «Мен —Лайли, 
Лайли — мен!» деган садо чиқди» («Нур ул-улум» рисоласининг 
қўлёзмаси, 4-бет).

Аммо баъзиларнинг фикрича, ҳол мартабаси мақомотдан кейин 
келадиган руҳий хусусият бўлмасдан, балки мақомларни бир-бир 
эгаллай бориш жараёнида юэ берали. Бошқача айтгацла, мақом 
қатъий амалий назорат босқичи, ажзу изтиробнинг чуқурлашиб, 
кучайиб боришини англатса, ҳол — руҳий тараққиётнинг натижа — 
ҳосиласини билдиради; соликда ўзга ҳолатнинг, ўзга руҳий кай- 
фиятнинг юзланишидан хабар бериб туради. Ҳол (кўплиги аҳвол) — 
ўзига хос қисқа муддатли кайфият, қалбнинг порлаши, чақмоқ 
чақилганлай ярқираган чароғон нурни туйиш лаззати. У бир лаҳзада 
пайдо бўлиб, яна ғойиб бўлиши мумкин. Ҳол — илоҳий раҳмат ва 
баракатнинг нузул бўлиши, қуйилиб келишидир. Саййид Жаъфар 
Сажжодийнинг «Фарҳанги мусталаҳоти урафо» номли луғатида 
ҳол тушунчасига қуйидагича таъриф берилади: «Ҳақ тарафидан 
соликнинг пок дилига нузул бўладиган ва унинг руҳини такомилга

30

www.ziyouz.com kutubxonasi



олиб боралиган файзнинг даражасини ҳол лейлилар. Ҳол бир 
лаҳзалик, ўткинчи ва доимий бўлиши мумкин. Доимий ҳол — 
ҳолнинг юксак даражасидир» (Теҳрон, 1941, 79-бет).

Ҳол ўзи билан бирга қувонч, тараб, сурур, завқ ёки, аксинча, 
мақзунлик, ториқиш, соғинч кайфиятини юзага келтиради. Яъни 
қисқа муддатли руҳланиш, порлаш қувонч ва сурурга сабаб бўлса, 
порлаш ўтиб кетгандан кейин маҳзунлик пайдо бўлади. Ҳолда 
орқдга қайтиш йўқ, ўзгариш фақат оддинга қараб солир бўлади. 
Ҳолга кирган соликнинг тили эмас, дили сўзлай бошлайди, у 
кечинмалари, ҳолатини ҳаракат-ишоралар, феъл-атвор орқали 
изҳор этади. Жунайд Бағдодий таърифи: «Ҳол афъол жумласи- 
дандир, мақом эса аъмол жумласидандир. Ҳол — бу яшин, у доим 
ўзгариб, тараққий этиб туради». Ҳол руҳият билан боғлиқ бўлгани 
учун у тасаввуфда махсус илм — илми ҳол орқали ўрганилган. 
Тасаввуф аҳли орасида «илми қол» ва «илми ҳол» деган тушунчалар 
бўлган. «Илми қол» тил билан ифодаласа бўладиган илмлар, яъни 
зоҳирий илмлар, чунончи, шариат илми ҳам шунга кирган. «Илми 
ҳол» эса инсонлаги сўз билан тушунтириб бўлмайдиган ғаройиб 
руҳий кечинмалар, фавқулолда феъл-атвор, хислатларнинг намоён 
бўлишидир. Ҳол шу боис тараб, сурур, ҳазинлик, шодлик, ғам, 
завқ-шавқ, яйраш ва хумор тушунчалари билан алоқадордир.

Сўфийлар яна дейдиларким, ҳолни тиришиш, таълим-таҳсил 
билан қўлга киритиб бўлмайди, чунки ҳол — атойи Худолир, 
ғайбдан келган туҳфа-неъматдир. М ақомни эса таълим-таҳсил, 
жаҳду жиҳод билан касб этса бўлади. Шундай қилиб, ҳол — Аллоҳ 
инояти, ҳосил этилган мартаба.

Худди мақомотнинг босқичлари бўлганидай, ҳолнинг ҳам 
тасниф-таърифга келтирилган босқичлари мавжуд. Чунончи:

1. Қурб
2. Муҳаббат
3. Шавқ
4. Унс
5. Мужоҳида
6. Мушоҳида
7. Мукошифа

Қурб (яқинлик) — соликнинг ўзининг Тангри таолога яқин- 
лашганини ҳис этиш ҳолати, Худонинг ҳузурини бевосита сезиш, 
Худо нигоҳининг тушишини ҳам англатади. Қурбни сўфийлар 
кўпинча Муҳаммад Мустафо саллаллоҳу алайҳи васалламнинг 
Меърожтуни Аллоҳ ҳузурига етганлари билан қиёслайдилар. Расули 
Акрам Меърож кечаси турфат ул-айн (бир кўз очиб юмгунча) 
вақт ичида етти қават осмондан ошиб, Тангри оламига яқин- 
лашдилар, юзлари фақат Тангри томонида бўлди, бошқа ҳеч

31

www.ziyouz.com kutubxonasi



нарсага қарамадилар («Мо зоғал басару ва мо тағо» — унинг ўзи 
адашгани ҳам йўқва саркашлик ҳам қилмади), неча ўнлаб пардалар 
очилди, Ҳабибуллоҳ билан Тангри орасида икки қош ораси (ёки 
икки камон ораси), балки ундан ҳам камроқ масофа қолди («Қоба 
қавсайн ав адно»), Ш унчалик яқин масофада висол юз берди, 
Расули Акрам Тангри билан суҳбатлашиб, иноятлар кўриб, қайтиб 
Ергатушди.

М уҳаббат мақоми қалбда — кучли туғённинг кўтарилиши, 
бетоқат ва безовта бўлиб, барча гўзалликлар манбаи, қудрату 
нусрат, неъмату роҳат эгаси Тангри томон галпинишдир, Ш авқ — 
муҳаббатнинг зўрайиши. Унс эса (дўстлашув) кўникиш, Худо 
меҳрига, шафқатига одатланишни англатади.

Мужоҳида — нафсни маҳв этишга қатъий интилиш , танга 
машаққатни раво кўриб, маънавият учун жиҳод, яъни жангга 
кириш ва ғалаба қилиш, демак. Мана шундай жидду жаҳц, шид- 
датли руҳий изтироблардан кейин солик Ҳақ жамолини мушоҳида 
эта бошлайди, мушоҳада (кўриш) эса, ўз навбатида, ғайб парда- 
ларининг очилиб, илоҳий сирларнинг кашф этилишига йўл оча- 
ди — мукошифа мартабаси ҳосил бўлади.

Албатта, бу мартаба — манзилларнинг кетма-кетлик тартибини 
шартли, деб билмоқ керак. Чунки бу ҳолатлар соликда навбатма- 
навбат юз бериши ҳам, ёинки бирданига бир неча хислат соҳибига 
айланиши ҳам мумкин Тариқат мақомотлари билан ҳол марта- 
балари орасидаги алоқалар хусусида шу гапни айтиш мумкин. 
Воқеан, баъзи олимлар, жумладан, Е Э. Бертельс хавф, ражо каби 
биз мақомот манзиллари сифатида кўрсатиб ўтган мақомларни 
ҳол мартабаси, деб қайд этади. Умуман, бу ўринда бир нарсани 
айтиб ўтиш жоиз. Яъни сўфийлик истеъдодига диққатингиэни 
қаратмоқчимиз. Чунки ҳар бир соҳада бўлганидай, сўфийликнинг 
ҳдм ўзига хос истеъдоди бор. Буни тасаввуфда жазба деб юрит- 
ганлар (баъзилар буни ишқ, жунун сўзлари билан ҳам ифода- 
лаганлар). Жазба — бу инсондаги алоҳила илоҳсеварлик майли, 
руҳий ва тафаккурий-шуурий бир таважжуҳдир. Ҳазрат Баҳоуддин 
Нақшбанддан бу мартабага қандай қилиб эришдингиз, деб сўра- 
ганларида, ул зот мана бу арабча жумла билан жавоб берган 
эканлар: «Жазабатун мин жазаботил ҳаққи ювазил амалас сақа- 
лайн», яъни: «Одамзод ва жин-парининг амали учун Ҳақнинг 
жаэбалари — тортишишларндан бир тортиш кифоя».

Демак, жазба — тортиш, Ҳақнинг бандаларига ва бандалар- 
нинг Ҳаққа интилиш и, иродани Илоҳга боғлайдиган дард. У 
кўнгилни бетоқат этиб, фақру фано йўлига етаклайверади. Жазба 
қанча кучли бўлса, солик шунча тез тариқат одобини ўзлаштириб, 
қалб кўзи очилади, ҳолга киради. Лекин агар жаэба етарли бўл- 
маса, хоҳиш бўлгани билан кўзланган мақсадга эришолмасдан,

32

www.ziyouz.com kutubxonasi



ярим йўлда қолиш мумкин. Кўп кишилар сулукнинг қуйи бос- 
қичларила қолиб, ходим, хонақо хизматкори сифатида ўзларини 
овутганлари, савоб талаб кишилар сифатида юрганларини юқо- 
рида қайд этган эдик. Шуниси ҳам маълумки, жазба туғма бўлиши 
ёхуд сулук жараёнида солик қалбига нузул этиши мумкин экан. 
Алишер Навоий, масалан, Саййид Ҳасан Ардашер ҳақида ёз- 
ганда, уни аҳли дардларнинг пешвоси, «фақири зотий ва фоний 
жибиллий» (туғма дарвеш, илоҳиёт фонийси), деб таърифлайди. 
Алишер Навоий «Хамса»сининг икки қаҳрамони Фарҳод билан 
Мажнун ҳам ана шундай туғма жаэба теккан кишилардир. Туғма 
фақирлиги кўринган соликни «мажзуби солик», сулук давомида 
жазба пайдо қилган соликни «солики мажзуб» деб номлаганлар. 
Яна бир ҳолатни қайд этмоқ керак: мажзуб кишиларнинг, афти- 
дан, сулук мақомотини босиб ўтиши қатъий шарт ҳисобланмаган, 
чунки ҳазрат Абдураҳмон Ж ом ийнинг «Нафаҳот ул-унс мин 
ҳазарот ал-қудс* асарида бир қанча мажзублар хусусида гап 
боради, бироқ уларнинг пирлари ҳақида маълумот берилмайди. 
Чунончи, Шайх Муфарраж деган киши аввал ҳабаший қул эрди, 
жазба тегиб, олти ой таом емади, ичмади. Девона деб занжирга 
солдилар, занжир бўшади. Зиндонга солдилар, зиндон эшиклари 
очилиб кетди. Унинг кароматига маҳлиё бўлган одамлар қуш 
қовуриб олдига қўядилар, аммо у бир нафас қилганда қушлар 
қайта тирилиб, учиб кетадилар («Нафаҳот ул-унс». Тошканд, 1913 
йил, 427-бет). Ш айх М уфарражнинг сулукни адо этганлиги 
айтилмаса-да, лекин шогирдлари борлиги айтилган.

М ажзуб дарвеш лар эл орасида алоҳида ҳурматга сазовор 
бўлганлар, кароматларнинг кўпи ана шу мажзублар тарафидан 
содир этилган. Аммо бир қисм шайхлар мажзуб соликларнинг ҳам 
пир қўлида тарбияланиши шарт, деган фикрни олға сурадилар. 
Негаки, жазба ҳам тарбия ва раҳнамоликка муҳтождир, агар 
жазбали киш и, ҳатто ошиқпар ҳам пири муршид тарбиясини 
олмаса, уларнинг қобилияти нотўғри йўлга йўналиши ва, ҳатто, 
шайтоний ишларга сарф бўлиши мумкин экан. (Ҳолбуки, ошиқ- 
нинг пири Ҳақнинг Ўзи деган ибора ҳам бор). Шу боис тариқдт 
йўлини босиб ўтиш сўфий истеъдодини юксалтириб, унга қувват 
ва қудрат бериши мумкин. Яъни Алишер Навоий айтганидек: «Пиру 
истеъдоду тавфиқ ўлмаса, бўлмас, бу иш». Навоийнинг мана бу 
байти ҳам ибратли:

Кишига бўлмаса ҳоди, падид эмас мақсал,
Ҳидоят ўлмай онинг қатьи этмагил тасдиқ.

М ақомот хусусида, гал келганда, шуни ҳам таъкидламоқ- 
чимизки, айрим назариётчилар мақомлар билан ҳол мартаба-

3 — Тасаввуф 33

www.ziyouz.com kutubxonasi



ларини қўшиб, тилга олалилар. яъни тариқатни «мақомот» ва 
«\ол» деб икки қисмга бўлмасдан, иккаласини бирга олиб қара- 
ганлар. Чунончи, «Пири Ҳирот» лақабини олган атоқли шайх 
Абдуллоҳ Ансорий «Манозил ус-соирин» (Сайр этувчиларнинг 
манзиллари) номли китобида ёзадики, «Ҳақ йўлига кирган 
соликлар турфа ҳолатларла бўладилар ва ҳар бир ҳолатнинг ўз 
сайри, бу сайрнинг бошланиш (ибтидо) жараёни ва (интиҳоси) 
бўлади*. Муаллиф бу ҳолатларни «абвоб», яъни «эшиклар» деб 
атайди, чунки ҳар бир ҳолатнинг кирадиган эшиги бўлиши 
муқаррар. эшикдан кирган одам эса ўз ҳолига мувофиқ муомала- 
муносабат, феълу атвор кўрсатади. Ш ундай қилиб, тариқат 
маизиллари Абдуллоҳ Ансорий наздида ўнта ҳолатдан иборат 
бўлиб, улар қуйидагича номланади; 1. Ибтидо (бошланиш). 2. Боб 
(эшик). 3. Муомала. 4. Ҳамида (мақталган) ахлоқ. 5. Усул. 6. Авдия 
(водийлар). 7. Аҳвол. 8. Валоят (валилик) 9. Ҳақойиқ (ҳақиқатлар).
10. Интиҳо (якун) ёки васл.

Абдуллоҳ Ансорийиинг ушбу «мақомоти» асосан киши руҳий 
ҳолатларидаги ўзгаришларни акс эттиради, шунингдек, солик 
бажариши керак бўлган гомушлар, тариқат усуллари ҳам унга 
қўшиб олинган. Масалан, ибтидо манзили яқзо (уйғоқлик), тавба, 
маҳосиб (ҳисобга олиш), инобат (тазарруъ), тафаккур, тазаккур 
(зикр тушириш), эътисом (гуноҳдан сақланиш), фирор (халқдан 
қочиш), риёзат, самоъ кабиларни ўз ичига олса, боб манзили 
ҳузн (ҳазинлик), хавф, шафқат, хушуъ (таслим), ихбот (сирлилик), 
зуҳд, вараъ, табаттал (гўшанишинлик), умид, рағбат ҳолатларини 
қамрайди. М уомалат манзили зса риоят, муроқабат (фикр, 
муш оҳада), ҳурмат, ихлос, таҳзиб (п о кл ан и ш ), истиқом ат 
(устуворлик), таваккул, тафваз (уҳдага олмоқ), сақт (вазминлик), 
итоатни; ахлоқ манзили сабр, ризо, шукр, ҳаё, сидқ, эйсор (ба- 
ғишлаш), хулқ, танозуъ, футувват, инбисот (очилиш, такаллуф- 
сизлик) каби хислат ва ҳолатларни жамлаган. Шу тахлит, ҳар бир 
манзил ўнта ҳолат ва хислатни ўз ичига олиб, жами юзта сифат 
санаб чиқилган. Булар орасида оддин кўриб ўтганимиз мақомлар, 
ҳол мартабалари ҳам, ахлоқий сифатлар ҳам, тариқат услуб- 
усуллари ҳам, руҳий ҳолатлар ҳам тилга олинган. Муаллиф наза- 
рила бу соликнинг камолот даражаларини ифодалаб келади, яъни: 
тавба қилган одам йўл бошида бўлиб, ўз Тангриси билан аҳду 
паймон қилади, муомалага киришади, муайян ҳолатдан, шубҳасиз, 
иккинчи ҳолат остонасига қадам қўяди. Ўз Мавло — Илоҳи билан 
муомаласи тўғри ва бутун бўлган одамнинг ахлоқи нажиб ва эзгу 
сифатлар билан безалгандир. Ана шу манзилда муайян усуллар 
воситасида солик ўз ишининг асосларини мустаҳкам қилиб қуради, 
ҳалокатли руҳий «водийлар*дан омон ўтади. Бора-бора солик руҳи 
алоҳидаликка ружуъ этиб, фарқдан жамъга қараб интилади ва

34

www.ziyouz.com kutubxonasi



нафсни унутиб, буткул Рабби билан машғул бўлади. Охир-оқибат 
эса ҳақиқатларни кашф этиш мартабасига кўтарилади ва васл 
мақомига етади.

Маълум бўладики, Ансорийнинг «манозил»ларила руҳдиалек 
тикаси чуқурроқ акс этган; мақомларга нисбатан бунда тадрижий 
тараққиёт, жараён, турли жиҳатларнинг ўзаро вобасталиги куч- 
лироқ. Воқеан, мақом — бекат, яъни йўлдаги тўхталиш бўлса, 
манзил сайру томоша қиладигаи жой ҳам, руҳнинг ҳордиғи, ўзини 
англаши ва яна олға интилишига имкон бор. Шайхи кабир Ибн 
ал-Арабийнинг «Футуҳоти Маккия» асарида ҳам мақом ва манзил, 
шу каби «тарикдт работлари» бирга олиб қаралади. Ибн ал-Арабий 
кўрсатишича, тариқатда 19 та мақом, 360 та манзил ва работ 
(«карвонсарой») бор. Манзиллар жумласига имон, ишонч, сабр, 
тоат, шукр киради. Унингча, илми ҳолнинг ҳам даражалари бор, 
чунончи:

1. Аллоҳ йўлилан бормоқ.
2. Аллоҳ назарида бўлмоқ.
3. Аллоҳга воситачи бўлмоқ.
4. Аллоҳ хизматида бўлмоқ.
5. Аллоҳга ёр бўлмоқ.
6. Аллоҳ учун яшамоқ.
7. Атлоҳга жон фидо қилмоқ.
Соликнинг руҳий-маънавий камолотини «сайр» ёки «сафар» 

сўзлари билан тушунтирганлар. Сайр ва сафар тўғри маънода ҳам 
қўлланилган. Чунки сафар қилиш ажзу риёзат турларидан бири 
ҳисобланган. Кўп сўфийлар мусулмон мамлакатларни пиёда кезиб 
чиққанлар, атоқли шайхларнинг суҳбатига етишганлар. Айниқса, 
пиёда ҳаж сафарига бориш сўфий учун катта шараф, деб қаралган. 
Лекин тариқат сафари деганда аксар руҳий сафар тушунилади. 
Сафар — кўнгилнинг Ҳақ сари таважжуҳи, бу тўрт хил бўлади: 
1. Сайр илаллоҳ (Аллоҳ томонга сайр). Бу нафс манзилларидан 
равшан уфкдарга етгунча бўлиб, қалб мақомидир ва илоҳий исмлар 
тажаллиётининг чиқадиган жойидир. 2. Сайр филлоҳ (Аллоҳ оламида 
сайр). Унинг сифатлари билан сифатланиш ва исмларига етишиш) 
орқали олий дараж аларни топиш , руҳ мақоми ва Воҳидият 
ҳузурининг ниҳоятини таниш. 3 Жамъ маркази ва Аҳадият ҳузурига 
тараққий этиб бориш. Бу «қоба қавсайн» мақомилир. Иккилик 
бартараф бўлгач эса, «ав адно» мақомига эришилади. 4. Сайр биллоҳ 
аналлоҳ (Аллоҳдан яна ўзига қайтиш).

Жамъдан кейинги ф арқ ёки фанодан сўнг келадиган бақо 
мақоми шудир. Сайр ва сафар тушунчаларини соддароқ қилиб 
изоҳлайдиган бўлсак, қуйидаги маъно ҳосил бўлади: биринчи 
сафар — касрат (дунё) пардаларининг ваҳдат (Илоҳ) юзидан кўта- 
рилиши; иккинчи сафар — ваҳдат пардасини касрат вужудидан

35

www.ziyouz.com kutubxonasi



кеткаэиш ва зоҳиру ботин орасидаги фарқларни бартараф этиш, 
айнул яқинга эришиб, дунёнинг ўзида Уни кўриш; учинчи сафар — 
ботинда жамъ сари тараққий этиш ва тўртинчи сафар — Ҳақдан 
яна халққа қайтишдир. Ҳақдан халққа қайтиш деганда сўфийлар 
орасида: «расти — расиди* (узилдинг — етдинг») деган ибора бор. 
Бунинг маъноси халқаан узилсанг — Ҳаққа етасан, демакдир. Аммо 
бу ибтидодаги ният, бунга эришгандан кейин эса, энди сўфий 
халққа Ҳ ақ номидан гапира олиши мумкин бўлади, шу боис халққа 
қайтиш яна дунё машғулотига қайтиш эмас, балки дунёга Аллоҳ 
нурини таратишдир.

www.ziyouz.com kutubxonasi



МАЪРИФАТ ВА ХАКИҚАТ

Ҳақ йўлига кирган дарвешнинг ана шундай руҳий изтироблар 
сафаридан сўнг қўлга киритган маънавий маърифатини Сирри 
СақатиЙ «тавҳил* (бирлаш иш ), Маъруф Кархий ва Абу Саил 
Харроэ «фано» (Йўқолиш) деб аталилар. Зероким, солик ўэи билан 
Илоҳ орасилаги масофани қисқартира бориб, вужуд тўсиқпари 
(моадо, мосиво, парда)ни енгиб ўтиб, шахсий «мен* дан қутулади 
ва тўлалигича Мутлақиятга қўшилиб, У билан қоришиб, эриб 
кетади. Сўфийлар буни қатранинг денгизга қўшилиши ёхуд қиэи- 
тилган темирнинг олов билан бир хил тус олиши билан қиёслаб 
тушунтирганлар.

Дарҳақиқат, қатра денгиэдан нишона, денгизнинг моҳияти 
қатрада иф одаланган. Шу сингари инсон руҳида ҳам Илоҳ 
сифатлари мужассам. Бироқ моддийлик уни Илоҳдан ажратиб 
туради. Аслидан ажралган, вақтинча ғарибликда, мусофирлик 
(сафар)да бўлган инсон руҳи ҳижрон доғида қийналиб, азоб чекади. 
Аммо руҳ моддийликдан покланса, мусаффо шабнамдай бўлиб, 
Денгизга — ўз аслига бориб қўшилиши мумкин. Бу васл фақат 
илоҳий маърифат орқали, яъни ўзини англаш, таниш ва шу асосла 
ўэ Раббини таниш орқали қўлга киритилали.

Шундай қилиб, илоҳшунослик илми бўлган ирфон ёки маъри- 
фат («маърифат» сўзи арабча «арафа» — билмоқ сўэидан ясалган) 
тариқатнинг ҳосиласи ва бевосита давомидир. Бошқача айтганда, 
тариқатдан мақсад маърифатдир. Хўш, маърифатнинг нишонаси 
нима, қандай киши маърифатга ноил бўла олади? Бу саволларга 
юқорида қисман жавоб берилгандай бўлди. Аммо шунга қарамай, 
буни кенгроқ шарҳлашга мажбурмиз, чунки тасаввуфла маърифат 
тушунчаси махсус ўрин эгаллайди ва унинг ўз таърифи, ҳақиқат- 
лари бор. Сўфийлар назарида маърифат фикрдан олдин кетадиган 
ва шубҳага заррача асос қолдирмайдиган илмдир. Маърифат илми 
ботиний илм деб ҳам юритилган. Чунки тасаввуф аҳди дунёвий ва 
диний илмларни бирга қўшиб, «зоҳирий илмлар» деб атаганлар. 
Уларнинг уқтиришича, эоҳирий илмлар билан Хулони билиш 
қийин. Бироқ бошқа бир нуқгаи назар ҳам бор: гарчи эоҳирий

37

www.ziyouz.com kutubxonasi



билимлар Ҳақ таоло асрорини англашга яроқсиз бўлса-да, лекин 
дунёни билиш Аллоҳни билиш нинг биринчи босқичи, яъни 
Аллоҳни билиш дунёни билишдан бошланиши керак, чунки 
дунё — касрат олами, Аллоҳнинг ижоди. Унинг сифатлари, қуд- 
ратини намоён этиб турадиган кўзгу. Тасаввуф назариётчиларидан 
бири Абдураззоқ Кошоний Ибн ал-Арабий қарашларига суяниб, 
маърифатга бундай таъриф берган: «Маърифат мухтасар илмларни 
тафсилотлар суратида танимоқдир, илоҳий маърифат илоҳий зот 
ва сифатларни аҳвол ва ҳодисалар тафсили ва нузул бўлган амрлар 
суратила таниш демак». Бунинг маъноси шуки. Мухтасар мавжуд- 
лик ва мутлақ фоил (иш эгаси) Танф ининг Ўзи бўлиб, Унинг 
илми касрат оламида тафсиллик гопади, муайянлашади. Бундан 
яна қуйидаги фикр келиб чиқади: моддий дунёдаги жамики илм, 
инсонларнинг тўшлаган ҳикмат-донишлари, ҳали очилмаган барча 
сиру асрорлар Аллоҳга тегишли, Аллоҳ — ҳикматларнинг жамул- 
жами, бизнинг билимлар эса — унинг тафсири. шарҳи. Демак, 
биз Раббимизни билиш учун тафсирлан Буюк аслга қараб бори- 
шимиз керак.

Илоҳий маърифатни эгаллаш мартабалари эса қуйидагича: 
1. Солик ҳар бир нарсани кўрганда, уни Мутлақ фоилнинг асари 
деб билсин, яъни дунё ва бошқа оламлар ўз-ўзидан мавжуд эмас, 
балки улар азалий ва абадий, Қодиру Холиқ, Аҳаду Самад Парвар 
дигорнинг сунъилан яралган ва Парвардигор туфайли мавжуд 
эканига биру бор ишонсин, имон келтирсин. 2. Мутлақ фаилдан 
бўлган ҳар бир асарни кўргаида тасаввур ва тахайюл билан уни 
Мутлақ фоил сифатларидан қайси сифати зуҳури эканлигини 
англаб етсин. Чунки Парвардигорнинг беҳисоб сифатлари бўлиб, 
олам ўзгаришлари, воқеа-ҳодисалар, нарсалар хусусиятининг ҳар 
бири Унинг муайян сифатининг натижасидир. 3 Ҳақ муроди 
мақсадини ҳар бир сифат тажаллисида (порлашида) англаб етсин 
(танисин). 4. Солик илоҳий илм суратини ўзининг маърифати 
суратида танисин ва ўзини илму маърифат, балки вужуддан ҳам 
соқит этсин. Кейинги, тўртинчи мартаба тавҳид ва фанога ишо- 
радирким, бу ҳақда алоҳила тўхталиб ўтамиз.

Демак, бундан маълум бўладики, гарчи Аллоҳни кўриш мумкин 
бўлмаса-да (ҳатто ҳазрат Пайғамбар саллаллоҳу алайҳи васаллам 
ҳам меърож кечаси Парвардигор ҳузурига стишганларида, Уни 
бевосита кўрганлари йўқ, балки парда орқасидан суҳбатлашиб, 
жамолидан баҳраманд бўлганлар), илоҳиёт олами «ғайб олами» 
дейилса-да, шунга қарамай, Уни таниш, сифатлари орқапи зотини 
англаш, идрок этиш мумкин. Ҳужжат ул-ислом Муҳам.мад Ғаззолий 
дейдики, руҳни кўриб бўлмайли, лекин руҳ бор, у — «ҳастии 
нестнамой», яъни йўқдай бўлиб туюладиган борлиқдир. Масалан, 
тўзон қўзғолганда, тупроқ ўз-ўзидан ҳавога кўтарилди деб

38
www.ziyouz.com kutubxonasi



айтолмаймиз. Тупроқни шамол кўтариб, тўзонга айлантиради, 
лекин шамол ва ҳэво кўзга кўринмайди. Шу каби руҳ ҳам кўзга 
кўринмайди, аммо жисм ҳаракатлари руҳдандир, биз буни жисм- 
нинг хусусияти, ҳаракати орқали билиб оламиз.

Тасаввуф аҳпи билишнинг фалсафий йўллари — тасаввур, ҳис, 
мантиқий тафаккур ва ҳоказоларни ҳам эслаб ўтадилар Бироқ 
уларнинг ф икрича, ақлий-ҳиссий билиш зоҳирий — дунёвий 
билимга кифоя қилади, холос. Илоҳиётни англаш учун эса ақл 
ожиздир. Илоҳиёт илми ақлта сиғмайдиган. ақл ўлчовларидан 
баланд турадиган илмдир. Ибн ап-Арабий айтадики, Худо ҳақида 
ҳам ақл тили билан гапириш мумкин, лекин ақл кучи билан Уни 
билиш мумкин эмас. Ақл исботни талаб қилади, дапил — тажриба 
билан иш кўради. Ваҳоланки, Худонинг борлиги, зоту сифатларини 
далил орқали исботлаш мушкул. «М аърифат Ҳақ томонидан 
юборилади. Бу менинг фикрим эмас, балки илоҳий илҳомдир», 
деб ёзади Ибн ал-Арабий. Аллоҳ билан хилватда қолган мард 
инсонда шундай ҳолат юз берадики, унда илмлардан илҳом пандо 
бўлиб, Унинг раҳмати билан юксалади. Дарвешдаги бу ҳолат оддий 
одамлар ва исбот-далил аҳ^ш учун қоронғидир. Бу — аапиёларга 
юбориладиган ладуний билим. Абу Язид Бистомий калом аҳлига 
қараб деган экан: «Сиз ўз илмларингизни жонсиз нарсалардан 
оласиз, биз эса абадий тирик Зотдан оламиз». Абу Язид жонсиз 
нарсалар деб моддалар-ашёларни назарда тутади. Ладуний — 
раббоний билим Хожа Хизрнинг би.пимига қиёс этгулик. Хожа 
Хизр ҳаёт суви — абадий тириклик сувини ичган, у ҳамма воқеа- 
дан, ҳамма аҳволдан, ҳамма кечинмалардан хабардор; нарсалар 
хосияти ва қонуниятини олдиндан билади, Худо унга Ўз билимини 
туҳфа этган.

Ибн ал-Арабий инсон билим;1арини учга бўлган: биринчиси — 
ақлий-ҳиссий билимлар, иккинчиси — ҳол илми (ҳолат, маҳол 
илми ҳам дейди у). Учинчиси — сирру асрор илми. Биринчи илм 
эоҳирий фанлар билан шуғулланадиган кишилар илми бўлса, 
иккинчи илм ҳол мартабасига кўтарилган сўфийлар илми ҳисобла- 
нади, яъни важд ҳолатида кашф этилган илм. Учинчи илм — 
авлиёлар илми. Бу илм муқаддас руҳлар орқали келади, шуъла — 
нур кўринишида қалбга киради.

Шу ўринда тасаввуф аҳли тез-тез мурожаат қиладиган уч хил 
билим босқичлари — илм ул-яқин, айн ул-яқин  ва ҳаққ ул-яқин  
тушунчалари устида тўхталмоқчимиз. Арабча «яқин» сўзи ишонч, 
бирон нарсага қатъий ишонишни англатади. Бу сўз Қуръони 
каримда ҳам кўп қўлланилади. Илм ул-яқин, айн ул-яқин, ҳаққ ул- 
яқин — билишнинг уч босқичи. Биринчи босқич китобий, таҳсилий 
билимга ишора бўлса, иккинчи босқич ўз иштирокидаги тажриба- 
вий билимни англатади, учинчи босқич эса ўзи тажриба воситасига

39

www.ziyouz.com kutubxonasi



айланиб, ҳақиқатни англаш билимилир Илм ул-яқин — билим 
орқали ишониш. Масалан, дейлик, менга тушунтириб айтдиларки, 
олов иссиқдир ва у куйдирали, мен бунга ишондим. Айн ул- яқин — 
билган нарсани тажриба қилиб кўриб ишониш. Мен ўзим синаб 
кўрдим: олов ҳақиқатдан ҳам иссиқдир ва у куйдирали. Ҳаққ ул- 
яқин — қақиқий ишонч, яъни; мен ўзим оловда ёидим ва оловнинг 
ёндириш кучи, хусусиятига батамом ишондим. Бу — Ҳаққа етиш 
илми. Кўриналики, юқорида Ибн ал-Арабий тасниф этган илм 
даражалари билан ҳозир таъриф этганимиэ уч босқич орасида 
ўхшашлик бор

Алишер Навоийнинг «Лисон ут-гайр» асарида «Парвоналар 
мажмуъи шамъ ҳақиқати шарҳила* («Фақру фано водийсининг 
адоси» боби) деган ҳикоят бор. Унда келтирилишича, парвоналар 
бир кеча йиғилишиб, шамъга толиб бўладилар; келишиб олиб, 
шамънинг моҳиятини англамоқчи бўладилар. Шунла улардан бири 
шамъга яқинлашади, унинг мунаввар нурини кўриб, қайтиб келиб 
бошқаларга ҳикоя қилмоқчи бўлади Аммо парвоналар унинг 
сўзидан ҳеч нарса англамайдилар, чунки у шамъ нима эканини 
тушунтириб бера олмайди. Шу зайлда яна бир неча парвона шамъ 
атрофини айланиб келиб, кўрганларини сўэлайлилар. Лекин 
«топмади мушкул кушол анлин доғи», мақсад амалга ошмайди.

Шамъ даврида қанот кўп урдилар,
Ҳар бири ўз бол-парин куйдурдилар.
Ҳар бири куйганча ондин гопди ком,
Шарҳи душвор эрди-ю нақли ҳаром.

Ҳар бир парвона шамъ нурилан лаззатланди, аммо уни шарҳлаб 
бера олмади, чунки шуълани тил билан шарҳдаб, тушунтириб 
бўлмайди, киши то куймаса олов ҳароратини англамайди. Навоий 
бундан иккита хулоса чиқарган; бири — Ҳақ нурига ғарқ бўлиб, 
унинг жамоли ҳароратида ёнмагунча Ҳақни англаб бўлмайди. 
Нккинчиси — Ҳаққа етган одам (куйган парвона каби) бу сирни 
баён қилиб бера олмайди. Бу — Ҳаққ ул-яқиннинг худди ўзидир. 
Яъни фоний бўлиш, субъектнинг объектга айланиш и, солик 
вужудининг батамом йўқолиб, илоҳий оламга қўшилиб кетиши. 
Мансур Ҳаллож ана шундай мартабани эгаллаган зот эди — Ҳақ 
оламига қўшилиб «мен Ҳақман» («Анал-Ҳаққ»), деди, Мансурнинг 
устозларидан Боязид Бистомий эса айни ҳол илҳоми пайтларилан 
бирида «Субҳоний, субҳоний, мо аъзам шаъний», яъни «Шараф- 
ланганман, шарафланганман мен, менинг мартаба-шаъним улуғ- 
лигига қаранг» деб юборади. Қуръон бўйича бандаси бундай 
дейишга ҳақли эмас, чунки бу Парвардигорнинг сифатларилир. 
Аммо Боязид ўзини Ҳ ақбилан бирга ҳис этиб, Унинг сифатларини 
ўз сифати деб ҳисоблайли. Бояэид Бистомийнинг мана бу изҳори

40
www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳам қизиқ: Бир пайт У мени Ўз ҳузурига олиб чиқди ва олдига 
қўйди ва менга деди: «Эй Абу Яэид, ҳақиқатан ҳам менинг 
махлуқим юз кўришни севади, майли, сенинг юзингни кўрсин». 
Ва мен жавобила делим: «Мени Ўэ ваҳдатинг ила безагин, Ўз 
сифатларинг ила сифатлагин, тавҳидинг мартабаси-ла шараф- 
лагин, токи махлуқпаринг мени кўрганда: «Биз Сени кўрдик» ва 
«бу Сен бўлибди» десинлар ва мен бу ерда бўлмайин».

Бу сўзларда инсонни илоҳийлаштириш, комил инсон сифат- 
лари билан Илоҳ сифатлари орасида тенглик аломатини қўйиш 
бор. Дарвоқе, Бояэид Бистомий ва Мансур Ҳаллож ҳам шу фикрни 
олға сурганлар. Лекин бу худоликка даъво эмас, ҳулул (ҳулул — 
Илоҳнинг одамда сингиши ҳақидаги наэария) ҳам эмас, балки 
инсонни улуғлаш ва тавҳид билан ваҳдат — куллиятни ниҳоятда 
чуқур англашдир. Диққат қилинг: Бояэил сўзининг охирида «ва 
мен бу ерда бўлмайин», дейди. Нима демоқчи у? У айтмоқчики, 
менинг башарий қиёфам буткул йўқолсин, илоҳий моҳият касб 
этайин, бутун вужудим Илоҳ маърифатига айлансин. Шунда одам- 
лар менинг суратимда Худони кўрсинлар.

Бу маънини улуғ шоир ва сўфий Жалолиддин РумиЙ шеър 
билан қуйилагича ифодалаган:

Онҳо, ки талабгори худоед, худоед!
Берун зи шумо нест, шумоед, шумоед!
Чизе, ки накардед гум, аз баҳри чи жуел,
В-андар талаби гумшуда аэ баҳри чароед?
Исмеду ҳуруфеду каломеду китобед,
Жибрили аминеду расулон шумоед.

(Эй Худонинг талабида юрганлар, ўзингиз худосиз. У сиздан 
ташқарида эмас, балки сиэ билан биргадир — сиздир. Йўқотмаган 
нарсангизни нега излаб юрасиз, агар йўқолган бўлса, йўқ нарсани 
нега излайсиз? Исмлар ҳам, калому китоблар ҳам, Сўз ва Маъни 
ҳам сизсиз, Жаброилу ПаЙғамбарлар ҳам ўзингизсиз).

Зоту сифот, аршу курси, лавҳу қалам — ҳаммаси Инсокдадир. 
Ш унинг учун Худони иалаб ҳдр қаёқларга боришнинг ҳожати йўқ, 
жумладан, Каъбага боришнинг ҳдм. Чунки ҳар бир инсон Худони 
ўзидан изласин. Унинг қудрати ва шавкатинн ўзида кўрсин. Маэкур 
ақида «Кимки ўзини таниса, Раббисини танийди», деган ҳадис 
мазмунидан келиб чиқади. Барча ҳикматлар, ҳодисот ва мўъжизалар 
инсон хилқатида жойлашган. Зеро, Аллоҳ таолонинг сўзи бор: «Мен 
яширин хазина эдим ва сиэни севиб қоллим, токи сиз ҳам Мени 
севиб кашф этинглар ва жинлар (малаклар), одамларни яратдим, 
токи Мени билсинлар». Инсон махлуқотнинг, оламларнинг гул- 
тожи, Аллоҳнинг Ердаги халифаси экан, демак, унла Аллоҳ си- 
фатлари бўлиши мантиқий ҳол. Бунлан ташқари, «яширин хаэина»

41

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўлган Аллоҳ таоло илму ҳикматнинг бир қисмини инсон қалбига 
жойлаган. Яъни инсон «яширин хазина*ни сақловчи хаэинадорлир. 
Шу боис инсон кўнгли «ирфон махэани», Аллоҳ яш иринган 
тилсимотдир:

Кўнглин они махзани ирфон қилиб,
Ул тилисм ичра ўэин пинҳон қилиб 
Роэи махфий гаиж ўлуб бу турфа жисм,
Сунъидин ул ганж ҳифэига тилисм.

(Алишер Навоий)

Тасаввуф фалсафасига кўра, инсон қарама-қарши икки асос — 
модда ва руҳдан иборат. Ш унинг учун унда ана шу икки асоснинг 
хусусиятлари жамдир. Агар моддийлик ғалаба қилса, инсонда 
ҳайвонийлик ва агар руҳ томони устун келса, илоҳийлик ривож- 
ланали. Руҳжисм қулига айланиб қолмаслиги керак, аксинча, жисм 
руҳ учун бир асбоб-улов, восита бўлиб хизмат қилсин. Руҳлари 
тараққий этган инсонлар ақлу эаковати, илҳом-ижодкорлиги, 
илоҳий табъу фаросати билан ажралиб турадилар. Руҳ тараққий 
этган сари у жисмга сиғмай қолади, коинот билан алоқа боғлаб, 
олам асроридан хабар бериб, мўъжизалар кўрсата бошлайди. Руҳ 
ва жисмдан иборат инсонни илоҳий олам билан жисм олами 
орасидаги чегара, деб атайдилар ва тонгга ўхшатадилар. Чунки 
тонг ҳдм тун билан куннинг чегарасидир. Тонгдан кейин қорон- 
ғилик кетиб, қуёш порлаб чиққанидай, инсон руҳи ҳам аста-секин 
жисм қоронғилиги— зулматини тарк этиб, мусаффо руҳ олами, 
нурлар оламига талпинмоғи даркор.

М одомики, гап оламлар ҳақида борар экан, тасаввуфнинг 
кайҳоний тушунчалари, яъни олам тузилиши ҳақидаги тасаввур- 
ларини қисқача шарҳлашга тўғри келади Тасавнуф фалсафасига 
биноан, Аллоҳ таоло (уни Жавҳари зот, Мутлақ руҳ ҳам дейлилар) 
аввал Муҳаммад алайҳиссаломнинг нурини (Ақли кулл ёки нафси 
кулл) яратди. Сўнгра шу нур туфайли оламларни ва одамларни 
яратди. Шундай қилиб, олам асосида Муҳаммад нури ёки Муҳаммад 
ҳақиқятм ётали. Агар Ҳақ деганда — Аллоҳнинг Ўзини англасак, 
ҳақиқат деганда Унинг илмини ва Ҳабибуллоҳ нурини англаймиз. 
(Ҳақиқат Аллоҳнинг Ўзи бўлгач, У яратган барча нарса мажоз, 
образдир). Оламлар бошида Муҳаммад нури мавжуд бўлганлиги 
сабабли биринчи инсон ҳазрати Одам сафиюллоҳни Муҳаммаднинг 
ўғли, бошқача айтганда, Муҳаммад алайҳиссаломни Одам Атога 
нисбатан ҳам ота, ҳам ўғил дейиш мумкин.

Муҳаммад алайҳиссалом нуридан сўнг лоҳут олами вужудга 
келган. Лоҳут олами илоҳиёт олами демак, ундан кейин жайарут, 
яъни буюклик олами ва унинг кетидан малакут — фаришталар

42

www.ziyouz.com kutubxonasi



олами яратилди. Ло\ут Ҳақ зотини ифодаласа, жабаруг нурларлан 
иборат оламлир, малакут эса латиф руқлардан тузилган олам. Аммо 
айтиб ўтилган оламларла шакл — аъроз йўқ. Бу хусусият жисмлар 
олами бўлмиш мулк оламига хос. Мулк оламини шаҳодат олами 
ёки олами носут ҳам дейдилар. Булардан таш қари , айрим 
назариётчилар балан олами, яъни инсон оламини ҳам алоҳида олам 
сифатида қайд этганлар. Чунки инсон олами олами сугро (кичик 
олам) сифатида олами кубро (катта олам) деб номланадиган юқори 
оламларнинг хусусиятларини ўзида акс эттиради. Мазкур қараш 
инсоннинг икки асосдан иборатлигини яна бир карра тасдиқлайди. 
Парвардигори олам инсон руҳини ўз раҳмоний нафасидан ато 
этган экан, демак, биз Мутлақ руҳнинг бир қисмимиэ ва шу са- 
бабли ўз аслимизга қараб интиҳосиз соғинч ва муҳаббат билан 
интиламиэ Бу интилиш аслимизни англаш билан амалга ошади. 
Шу маънода илоҳий иш қ билан илоҳий маърифат маънодош 
тушунчалардир. Соддароқ қилиб айтганда, Ишқ инсонни маъри- 
фатга олиб борадиган қулрат, иисонни моддий асосдан покловчи, 
холи этувчи муқаддас олов. И ш қсолик вужудини куйдириб, руҳини 
м усаф ф о этади , соли кд а  таж рид  ва т африд  (п о кл ан и ш , 
яккаланиш) юз беради. Шу боис ошиқдар халқдан чекинадилар, 
чунки уларнинг руҳи дунёвийликни ёқтирм айди, хилватни 
қўмсайди, ҳамма вақт ўз мавлоси — Аллоҳи билан бирга бўлишни 
истайди. И ш қ — камолот калити ва иксири аъзам, иш қ мис 
вужудимизни олтинга айлантирувчи кимё Ишқодамни ҳайвонлик- 
дан халос этади, одамэод наслини бадбахтлик. фалокатлардан 
қутқаради, барча иллатларимизнинг давоси ҳам шу:

Шод йош. эй ишқи хуш савдойи мо,
Эй табиби жумла иллатҳои мо.
Эй лаяойи нахвату номуси мо.
Эй ту Афлотуну Жолинуси мо!

(Жсшашддин Румий)

Мазмуни. Эй ажойиб ғавғо на савдоларни бошловчи ишқимиз, 
шод бўлгин; сен ҳамма дарду иллатлар, нуқсону камчиликла- 
римизнинг табибисан. М анманлигимиз, кибру обрўпарастлик 
касалининг давоси ҳам сен; Афлотундай муаллимимиз, Жолинус- 
дай халоскор табибимиз ҳам сенсан!

Шу тариқа, тасаввуфдаги ясосий талаб рукнлар: Риё' а , Иро- 
дат, Узлат, Маърифат (Ирфон), Ишорат ва Муҳаббат иш қтуш ун- 
часида бир тугунла бирлашади. Чунки соликни ихтиёрий ажзу 
азобга солгувчи ҳам, унга роҳат-фароғат, руҳий лаззат бергувчи 
ҳам, молу мулк, аҳли байтдан кечишга ундовчи ҳам, маънавий 
камолотга олиб борувчи куч ҳам ишқдир. Илоҳий иш қ бўлмаса, 
буларнинг бари бекор.

43

www.ziyouz.com kutubxonasi



Иш қсоликни фанога ва унлан кейин бақога олиб боради. Аммо 
бунла икки хил йўл, тўғриси -  икки хил майл бор: бири — ҳаяжон- 
ли, сершовқин, руҳий кечинмаларни ғалаёнлар ичра изҳор этиб 
бориш майли бўлса, иккинчиси — осойишта, тамкинли; чуқур 
дарёнинг тубига ўхшаган ҳайбатли, вазмин, ички дарди қудратини 
яшириш майли. Биринчи майлнинг йирик намояндалари Бояэид 
Бистомий, Мансур Ҳаллож, Абу Саид Абул Хайр, Фаридиддин 
Аттор, Жалолиддин Румий, Шамс Табризий, Бобораҳим Машраб 
Иккинчи майл тарафдорлари қаторига Жунайд Бағдодий, Наж- 
миддин Кубро (бутунлай бўлмаса ҳам), Саъдий ШерозиЙ, Баҳоуд- 
дин Нақшбанд кабиларни киритиш мумкин. Бояэил Бистомийлан 
олдин ҳам муҳаббат ҳақида гапирган сўфийлар бўлган, Айниқса, 
Робиа Адавиянинг ўтли муножотлари юракларни пора қилар, 
илоҳий муҳаббат бу авлиё аёлнинг номини афсонага айлантирган 
эди. Аммо Боязилнинг хизмати шуки, у бу нуқгаи назарни сўфий 
руҳияти билан боғлади. Унинг уқтиришича, ваҳдат ва фано шундай 
бир руҳий ҳолатда юз берадмки, солик худди шароб ичган одамдай 
маст бўлиб, ўзини унутади. Бу ҳолатни у «сукра» — «мастлик» 
(девоналик) деб атади. Унингча, маст бўлмаган одам ош иқ эмас, 
ош иқ илоҳий шароб — «шарабан таҳуро»дан масту мустағрақ 
кишидир, у ўз вужуди — ўзини буткул унутади ва шунда аллақандай 
тушунтириб бўлмас бир қобилият пайдо бўлиб, солик Илоҳ 
маърифатини ҳис қила бошлайди. Шайх Тустарий буни ҳайрат 
тушунчаси орқали қуйидагича баен этган: «Қурб-мартабалари 
ошган сари Аллоҳ улуғворлигининг асарлари зиёдроқ бўлади ва 
нодонликка қарама-қарши ўлароқ илм кўпаяверади ва тасаввуфий 
маърифат орта боради ва ҳайрат устига ҳайрат қўшилаверади ва: 
«Эй Раббий, ҳайрат оғушидаман»,— деган нидо кўтарилали».

Дарҳақиқат, маърифат ҳайратнинг натижасидир. Маърифат 
буюк Илоҳ оламлари бепоёнлиги, истиғноси — муҳтожсизлигини, 
Зоти жавҳарини қалб билан ҳис этиш ва кўнгил билан таниш 
демак. Шундай қилиб, маърифат — руҳ ҳодисасидир, фақру фано 
руҳнинг камолидан нишоналир.

Аммо Жунайд Бағдодий Боязидни танқид қилиб, «сукра» Йўли 
фақдт соликнинг ўзига нажот келтиради. Сукрага кирган одамнинг 
ўзгаларга нафъи тегмайди. Ҳолбуки, мақсал фақат ўзингни маъри- 
фатга етказиш  эмас, балки бу маърифатдан бошқаларни ҳам 
баҳраманд этишдир, дейди. ШундаЙ экан, бехудлик даражасилан 
кейин, илоҳий маърифатга қалби тўлишиб, қайта хушёр тортган 
ориф улуғроқдир. Негаки, энди у ўз билимини халққа етказиб, 
юзлаб аилларни маърифат нури билан ёритади. Бу қараш «саҳв», 
яъни ҳушёрлик кониепиияси номи билан шуҳрат топди. «Тасаввуф 
нима?» — деган саволга Жунайд Бағдодий: «Тасаввуф бир дам 
беғам бўлишдир»,— дея жавоб берган. Бу гапнинг тагида маъно

44

www.ziyouz.com kutubxonasi



кўп. Бир дам беғамлик — бу кдлб осойишталиги, инсоннинг аслига 
етгандан кейинги тамкинли саодати, дунё ташвишлари, нафс 
қутқусидан озоллиги ва ҳоказоларни англатади. Шу билан бирга, 
бир дам беғам бўлиш ҳаддан зиёд тўполон-ғалва қилмаслик, 
\ая_жонланмасликни ҳам билдиради. Чунки Боязид сулукидагилар, 
айниқса, Мансур Ҳаллож бетоқат бўлиб, ўз кашфларидан маст 
ўлароқ жони ичига сиғмай, фикрларини ошкора тарзда элга айтди. 
Бу эса яхши оқибатларга олиб келмасди, албатта. Тасаввуф мо- 
ҳияти, ҳикматларини оммалаштириш хавфли, деб ҳисоблайли 
Жунайд. Зеро, авом нозик маъноларни англашдан ожиз, нотўғри 
талқинлар пайло бўлади ва имон-эътиқодга путур етади. Ш унинг 
учун бўлса керак, Жунайд Мансурни осиш тўғрисида тайёрланган 
фатвога ўзи ҳам қўл қўйди. Жунайд Бағдодий айтишича, ҳақиқий 
бақо «саҳв — ҳушёрликка қайтишдан кейин бошланади. «Сукра»- 
даги одам бамисоли денгизга шўнғиб, ғарқ бўлган киши бўлса, 
«саҳв»га қайтган денгизга шўнғиб, гавҳар доналарини олиб қайтиб 
чиққан ғаввосдир».

Агар тасаввуф тарихини кўздан кечирсак, бу икки концепция 
кўп асрлар давом этганини ва тасаввуфнинг хилма-хил оқимлари, 
силсилалари вужудга келишига сабаб бўлганини кўрамиз. Яна 
шуниси ҳам маълумки, ҳар икки оқимни бирлаштиришга урин- 
ганлар ҳам бўлиб турган Шу муносабат билан айрим шайхларнинг 
ҳаёти билан боғлиқ қуйидаги воқеа-ривоятларга диққатингизни 
тортмоқчиман

Биринчи воқеа: Ривоят қиладиларким, Шамс Табризий Жало- 
лиддин Румий билан учрашганда унинг қўлидаги китобини олиб 
ҳовуздаги сувга отиб юборади. Жалолиддиннинг кўнгли ачиш- 
ганини кўриб, китобни яна қайтиб сувлан олади. Аммо сув китобга 
ҳеч ҳам таъсир қилмаган бўлади. (Бу ривоят бошқа шайхлар ҳаёти 
билан ҳам боғлаб келтирилган).

Иккинчи воқеа: Нажмиддин Кубро Табризда Бобо Фараж леган 
сўфий билан учрашади ва кўнглида унга муҳаббат уйғонади. Бобо 
Фараж қабулига борганла, сўфий уларга кийимларини ечиб таш- 
лаб, сўнгра уйга киришларини буюрааи. Нажмиддин ва ҳамроҳлари 
Бобонинг айтганини қилиб, ичкари кириб ўтирадилар. Бир 
муддатдан кейин Бобода кучли ўзгариш юз беради — унинг вужуди 
«худди офтобдай порлаб» кетади. Бобо Фараж ўзига келгач, 
хирқасини ечиб Нажмиддинга туҳфа этади ва: «Сен энди таҳсилни 
йиғиштир, китоб билан ишинг битди», — деб айтади. Нажмиддин 
бу вақтларда бир уламо қўлида тафсир ўқимоқда эди, китоб 
охирланиб қолганди. Устоди Нажмиддинга: икки кунлик сабоқ 
қолли, шуни эгалласанг, кейин ихтиёринг ўзингда, леб айтали. 
Нажмиддин эртасига яна сабоқ олгали устоди оллига борганда 
Бобо Фараж пайдо бўлиб: «Мен китоб мутолааси энди сенга

45

www.ziyouz.com kutubxonasi



эарарли деб айтлим-ку, яна нега келдинг»,— дея Нажмиддинга 
акдий-далилий илмлар билан шуғулланишни буткул ман этааи.

Учинчи воқеа: Фаридиддин Атторнинг «М антиқ ут-тайр» 
асаридатарсо қизига ошиқбўлган Ш айхСанъон ҳикояти бор. Шайх 
Санъон қизга шунчалик ош иқ бўладики, унинг ўқиган барча 
китоблари, эгаллаган билимлари, ва ҳатто, Қуръон ҳам ёдидан 
батамом кўтарилади. У ишқйўлида бехуд-девона бўлади, Мажнунга 
айланади. Лекин Пайғамбар алайҳиссаломни тушида кўриб, ўзига 
қайтади ва барча илми хотирасида яна тикланади. аммо энди у 
бошқа одам, маърифатни эгаллаган комил шайх эди.

Бу ривоятлар нимага ишора қилади? Мухлис-муридни китобдан 
қайтариш — зоҳирий билимдан ботиний билимга йўллаш бўлса, 
китобнинг ҳўл бўлмаслиги ботиний билим зоҳирий билимни ўз 
ичига қамраб олиши мумкинлигига, аммо зоҳирий билим ботиний 
билим ўрнини босолмаслигига ишорадир. Ҳақиқий сўфий одам 
ботиний-завқий билим эгаси бўлиши лозим, бусиз каромат ва 
маърифатга эришолмайди. Нажмиддин Кубро билан боғлиқ ҳикояда 
эса сал бош қача бир маъно ифодаланган, яъни Нажмиддин 
ботиний-ладуний илмга ташна, шу боис у мажзуб Бобо Фаражга 
қараб интилади, унинг ўтирган жойида «офтобдай порлаб», 
мўъжизалар кўрсатишидан ҳайратга тушади. Лекин Нажмиддин 
ақдий билимлардан ҳам кўнгил узмоқчи эмас. Шунинг учун, Ҳадис 
ва тафсирларни мутолаа қилишни канда этмайди. Бу ўринда 
Нажмиддин сиймосида икки хил билиш усули — ақлий ва боти- 
ний-завқий билиш нинг қўш илганини кўрамиз. Д арҳақиқат, 
Нажмиддин Кубро ҳар жиҳатдан билимдон ва айни вақтда 
«валийтарош» (валийларни тарбияловчи) кароматли инсон бўлган.

Шайх Санъоннинг (Навоий «Лисон ут-тайр» достони қаҳра- 
мони) илмлари ва Қуръоннинг хотирасидан кўтарилиши — бу 
Илоҳга етиш учун барча дунёвийликдан, жумладан, дунёвий 
илмлардан холи бўлиш, акддан ва ақлий нарсалардан қутулиш, 
ўзлигини унутишга ишорадир. Унинг хотирасининг қайтиши эса — 
«сукра» дан «саҳв»га қайтишидир. («Сукра», яъни Мажнун бўлиб 
Илоҳни севиш ва бехудлик, девоналик ҳолатида ирфон (маърифат 
ҳақидаги билимлар мажмуи) қозониш ҳозирги пайтда Ғарбда 
ўрганилаётган «онгсизлик онги» муаммосига ўхшаш. Инсонда ақя 
билан тушунтириб бўлмайдиган ҳолатлар бўлишини фан исбот- 
ламоқда, улуғ кашфиётлар айнан ана шу «бехудлик» ҳолатида қўлга 
киради). Сўфийлар шу икки оқимнинг қайси бирига мансублигига 
қараб бир нечта гуруҳга бўлинадилар. Чунончи: ориф (ориф — 
илоҳий маърифатни эгаллаган одам) сўфийлар, ош иқ сўфийлар, 
обид сўфийлар, файласуф сўфийлар, мажзуб сўфийлар. Шунга 
мувофиқ равишда тасаввуф ҳам ошиқона, орифона қисмларга 
ажралади, орифона тасаввуф барча илмларни қамраб оладиган,

4 6

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳикмат ва фалсафани ҳам қўшадиган тасаввуфдир. Ош иқона 
тасавпуф ишқий кечинмалар, ишқий-завқий ирфонни биринчи 
ўринга қўйиб, муҳокама юритадиган, тўғрироғи, муҳокама-тафак- 
курдан кўра ҳис-ҳаяжон, муҳаббат шавқ-завқи тошқинини афзал 
кўрадиган тасаввуфлир. Маломатия ва қаландария оқимлари ҳам 
моҳиятан ошиқона тасаввуфнинг шахобчасидир. Маломатийлар 
хокисорлик ва ўзини-ўзи маломат қилиш билан Тангрига ихлосни 
ҳаддан ошириб, яъни ифротий тарзда ифодалайдилар. Улар ўэла- 
рини халқдан ажратмайдилар, авом ва хос тушунчаларини тан 
олмайдилар. (Қайд этамизки, сўфийлар, одатда, ўзларини «хос* 
кишилар, қолган барча халойиқни «авом» деб номлаганлар). Аммо 
маломатийларнинг бу халқсеварлигини гўшанишинлик ва узлатга 
зид ҳаракат деб тушунмаслик керак. Буларнинг ўзларини оддий 
одамлар билан тенг кўриши камтаринлик, шикасталик белгисидир. 
Маломатийлар диний расм-русумни тан олмаганларидек, тариқат- 
нинг ҳам одобу қоидалари, расм-одатларига унча риоя қилма- 
ганлар, чунки улар ҳар қандай қоида-русумни суратпарастлик, 
зоҳирийлик деб билганлар. Ш унинг учун маломатия назарида 
таркидунё қилган қуруқ зоҳид ҳам, расм-русумга берилган хонақоҳ 
шайхи ҳам бирдай калтабин ва ҳақиқатдан уэоқ кишилардир. 
Ошиқона ашъорда зоҳидлар, риёкор шайхлар қаторида умуман 
хирқапўшлик ва шайхликни мазаммат этган сатрларга дуч келамиз. 
Ҳофиз эса: «Хирқамни гаров қўйгум, бир коса шароб аъло», деб 
ёзади. Яъни хонақоҳдаги шайх хирқасидан кўра, харобот (майхона, 
лайр)лаги маю маъшуқ афзалдир, дейди шоир. Шароб деганда у 
илоҳий файзни, харобот, майхона деганла комил инсон ҳуэури 
ёки илоҳий файзни етказувчи маъшуқа — «мазҳар»ни назарда 
тутади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



МУҲАББАТ

Ш унлай қилиб, ош иқлик — ҳақсеварликнинг, маърифатга 
ш айлоликнинг олий кўриниши. Қолган барча ҳолларла сохта- 
корлик, риё бўлиши мумкин, аммо ишқда, ошиқликда бу иллат 
бўлмайли. Фақат иш қ кишини абалиятга — бақо оламига олиб 
борали:

Ҳаргиз намирал он, ки дилаш зинда шуд ба ишқ,
Сабт аст дар жаридаи олам давоми мо.

(Хожа Ҳофиз)

Маъноси: Кўнгли ишқ билан тирилган олам ҳеч қачон ўлмайли, 
чунки олам жараёнида биз ошиқларнинг лавомимиэ уланган.

Маърифат ва Ҳақиқат тасаввуфла ана шундай англашилган.
Умуман олганда эса муҳаббат — тасаввуфнинг асосий рукн- 

ларидан бири. Жуда кўп ирфоний тушунча-истилохдарнинг шарҳи 
муҳаббатга келиб боғланали. Тасаввуфни лўнда қилиб идоҳий 
муҳаббат ҳақидаги илм лейиш мумкин. Чунки тасаввуф илоҳий 
маърифатни эгаллаш, Аллоҳнинг сифат ва исмлари орқали Унинг 
зотини билиш ва танишни талаб қилар экан, буни ақл ва наэарий- 
тафаккурий билимлар билан эмас, балки яширин бир ички туйғу, 
ботиний басират, яъни муҳаббат восита^ида амалга ошириш 
мумкин, леб таълим беради. Воқеан, сўфиййинг бутун интилиш- 
лари, аҳвол-руҳияси, ҳаётининг маъноси, эътиқод-имони поклик 
ҳам эзгулик тимсоли бўлмиш олий Ҳақиқатга филойи муҳаббатдан 
иборат. Бу айни вақтда билим ва дониш, ҳикмат ва санъат ман- 
баига, ҳали кашф этилмаган, гайб ҳисобланган сирлар оламига 
кучли иштиёқ ҳам. Шу ишқ қудратиким солик (тариқат йўлига 
кирган киши) қалбини бир зум бўлса-да тинч қўймай, унла нурлар 
порлатиб, изтироб ва қийноқлар гирдобига солади; ҳиссий жис- 
моний ҳаловатлардан кечиб, хилватхоналарла белор тунларни тоат- 
ибодат, шуур-тахайюл оғушила ўтказиш; важд-илҳом билан одам 
ва олам моҳиятини, илоҳий мўъжизаларни идрок этишга йўл 
очади; муттасил руҳий-маънавий кжсалишга ҳилоят қилади.

48

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ш ундай қилиб, чинакам солик — бу ош иқ соликдир, ишқ 
(тасаввуф адабиётида «муқаббат» ва «ишқ» сўзлари баравар 
ишлатилади, бу арабча сўзлар англатган маънолар деярли бир хил, 
яъни кўнгилнинг маҳбуб томон кучли иштиёқбилан интилиши) — 
ипоҳий маърифатни кашф этувчи қудрат, солик вужудини ёнди- 
риб, маҳбуб висолига яқинлаштирадиган покловчи муқаддас олов 
қалбда ишқ қанчалик кучли бўлса, солик маърифат зиналаридан 
шунча бардам кўтарила боради, нафсий сифатларни тарк этиб, 
камолот чўққиларини забт этаверади. Тасаввуф назариётчиларидан 
бири Абул Қосим Қушайрий ёзади «Муҳаббат муҳиб (севгувчи)- 
нинг сифатларида маҳв бўлиши ва маҳбуб (севикли) зотида исбот- 
лашишидир» (Қушайрии.«Кашф ул-маҳжуб», 339-бет). Қушайрий- 
нинг мазкур таърифини англатиш учун айтмоқчимизки, «зот» 
деганда тасаввуф аҳпи Мутлақ руҳнинг ўзини, илоҳиёт оламининг 
жавҳари, яъни абадий ва азалий Ваҳдатнинг моҳиятини тушунган. 
«Сифот» (сифатлар) эса илоҳий Зотнинг аёнлашуви, Унинг қудрат 
ва хусусиятларидир. Барча руҳий ва моддий оламлар, жумладан, 
инсон ҳам шу сифатлардан иборат. Бундан ташқари, инсонда 
Илоҳийлик билан моддийлик биргаликла яшайди. Шундай бўлгач, 
инсон руҳи ўз Асли Мутлақ руҳга қараб тинимсиэ равишда ҳара- 
катда бўлади, моддий вужуд билан кураш олиб боради Инсоннинг 
Илоҳга бўлган соғинчи, муҳаббатининг боиси шу Шу сабабга кўра, 
муҳаббат ўзликдан воз кечиб, дунёвий орзу-ниятларни йўқотиш — 
маҳв этишни талаб қилади. Бошқача айтганда, дунё муҳаббатидан 
кўнгил узмасдан Илоҳ муҳаббатини қозониш мумкин эмас. Дунё 
муҳаббати ва Илоҳ муҳаббати — бир-бирига зид икки қутб: дунёни 
деган киши Илоҳ муҳаббатидан, Илоҳни деган киши эса дунё 
муҳаббатидан юз ўгириши керак. Ана шундай дунё муҳаббатидан 
юз ўгириб, илоҳий маърифатни эгаллаган одам, дунёвий-нафсоний 
сифатларга барҳам бериб, илоҳий сифатларни ўзлаштиравериб, 
Зотнинг ўзига қўшилади, яъни Зотда фоний бўлади (муҳаббатнинг 
хотимаси — фано). Шу билан сўфий ўз инсоний жавҳари, яъни 
илоҳий Зотнинг бир қисми эканини исботлайди. Ана шу маънода 
Қушайрий муҳаббатни инсоннинг илоҳий эканлигини исботлаш 
воситаси, деб таърифлаган. Шу билан бирга, банда ўэ муҳаббати 
орқали М утлақ Зотнинг мавжудлигини ҳам исботлайди — бу 
Қушайрий фикрининг яна бир қиррасидир. Зеро, инсон руҳининг 
покланиб, Мутлақ руҳга қўшилиши — тавҳиднинг олий даражада 
тасдиқпаниши — ҳаққул яқин мартабасида қозонилган имондир.

Тасаввуфда банданинг Илоҳга муҳаббати билан бирга, Илоҳ- 
нинг Ўз бандаларига муҳаббати ҳам эътиборга олинади. Аслини 
олганда, олам, унинг ашъёлари, тирик мавжудотлар, инсон — 
ҳамма-ҳаммаси Мутлақруҳнинг муҳаббати туфайли вужудга келган. 
Аҳди ирфон тасаввурига кўра, бошида Мутлақ руҳ жавҳаридан
4 — Тасаввуф 49

www.ziyouz.com kutubxonasi



бошқа нарса йўқ эди. Мутлақ руҳ ўз ҳусну жамоли, қудратига маҳпие 
бўлади, яъни Ўзи Узини севиб қолади ва жамолини намойиш этиш 
учун дунёни яратади. Демак, дунё Мутлақруҳнинг кўзгуси. Инсон 
Унинг муҳаббатининг меваси. Инсон ўз хилқати, тузилиши билан 
илоҳий хусусиятларни акс эттирган тимсолдир, унинг қалби бўлса 
нури Раҳмон маскани. Ш унинг учун тасаввуфий мухдббат икки 
ёқламадир, бир томондан, ўз Яратувчисига муҳаббати, иккинчи 
тараф дан, Т ангрининг бандасига марҳамати, хайру эҳсони. 
«Ҳақнинг бандага муҳаббати, — деб ёзади Ҳужвирий, — хайр 
иродасидир. Бу хайр раҳмати туфайли банда парвариш топади, 
гуноҳлардан қутулади, мақом ва кароматга эга бўлали*. Демак, 
Аллоҳнинг марҳамати Унинг чексиз карамининг севган бандаси 
устига ёғилиши, бандани яшнатиши ва сероб қилишидир. Бу 
илоҳий эҳсон Худога ошиқ мажэуб соликлар қалбига юксак бир 
даражада нузул этади, уларнинг ишқини алангалатади. Хулласи 
калом, илоҳий муҳаббат хос хислатларга молик алоҳида шахслар- 
нинг руҳий-психологик ҳолатини англатадиган фазилат, уларнинг 
шавқу завқи, мушоҳада-мукошифасини тезлаштирувчи куч.

Аммо ҳужжат ул-ислрм имом Абу Ҳомид Ғаззолийнинг фикрига 
кўра, Аллоҳни севиш фақат жунуни бор алоҳида шахслар — ошиқ 
соликларнингфазилати эмас. Аллоҳҳамма учун севимлидир, чунки 
Унда инсон тасаввуридаги барча эзгуликлар, инсонни ўзига 
тортувчи, муҳаббатига сабаб бўлгувчи жамики сифат ва хислатлар 
мавжуд. Олим буни қуйидаги омиллар орқали тушунтирган: 
1) инсон ўзини, ўз камолоти ва ҳаётига асос бўладиган нарсаларни 
севади; 2) ўзига яхш илик қилган, ёрдам берганларни севади; 
3) умуман ҳаммага яхш илик қиладиган саховатли одамларни 
севади, жумладан, адолатли шоҳлар ҳам севимли; 4) шунингдек, 
барча гўзал нарсалар, нафосат олами, хушбўй, хушсурат нарсалар 
ҳам севимли; 5) маслак ва мазҳаб юзасидан ҳам одамлар бир- 
бирларини яхши кўрадилар. Аммо бунда конкрет шахснинг жисми, 
вужудини эмас, балки мазҳаби, руҳий-маънавий қариндошлиги 
муҳаббатга сабабдир. Шу каби сахийлар сиймосида саховатни, 
одиллар сиймосида адолатни, қаҳрамонлар сиймосида қрҳрамон- 
ликни севамиз. Бу сифатларнинг ҳар бири алоҳида олинганда 
муҳаббатга сабаб бўлади, аммо улар бир ерга йиғилса-чи? Унда 
муҳаббат ҳам йиғилиб, кучаяди ва у Худога бўлган қайноқ муҳаббат 
ларажасига кўтарилади! Чунки фақат Аллоҳгина барча яхши, эзгу 
сифатларни жамлаган Зотдир. Аллоҳни севиш орқали биз абадият- 
ни, абадий Адолат ва Ҳақиқатни севамиз. Инсон ана шу идеал 
етуклик ва камолни қўмсайди, ўзининг барча ниятлари, орзула- 
рини шу билан боғлайди.

Ғаззолийнинг уқтириш ича, инсоннинг ўзини севиши ҳам 
Аллоҳга бўлган муҳаббатдан нишона, негаки ўзини севиш — ўэ

50
www.ziyouz.com kutubxonasi



камолоти учун курашиш лемак. Бизни яратган Парвардигор 
камолотимиэга раҳнамо, ҳаётимизга посбон. Шу боис биз ўз камо- 
лотим из ва ҳаётимизни севиш билан П арвардигорни севган 
бўламиз. Бу фикрни олим «Ўзини таниган киши уз Раббипи 
танийди», деган ҳадис билан тушунтириб айтадики, ўзини се- 
виш — ўзини таниш демак. Шунинг учун муҳаббат ва маърифат 
ўзаро алоқадор тушунчалар бўлиб, «маърифатсиз муҳаббат, 
муҳаббатсиэ маърифат бўлмайди» ( Ғаззолий. Иҳёу улум ад-дин, 
русча нашри). Машҳур сўфий Ҳасан Басрий айтган зкан: «Ким ўэ 
Раббини таниса, Уни севади, ким дунёни таниса, ундан воз 
кечади*. Яъни Аллоҳни танишимиз кучайган сари Унга нисбатан 
муҳаббатимиз ошаверади, лекин дунёнинг моҳиятига чуқурроқ 
кириб борганимиз сари (унинг бебақолигини англаб) унга нафра- 
тимиэ орта боради.

Кўриниб турибдики, Ғаззолий инсоннинг табиатидан келиб 
чиқиб, фикр юритган. Аллоҳга бўлган муҳаббатнинг зарурий ва 
қонуний эканини илмий-мантиқий йўсинда исботламоқчи бўлган. 
Б ироқ қизиғи ш ундаки, у ўзининг ф икрларини тасаввуфий 
муҳаббатга олиб бориб боғлайди ва тасаввуфий муҳаббатнинг 
(илоҳий ишқнинг) ҳам табиий асослари борлиги, зарурий ҳодиса 
эканини кўрсатиб беради. Шу заминда улуғ олим инсоннинг 
инсонга муҳаббати, илоҳий муҳаббат билан эаминий, ҳаётий 
муҳаббат орасидаги муносабат ҳамда орифлар, дарвешларнинг 
муҳаббати ҳақида муҳим фикрларни баён этади. Ғаззолий тал- 
қинига кўра, илоҳий муҳаббат билан инсоний муҳаббат орасида 
зиддият йўқ. Аксинча, илоҳий муҳаббат инсоний муҳаббатнинг 
ривожланиб, камол топган кўриниши. Ҳамма гап қандай инсон- 
ларни севишда. Биз нима учун оқил, ориф ва заковатли одамларни 
севамиз? Ғаззолий бунга жавоб қайтариб дейдики, маънавий 
камолотга интилган, эзгу қалбли ҳар қандай одам севимлидир, 
чунки у Аллоҳни севади ва Аллоҳ ҳам уни севади. Пайғамбарлар, 
ориф дарвешлар, солиҳ кишилар шунинг учун муҳаббатга са- 
зовордирлар. «Пайғамбарни севиш таҳсинга лойиқ, — деб ёзади 
Ғаззолий, — чунки у Парвардигорнинг севган кишиси, Парвар- 
дигор ҳабиби! Яъни севганимизнинг севгани ҳам севимлидир». 
Шунга биноан, вали ва ориф дарвешларни эьэозлаймиз, севамиэ, 
уларни севиш орқали Парвардигорга бўлган муҳаббатимизни 
изҳор этамиз. Халифаи рошид Али каррамаллоҳу важҳаҳу дар- 
вешлар хусусида шундай деганлар: «Бу одамлар ишқ билан ҳаққ 
ул-яқин мартабасига эриш ган, ҳақиқат моҳиятини англаган 
эотлардирлар. Улар бу дунёда вужудлари билан борлар, аммо 
руҳлари баландларда учиб юради.

Улар Аллоҳнинг ердаги халифалари ва Унинг динининг жарчи- 
ларидир».

51

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Аллоҳнинг ерлаги халифалари» бўлган илоҳсевар дарвешлар 
ўз пирлари ёки тасаввуфнинг бошқа бир намояндасини ғойибона 
ҳурмат қилганлар, кўпинча бу ҳурмат чинакам муҳаббатга айланган. 
Масалан, Ш амс Табризий билан Жалолиддин Румий, Алишер 
Навоий билан Абдураҳмон Жомий, Мирзо Бедил билан мажзуб 
Шоҳ Қобулий орасидаги муносабатлар шундай пок, ғоят ноэик 
ва ибратли эди. Жалолиддин Румий Шамс Табризийни учратгандан 
кейин, унга шунчалик маҳлиё бўлганки, уч ой давомида иккаласи 
бир уйда хилватнишин бўлиб суҳбатлашганлар. Ривоят қилади- 
ларки, М авлоно Румийнинг муридлари бундан хафа бўлиб, 
рашклари келиб, ғавғо кўтарадилар ва Шамсиддин қайтиб Табризга 
кетишга мажбур бўлади. «Аммо Мавлоно учун бу жудолик оғир 
бўлди, — деб ёзади Ҳожи Зайнобиддин Ш ирвоний «Шарҳи ҳоли 
М авлоно» рисоласида, — Ш амсиддиннинг ишқи олови унинг 
ичини ёндира бошлади ва Ш амсиддин фироқида ўтли-аламли 
шеърлар айта бошлади». Румий илоҳий ишқни тараннум этган барча 
ғазалларини устозига бағишлаб, унинг номини тахаллус сифатида 
қабул қилади. Лекин сўфий шоирнинг кўнгли бу билан ҳам таскин 
топмайди, у тоқати тоқ бўлиб, охири Табриэга қараб отланади, 
кўп қийинчиликлардан сўнг Шамсиддиннн топиб, Румга қайтариб 
олиб келади. Улар узоқ муддатлар ағёрдан холи ҳолда суҳбатлар 
ўтказадилар, икки кўнгил бир-биридан баҳра олиб яйрайли. 
Муридлар ҳасали яна жўш уриб, Шамсиддинга таҳдид қиладилар. 
Натижада у яна Куняни тарк этади, икки йил Шомда қолиб кетади. 
Зайнобидцин Ш ирвоний ёэади: «Мавлоно бу муддат ичида Шам- 
сиддин фироқила орому қарорини йўқотди, бутунлай девонага 
ўхшаб қолди». Оқибатда у ўғли Султон Валадга минг динор пул 
бериб, Ш ом сафарига жўнатади. Султон Валад Ш амсиддинни 
топиб, олтинларни унинг оёқлари остига тўкади (Шамсидднн шу 
пайт бир фарангий муриди билан шоҳмот ўйнаб ўтирган бўлади) 
ва отаси тайинлаган қуйидаги байтларни ўқийди:

Биравел, эй ҳарифон, бикашед ери моро,
Ба ман оваред ҳоло санами гурезпоро.
Агар ў ба ваъла гўяд, ки дами дигар биёед,
Махўрел макри ўро, бифиребад ў шуморо.

(Боринг, эй дўстлар, келтиринг ёримни мани, қочоқ сана- 
мимни олдимга келтиринг. Агар у бошқа пайт келинг, деб, ваъда 
берса, унинг макрига учманг — алдайди у сиэни).

Султон Валап шу зайлда Шамсиддин Табризийни кўндириб, 
унинг оти жиловида бир ой пиёда йўл босиб. Румга олиб келади. 
Аммо Ж алолиддиннинг васлдан шодлиги узоққа чўзилмайди, 
рақиблар Ш амсиддинни қатл этиб қутуладилар. Бу алам Жалолид- 
дин Румий қапбилан ўла-ўлгунча кетмайди Шамсиддинга бўлган

52
www.ziyouz.com kutubxonasi



муҳаббат шарофати билан Румий жаҳоннинг буюк шоирларидан 
бирига айланади ва илоҳий маънолар тўла нодир асарлар яратади. 
Жалолиддин Румий Шамсиддин руҳида маънавият етуклигини, 
камолотни кўрган эди Шамсиддин сўалари унинг илҳомига илҳом 
қўшар, кўнгил дардларига ҳамдардпик қилар, илоҳиёт сиру асро- 
рини кашф этишга кўмаклашарди. Шамсиддинга муҳаббат Румий 
учун Илоҳга муҳаббатнинг инсон қиёфасидаги ифодаси эди. У 
Шамсиддин қалбида илоҳий файз майининг лиммо-лим қадаҳини 
топиб, ундан тўйиб-тўйиб симирарди.

Худди шундай ҳолатни Алишер Навоий ва Абдураҳмон Жомий 
муносабатларида ҳам кўрамиз: агар биз ҳазрат Навоийнинг Абду- 
раҳмон Жомийга бағишланган «Хамсат ул-мутаҳаййирин» асарини 
мутолаа қилсак, улар бир-бирларининг суҳбатига ҳамиша интиқ 
бўлганлари, икки-уч кун кўришмасалар, соғиниб қолишлари, бир- 
бирларини нафақат фарзанду-ота муҳаббати, балки ихлосманд 
пир-мурид муҳаббати, ёру биродарлик муҳаббати билан йўқлаб, 
қўмсаб турганларини кўриш мумкин. Жомий «Юсуф ва Зулайҳо* 
достонининг хотимасида Навоийни тенги топилмас садоқатли 
дўст, ёри азиз деб таърифлайди. Уларнинг бир-бирларига юборган 
мактублари ҳам муҳаббат сўзлари билан тўлиқ. Бунла ҳам ўша 
ҳодиса, яъни маънавият камоли, орзудаги илоҳий сифатларни 
реал инсонда кўриб, уни севиш ҳодисаси мавжуд. Аммо Фари- 
дидцин Атгорнинг Мансур Ҳалложга муҳаббати реал инсонга эмас, 
балки унинг руҳига, эътиқодига муҳаббатдир. Румийнинг айтиши 
бўйича, Мансур руҳи юз эллик йилдан кейин Атторга нуэул қилган 
ва уни тарбиялаган. Аттор — Мансур ҳақиқатининг шайдоси. Унинг 
назарида Мансур Ҳаллож илоҳиётнинг инсон суратидаги тимсо- 
лидир. Шу сабаб Шайх Фаридиддин Аттор достонларида куйлаган 
илоҳий иш қ қайноқ бир тарзда Мансурга бўлган муҳаббат билан 
қўшилиб намоён бўлади. Ш оир гўё Мансурни таърифлаш билан 
Илоҳни, Илоҳни алқаш орқали эса Мансурни севиб тасвирлай- 
веради.

Буларнинг ҳаммаси ҳар қандай илоҳий муҳаббат замирида пок 
инсоний муҳаббат ётганлигидан далолат беради. Биринчидан, 
илоҳий муҳаббат ҳам инсон муҳаббати, унинг идеал Файэга, Ҳаққа 
мажнунларча иштиёқи эканини унутмайлик. Бу — олий ҳақиқат- 
ларни иэлаш ва шунга шайдолик шавқи. Иккинчидан, илоҳий ишқ 
куйланган асарларда ҳам нажиб инсоний кечинмалар, бокира, 
ноэик туйғулар тараннуми бор. Ва, учинчидан, кўриб ўтганимиэ 
каби, иш қ кўп ҳолларда етук, ориф инсонларга муҳаббат туфайли 
туғилиб, шу заминда камол топиб, ривожланган. Хўш, шундай 
бўлгач, илоҳий дийдорга толиб кишилар оддий одамларни ҳам 
сева олганми, уларнинг оилага, фарзанд ва қариндош-уруғларга 
муносабати қанақа бўлган?

53

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ушбу саволларга жавоб беришлан олдин Алишер Навоийнинг 
«Насойим ул-муҳаббат» асаридан Шайх Рўзбеҳон Бақпий ҳдқидаги 
бир ҳикоятни келтирмоқчимиэ. Шайх Рўзбеҳон Маккала истиқомат 
қиларли, ногоҳ «бир муғанния (хонанда аёл) муҳаббатига мубтало 
бўлди». Аммо унинг бу ҳолидан кишилар огоҳ эмас эди, яширин 
равишда оҳ-нола чекарли. Лекин ишқини узоқ яшира олмасдан, 
Макка машойихи ҳузурига бориб, хирқасини ечиб улар қошига 
ташпайди ва «мен ўэ ҳолим тўғрисида ёлғончи бўлишни хоҳла- 
майман», деб муғанния қошига боради. Муғанния ҳам шайхнинг 
«ишқу ҳоли, муҳаббатини» сезиб, унинг авлиё акобирлардан 
эканлигини билиб, олдига келиб тавба қилали, муғаннийликни 
тарк этиб, шайх хизматида бўлади. Навоий ёэади: «Ва шайхнинг 
ул туғёни муҳаббати таскин топди ва машойих мажлисига бориб, 
хирқасини олиб яна эгнига солди ва ғариб ҳолоти шайхнинг 
кўпдир» (Алишер Навоий. МАТ, 17-жилд, 100-бет).

Маэкур ҳикоят шунинг учун муҳимки, унда мажозий ишқ билан 
илоҳий иш қнинг бир-бирига боғлиқлиги, бири иккинчисини 
инкор этмаслиги кўрсатилган. Навоий ҳикоятни нақл қилар экан, 
шуни таъкидлайдики, шайх Рўзбеҳоннинг «важду сайҳалари» 
(бўзлашлари) «Тенгри ишқида эрди», муғаннияни кўргандан 
кейин эса бу ишқ кучайди, муайян бир ҳақиқатга айланди, яъни 
конкретлилик касб этди. Муғанния васлига муяссар бўлгандан 
кейин эса, кўнгли таскин топиб, яна Илоҳ ишқи билан шуғуллана 
бошлади. Демак, мажозий иш қ илоҳий ишқни кучайтирувчи, 
тезлаштирувчи восита. Рўзбеҳон Бақлийнинг муғаннияга муҳаббати 
билан «Лисон ут-тайр»даги Ш айх С анъоннинг тарсо қизига 
муҳаббати мазмунан ўхшаш. Шайх Санъон илоҳиёт ҳикматидан 
ғоят хабардор ориф инсон, аммо у тарсо қизини кўргач, шайдою 
мубтало бўлиб қолади, не-не маломатларга кўниб, энг паст 
юмушларни бажариб, ёри васлини қоэонади ва охири тарсо қизи 
шайхнинг муҳаббати соф ва самимий эканини билиб, унинг 
олдида тавба қилади, исломга кириб, шайх муридига айланади. 
Бу саргузашт орқали Шайх Санъоннинг илоҳиётга бўлган муҳаб- 
бати синовлардан ўтади, шайх бу йўлда ўзлиги, билим ва мансабдан 
ҳосил бўлган ғурурни ташлаб, чин ошиққа айланади, комиллик 
даражаси ортади. Демак, Атгор ва Навоий наздида чинакам камолот 
ишқ орқали амалга ошади.

Шу тариқа, ориф дарвешлар ҳам оддий кишиларни, жумладан, 
гўзал аёлларни севганлар, аммо бу севги ҳирсий-жинсий инти- 
лишлар билан хотима топадиган севги бўлмай, балки Навоий 
айтгандай, «пок кўэни пок кўнгил билан пок юзга солиш» ва 
шундан баҳра олиш эди. Бу пок юз ош иқ учун илоҳиёт файзи акс 
этган мазҳар ўрнида бўлган. Муғанния ҳам, тарсо қизи ҳам, шу 
каби Лайли ва Ш ирин ҳам илоҳий ҳусну жамол зуҳур этган

54
www.ziyouz.com kutubxonasi



<цивзҳа/>»дирлар. Умуман, ш айхларнинг бир қисми дунёний 
гўзаллиқдан баҳраманд бўлишга иштиёқманд бўлганлар. Бундай 
шайхларни «шоҳидбоз» деб атаганлар. Яъни гўзал инсонларда 
Илоҳий Ҳуснни мушоҳада этиш , ундан лаззатланиш . Ш айх 
Рўзбеҳон ҳақида Навоий яна бир ҳикоятни келтиради: Шайх бир 
кун Шероз кўчаларидан ўтиб борарди. Бир аёл қизига қараб: «Эй 
фарзанд, ҳуснингни элга кўп кўргузмаки, хору беэътибор бўлур», 
деб насиҳат қиларди. Рўзбеҳон бу гапни эшитиб, аелга қараб дейли: 
«Эй, заифа, ҳусн хилватда яширин туришга рози эмас, у ишқ 
билан дўст бўлиши керак». «Ҳусн ва иш қ азалдан аҳду паймон 
боғлабдирларки, бир-биридан айру бўлмағайлар», Шайх Рўзбеҳон 
айтмоқчики, илоҳий жамол барчага баробар, нега энди инсон ўз 
ҳуснини яш ириши керак? Ҳусн иш қ учундир, шу боис гўзал 
юзларни севиш раво. Бадриддин Ҳилолий байти:

Ишқ менпэад ба ҳусну ҳусн меноэад ба ишқ,
Оре, оре, ин ду маъни ошиқи якдигаранд.

(И ш қ ҳуснга талабгор, ҳусн ишққа интиқ, ҳа-ҳа бу икки маъно 
бир-бирининг ошиғидирлар).

Шайх Фаридиддин Иброҳим Ироқий Ҳамадонга келган қалан- 
дарлар ичида бир соҳибжамол йигитни кўриб, уни севиб қолади 
ва қаландарларга қўшилиб олади. Қаландарлар сафарга чиққанда 
эса «фироқ суубатидин (азобидин) бетоқат бўлуб, аларга эргаша 
бориб, аларга етти ва ишқ иқтиэоси билаки, маъшуққа ҳамранглик 
(ўхшашлик) тақозоси қилур, қаландарлик либосини ихтиёр қилиб, 
апар била Ҳиндистонга кетди» (Алишер Навоий. МАТ, 17-жилд, 
173-бет). Иброҳим Ироқий истеъдодли шайхлардан бўлган, у 
«Ламаот» номли китобнинг муаллифидир. Унинг шоҳидбозлиги 
ҳам худди Рўзбеҳон Бақлий каби «мазҳар»га муҳаббат тарзила 
кечган, яъни покбозлик бўлган. Ю қорида айтганимиэдай, илоҳий 
иш қ ана шу покбозлик заминида кўкариб вояга етади. Бунда 
«Афлотуний муҳаббат» деб ном олган муҳаббатнинг таъсири ҳам 
йўқ эмас. Мазкур тушунча қэдимги юнон олими Платон номи 
билаи боғлиқ. Платон назариясига кўра, олам севги асосида вужудга 
келиб, шу қонуният билан ҳаракатдадир. Бутун олам ашъёлари 
ўзаро «симлатия» (майл, муҳаббат) билан боғланган. Гўзал вужуд- 
дан ҳайратланиш ва завқланиш қуйидан юқорига қараб борадиган 
руҳий тараққиётга заминдир. Бу кишини идеал Муҳаббат оламига 
олиб боради Олий муҳаббат объекти — Мутлақжамол баракотидир.

Бу қараш Ибн Сино, Ибн Рушд, Ап-Киндийлар томонидан 
ривожлантирилган. Дантенинг «Илоҳий комедия»сида куйланган. 
Афлотун — Ибн Сино таълимотининг сўфиёна муҳаббатга яқин- 
лиги шундаки, ҳар икки оқим тарафдорлари ҳам муҳаббатнинг

55

www.ziyouz.com kutubxonasi



қуйилан юқорига қараб ривожланиб боришини тан олалилар ва 
Олий даргоҳ ҳузури ҳаёти покликда кечган бузургвор шахсларга 
насиб бўлишини таъкидлайлилар. Аммо тасаввуф ҳирсий (эротик) 
ишқни батамом рад этади. Буни шундан ҳам билиш мумкинки, 
шайхларнииг кўпи уйланган, бола-чақали бўлишларига қарамай, 
бирон ерла оилавий муҳаббат ҳақила фикр-мулоҳазани учрат- 
маймиз. Кўп шайхларнинг хотинлари солиҳа ва содиқа аёллар 
бўлган, бир нечтаси ўзлари ориф шайх сифатида ном қозонганлар. 
Лекин шунла ҳам эр-хотинлик муҳаббати зикр этилмайди. Эр- 
хотинлик, оила ҳаётнинг зарурий нарсаси деб қаралган, бироқ 
юксак илоҳий муҳаббат хусусида сўз борганда, хотин, фарзанд, 
қарикдош-уруғ, дўсту ошнолар меҳри арзимас бўлиб туюлган. Нега 
шуидай? Чунки, эр-хотинлик, фарзандли бўлиш ва ҳоказолар — 
барчаси дунёга тегишпи, дунё билан машғулликдир. Илоҳий муҳаб- 
бат эса, дуневий ишлардан, дунёвий муҳаббатдан юқорироқ, у 
дунёдан ўзини озод деб билган пок руҳоний туйгудир. Буни юқорида 
кўриб ўтдик. Оила муҳаббати, ота-она, фарзанд муҳаббати ҳам 
дунё муҳаббатининг бир кўриниши, бу инсонни хушахлоқ қилади, 
илоҳийлаштиради, албатта. Аммо илоҳий муҳаббат валий инсон- 
ларга насиб этилган олий неъматдир.

Ривоят қиладиларки, Иброҳим Адҳам Балх шаҳрила тожу 
тахтини ташлаб, дарвеш кийимини кийиб сафарга чиққандан 
кейин, кўп йиллар ўтади. Бир куни ўғли билан хотини уни излаб- 
иалаб Маккадан топадилар. Иброҳим Адҳам ўғлини кўргандан 
кейин меҳри жўшиб уни бағрига босади, аммо шу заҳоти хато 
қилганини англаб: «Эй Парвардигор, шу топда ё менинг жонимни 
ол, ё бу боланинг, чунки Сенга бўлган меҳрим бўлинди», — деб 
дуо қилган ва дуоси ижобат бўлиб, ўғли унинг қучоғида жон берган 
экан. Бу балки муболаға тарзида тўқилган ривоятдир, чунки 
дарвешлар ҳақида бундай ривоятлар кўп учрайди. Лекин ривоят 
тагида ҳақиқат ҳам йўқ эмас: чин ошиқ сўфийлар илоҳий ишқ 
йўлида барча нарсадан юз ўгирганлар. Ш унингучун ҳам ишқҳамма 
вақг вафо ва фидойи садоқат тушунчалари билан ҳамиша бирга 
тасвирлаб келинади. Дейдиларким, Ш айх Абу Бакр Ш иблий 
муридпари билан бир майдондан ўтаётган экан, дорга осилган 
кишини кўриб қолади ва югуриб бориб унинг оёқларини ўпади. 
Муридлари: «Эй тақсир, нима қиляпсиз, ахир бу бир ўғри-ку», — 
деганларида, шайх: «Бу ўғри бўлса ҳам, аммо ўз йўлига ўлимдан 
қўрқмай содиқ қолган, қани мен ҳам Тангрим йўлида шундай 
салоқат кўрсата олсам», деб йиғлайди. Яна бир ҳикоят: Хожа 
Баҳоуддин Нақшбана йўлда кетаётиб, итнинг изини кўриб қолади 
ва чўкка тушиб, ит оёқлари изини ўпиб йиғлайди, мана садоқат, 
вафо рамзи! Сўфий ана шу итдан сабоқолиш и керак, дейди. Хожа 
Баҳоуддин Нақшбанд — Ҳаққа етган мўътабар зотларнинг бири.

56
www.ziyouz.com kutubxonasi



Алишер Навоий «Лисон ут-тайр»да ушбу ҳикоятни келтириб, 
ҳазрат Баҳоуддин Нақшбанд тилидан қуйидаги сатрларни баён 
этади:

Деди: «Мен ортуқ эканму ё бу иэ*.
Ёна ўзни деди «ки: эй инсофсиз,
Ул вафо аҳли аёғидин нишон.
Сен вафосиэлик сари доман кашон».
Хатм қилди чу бу маънига сўзин,
Ер ўпуб, ул из уза қилди кўэин.

Нияти фақру фано бўлган киши шунлай садоқатли бўлиши, 
парвона мисол ёр ишқи оташида ёниб кулга айланмоғи даркор. 
Суфён Саврий Робиа Адавиядан сўради: «Бандани Тангри таолога 
яқинлаштирадиган энг яхши восита нима?» Робиа деди: «Садоқдт. 
Банда дунё ва охиратда Ундан ўзга нарсаларни севмаслигини 
билиши керак».

Илоҳий муҳаббат ана шундай беғараз ва тамасиз бўлмоғи лозим. 
У кишини кўр ва кар қилади, халқдан бегоналаштиради (Халқдан 
бегона Холиққа ошно). Маҳбубдан бошқа нарсалар унинг хаелидан 
буткул кўтарилади, қалби фақат Илоҳ фикру зикри билан банд 
бўлади. Абдураззоқ Кошоний илоҳий муҳаббат нишоналарини 
қуйидагича тасниф этган:

1. Ошиқ кўнглида дунё ва охират меҳри бўлмайди, фақат Маҳбуб 
муҳаббати масканига айланади. 2. Ошиқ, ҳар қандай гўзал ҳуснга 
дуч келганда ҳам, унга эътибор қилмайди. Маҳбуб ҳуснидан назари 
четланмайди. 3. Маҳбуб васлига олиб борадиган воситаларни ҳам 
севадиган бўлади, ўзини муте ҳисоблайди, иродасини Ёр иродасига 
сарфлайди. 4. Дилдор васлига моне бўладиган нарсалардан мутлақ 
ўзини олиб қочали. 5. Х&Р дами, ҳар нафаси Маҳбуб ёди билан 
ўтади. 6. Барча ишда, амалу фаолиятда Маҳбуб амрига итоат этади, 
тоату ниёз билан яшайди. 7. Истаган нарсаси Маҳбуб талаби ризоси 
учун бўлади. 8. Маҳбубнинг озгина лутфини кўп ўрнида кўрадиган, 
ўзининг кўп хизматини оз деб биладиган бўлади. 9. Маҳбуб жамоли 
мушоҳадасила ҳайрат ва ҳаяжонга тушади. 10. Шу даражага етадики, 
Маҳбуб мушоҳаласи ва висоли шавқи камаймасдан, балки борган 
сари орта борааи, ҳар лаҳэада янги шавқу завқ пайдо бўлиб, ақлини 
зойил этади. Зеро, ошиқнинг қалби ўз Маъшуқига тегишлидир ва 
Маъшуқдан бошқа нарсалардан ҳазарлидир. Ошиқнинг Маҳбубга 
сингиб, фано бўлиши шудир. (Кошоний. Мисбоҳ ул-ҳидоя, 406- 
бет).

Ошиқлик одоби ҳам шу талаблар асосида шаклланган. Солик 
ўз пири олдида камтар, хоксор бўлгани каби, ошиқ ҳам хоксор ва 
камтарин бўлиши, манманлик, нозу нузни гашлаши керак. Ошиқ — 
ниёзманд, яъни талабгор, маъшуқ — ноз эгаси, яъни истиғноли,

57

www.ziyouz.com kutubxonasi



жафокор, золим. Бу фикр тасаввуфий адабиётларда, хусусан, 
шеъриятда кўп тилга олинади. Ниёзмандлик бўлмаса, мақсадга 
етиш мумкин эмас. Савол туғилиши мумкинки, Маҳбубга — Худога 
нисбатан, жафокор, золим сифатларини ишлатиш мумкинми? 
Ж афо ва эулм деганда ошиқни Маҳбубдан ажратиб турадиган 
парда — дунё зулми наэарда тутилади. Иккинчидан, Маҳбуб ўз 
ошиғининг ишқини синайди, бу ҳам жафо ва уқубатдир. Аммо 
Илоҳ ошиғи учун бу уқубатлар ҳеч нарса эмас. Ҳақиқий азоб — 
Маҳбуб дийдоридан жудолик, яъни ҳижрон аэобидир. Шунинг учун 
ишқ ҳам дард, \ам  даво; ҳам азият ва ҳам ҳаловат деб таърифланади. 
Садоқатли ош иқ Ёр қошида ўзини хоксор, ожиз ҳисобласа-да, 
бироқ у жасоратли инсондир. У жонини Ж онон учун қурбон 
қилишга тайёр, бундан ортиқ жасорат борми? Ошиқнинг раҳбари 
Худонинг ўзи, Худодан эътиборни тортувчи нарсаларнинг ҳаммаси 
куфрга сабабдир. Яъни илоҳий иш қ кишиси нуқгаи назаридан 
қарайдиган бўлсак, кофирлик — бу дунёга берилишдир. Чунки дунё 
меҳри Илоҳ меҳридан узоқлаштиради. Шу тариқа, диний тушун- 
чалар ҳам тасаввуфда бошқача маъно касб этади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



КАРОМАТ

Кашфу каромат кўрсатиш, хориқулодда хислатлар намоён этиш 
тасаввуф шайхларининг муҳим жиҳати ҳисобланган. Тасаввуфнинг 
сирлилиги, ғайб олами билан алоқадорлиги ҳам шундандир. Европа 
олимлари тасаввуфни «мистика» деганларида шуни назарда тута- 
дилар. Модомики, сўфийлар ўзларини пайғамбарларнинг мерос- 
хўри деб билар экан ва ботиний ҳол кечинмалари ичида бўлиш, 
Илоҳ асрорига ошноликка етиш учун интилиб, ақлий билишдан 
кўра ирфоний-важдий идрокни устун куяр эканлар, табиий равиш- 
да кашфу каромат ҳодисаси келиб чиқади. Руҳий камолотга етган 
улуғ инсонлар албатта оддий халқцан ажралиб турганлар, уларнинг 
зеҳну заковати, ақлу шуури, фазлу фаросати жуда баланд бўлган. 
Улар руҳ қўмондонлари сифатида атрофдагиларга беҳад кучли 
таъсир ўтказиш қудратига, нажиб хислатларга эга бўлганлар. Бу 
хислатлар эзгулик, эзгу ахлоқ сари йўналтирилган бўлиб, кишилар 
орасида илоҳий файзу баракотнинг кенгроқ ёйилишини таъмин- 
лаган, исломий ҳақиқатлар, эътиқод рукнларини мустаҳкамлаган. 
Алишер Навоий «Нассйим ул-муҳаббат» асарининг дебочасила, 
жумладан, бундай ёзади: «Авлиёларда зоҳир бўладиган ғайритабиий 
одатлар ва кароматлар баёни ва авлиёларнинг мартабалари кўп 
бўлганидек, булар ҳам кўпдир. Чунончи, бир нечтасини санаб 
ўтайин: мавжудпикдан йўқбўлиш  ва йўқпикдан мавжул бўлиш ва 
яширин амрнинг изҳори ва кўриниб 7урган амрнинг яшириниши 
ва дуонинг ижобат бўлиши ва озгина вақт ичида узоқ йўлни босиш 
ва сезгилар (кўриш, эшитиш каби) сезмайдиган ишлардан хабар 
топиш ва бир вақтнинг ўзида бир неча хилма-хил жойларда ҳозир 
бўлмоқ ва ўликни тирилтириш ва тирикни ўлдириш ва жисмлар, 
ўсимликлар, ҳайвонлар тилини англаш, уларнинг Худога тасбе- 
ҳини билиб туриш ва таом, ичимликка ҳожат пайдо бўлгандай 
буларнинг сабабсиз пайдо бўлиши ва сув устида юриш ва ҳавода 
учишдек ва одамлар емайдиган нарсаларни еб кун ўтказиш ва 
ҳайвонлар билан дўстлашиш ва баданла ҳаддан зиёд қувват пайдо 
бўлиб, дарахтни илдизи билан қўпориш ва деворни бармоқ 
ишорати билан тешиш ва мухолифнинг бошини илик ишорати

59

www.ziyouz.com kutubxonasi



билан учирмоқ ва ғарқ бўлаётган кемапарни қутқармоқ. Одам ақли 
тилаганидек ишлар, масалан, ёмғир ёғдириш, шамол қўзғатиш, 
сел келтириш ёки селни даф қилиш ва чигиртка офатини кетказиш 
ва турли суратда кўриниш. Биёбонда сарсон бўлганларга раҳна- 
молик қилиш ва ёрдам бериш».

Ҳазрат Навоий кароматларнинг бир қанча турини шу тариқа 
санаб ўтади. Бундан ташқари, яна туш кўриш, бўлажак воқеаларни 
олдиндан башорат қилиш, узоқ шаҳарлардаги яқин одами билан 
алоқа боғлаб сўзлашиш, руҳнинг жисмдан ажралиб сайр этиши 
ва қайтиб келиб жисмга кириши, ўзгалар фикрини уқиб олиш ва 
фикран ўзгаларга таъсир ўтказиш, нафас қуввати (қувваи нафас), 
назар қуввати (қувваи назар), дил қуввати (қувваи дил), кўнгилдан 
ўтказиш, бир фикр ёки ҳодисанинг бир йўла икки-уч киши қалбила 
пайдо бўлиши, ҳолатга кириб, вужуддан нур таратиш ва бошқалар 
ҳам каромат ҳисобланган. Шунингдек, соликларнинг муайян мар- 
табага эришгандан кейин истеъдод чашмалари кўзи очилиб, чуқур 
маъноли гаплар, илоҳий ҳақиқатларни ифодаловчи ҳикматлар ёхуд 
рубоий, қитъалар айтиши, турли ҳолатларга кириши ҳам кашф 
(мукошафа) турига кирган. Шайхлар ҳаётига бағишланган мано- 
қибларда кароматларнинг хилма-хил кўринишига оид ривояту 
ҳикоятлар анча. Албатта, ушбу ривоятларнинг ҳаммаси ҳам ҳақи- 
қатга мувофиқ эмас. Бундан ташқари, китобдан китобга кўчиб 
юрувчи «сайёр» ривоятлар ҳам мавжуд. Айрим маноқибнавис 
муридлар ўз шайхларининг обрўсини кўтариш учун ҳар хил ривоят- 
ларни келтиришга ҳаракат қилганлари маълум.

Айниқса, туш билан боғлиқ ривоятлар жуда кўп. Тушла шайхлар 
баъзан Расулуллоҳ саллаллоҳу алайҳи васалламни, баъзан Қиёмат 
кунини, баъзан Хизр алайҳиссаломни, баъзан ўз пирларини ва, 
ҳатто, баъзан Парвардигор дийдорини кўрадилар Тушни тасаввуф 
аҳпи «воқеа» ҳам дейдилар. Туш бирор-бир ғояни, эътиқодни 
тасдиқлаш, ўз йўлининг тўғрилигига ишора этиш ва бунинг учун 
улуғ салафлардан мадад ва шафоат тилаш истагига хизмат қилган. 
Масалан, Нажмиддин Кубро Дамашқда ҳадис илмини хатм этиб 
қайтаётганида йўлда бир кеча пайғамбаримиэ Муҳаммад алайҳис- 
саломни тушида кўради. Нажмиддин Ҳазрати Мустафодан менга 
куният бағишланг, деб илтимос қилади. «Сенинг куниятинг Абул 
Жанноб бўлади», — деб марҳамат қиладилар ҳаэрати Мустафо. Бу 
билан Нажмиддин Кубро ўзининг тасаввуф ва тариқатга юэланиши 
Муҳаммад пайғамбар ишораси билан эди, чунки Абул Жанноб — 
парҳез қилувчи демакдир, деган ғояни олға сурган. Ёинки ислом 
оламининг беназир намояндаси Хожа Баҳоуддин Нақшбанднинг 
Бухоро мазоротидаги тушини эсланг: қибла томон очилиб кўз 
олдида пирлари, улар орасила Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний 
намоён бўладилар. Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний бир неча насиҳдт

60

www.ziyouz.com kutubxonasi



қиладиларки, ҳазрат Баҳоуддин уларни бажонидил қабул этадилар. 
Бу ерда туш кўришдан мақсад янги тариқат башоратига ишоратдир. 
Шуни таъкиллаш керакки, туш ҳамманинг ҳам каромати бўла 
олмайди. Зеро, одамларнинг ҳаммаси ҳам туш кўради. Аммо 
пайғамбарлар ва авлиёлар туши алоҳида маънога эга. Бу тушлар 
илоҳий олам билан, руҳлар олами билан боғланиш бўлиб, шунинг 
учун айни бўладиган тушлардир. Туш қаттиқ уйқуга кетганда ҳам, 
уйқу ва уйғоқлик орасилаги мудроқ ҳолатда ҳам юз беради. 
Айниқса, шайхлар уйқу ва уйғоқлик орасидаги тушни қадрла 
ганлар, чунки бунда киши руҳининг ғайб оламига уланиши муқар- 
рар, деб қаралган. Яна дейдиларки, агар шайхлар, сўфийлар 
бўлажак воқеаларни тушларида кўрсалар, комил инсонлар ўнгла 
рила, яъни бедорлик ҳолатларида ҳам илоҳий олам сирларини 
англаб, хапққа башорат бера оладилар. Аммо шуниси борки, ко- 
миллар ҳамма кўрган ва билганларини халққа ошкор қилмайдилар. 
Зеро, улар ўзларига маълум асрорни ўзлари билан олиб юриши 
ёинки ўзлари даражасида бўлганларгагина айтишлари мумкин. Акс 
ҳолда, ғайб ҳикматлари ошкор этилса, авом халқ нотўғри тасаввур- 
ларга бориши, шариат йўлидан адашиши мумкин. Ҳ ақ асрорини 
Ҳақнинг севган қуллари англайди ва кўтара олади. Бу юкни 
кўтаришга ҳдр ким ҳам қобил ва қодир эмас. Хожа Ҳофиз айт- 
ганидай:

Осмон бори амонат натавонист кашид,
Қуръаи фол ба номи мани девона заданд.

(Осмон омонат юкни, яъни ишқ ва ибодат юкини торта олмади, 
фол қуръаси мен девона номига тушди).

Валийлардан каромат зоҳир бўлса-да, лекин улар набийлик 
даъво қилмаганлар. Чунки набийларда \ам  хориқ ул-одот амрлар 
кўпдир. Набийлардан зоҳир бўладиган хориқ ул-одотларни, воқеа- 
ларни каромат эмас, балки мўъжиза деб номлаганлар. Аслини 
олганда, каромату мукошафа ҳам мўъжизага киради. Лекин мўъжи- 
эанинг қадри баланд, ожиэ қолдирувчи ва маъноси теранроқ. Ҳар 
бир пайғамбар муайян мўъжиза кўрсата олган. Чунончи, Мусо 
алайҳиссалом қўлларини қўйинларидан чиқарсалар, машъаллай 
ёниб, нур таратар ёки ҳассапарини илонга айлантирардилар. Исо 
алайҳиссалом бўлса, нафаслари билан ўликни тирилтирганлар, 
шол бўлиб ётган касалларни тузатганлар. Жаноби пайғамбаримиз 
Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи васалламнинг мўъжизалари кўп, 
аммо ул зотнинг энг улуғ мўъжизалари — бу ул зот туфайли ваҳий 
бўлибтушган Каломи шарифдир Дарҳақиқат, мўьжизалар мўьжи- 
заси Сўздир, чунки сўз илоҳийдир. Оламнинг асосида ҳам Сўз 
ётади. Пайғамбарлар мўъжизаси халқни имонга келтириш учун 
юборилган илоҳий қуролдир. Инчунин, валийлар кароматини ҳам

6 !

www.ziyouz.com kutubxonasi



Аллоҳнинг севган кишиларига ато этган илму ҳикмати, деб билмоқ 
керак.

Воқеан, мўьжиза ва кароматларнинг ҳаммаси Аллоҳдан, зеро 
дунёнинг ўзи, унинг беҳисоб ажойиботлари, илму ҳикмати, сиру 
асрори — неки бор, барча-барча Холиқи азалнинг яратгани, унинг 
ижоди, карами, туҳфасидир. Ва бу бепоён карам денгизининг энг 
ноёб мўъжизаси Инсоннинг ўзи. Қуръони каримда «Ва лақад 
каррамна бани адама» («Дарҳақиқат, Биз Одам болаларини мукар- 
рам қилиб қўйдик»), деб айтилган-ку!

Ш унинг учун пайғамбарларнинг, валийларнинг мўъжиза ва 
кароматларини Холиқи азал қудратининг инсон орқали намоён 
бўлиши, деб англамоғимиз керак. Арабча «каромат* сўзининг 
ғаройиб, мўъжизадан ташқари яна саховат, шараф, қадр-қиммат, 
олижаноблик, олийҳимматлик каби маънолари ҳам бор. Каромат 
сўэи тасаввуфда кашф, мукошафа сўзлари билан маънодош бўлиб 
келади. Кашф — беркилган, парда ортидаги нарсанинг қапбда 
зуҳур этиши, очилиши Қайсарий деган шайхнинг сўзи: «Кашф — 
парданинг кўтарилиш и, сўф ийлар парда орқасидагиларни 

билиш, хабардор бўлишни кашф дейдилар». М ахфийликнинг 
ошкор бўлиши, ғайб воқеаларининг англаниш и ҳам кашфга 
киради. М укошафа, одатда, сезгилардан ташқари бир ҳолатла 
юэ беради, қалб тўридаги аллақандай сирли идрок йўлининг 
очилиши бу.

Кашфу каромат билан саховат ва карам сўзларининг маънодош 
бўлиб келишига сабаб шуки, пайғамбар мўъжизаси, авлиёнинг 
каромати ҳам Илоҳ ганжинаси бўлган кўнгилнинг ажойиботи ва 
саховатидир. Карамли одам — файапи одам, демак, у саховатли, 
яратувчи, ижодкор одамлир. Бутун олам карам ва каромат нури 
билан боқийдир. Холиқиятдан таралган эзгулик нурининг тажал- 
лиси билан мунаввардир. Улуғ шайх Жунайд Бағдодий таърифи 
билан айтсак, тасаввуфнинг ўзи ҳам бутун оламни Карам ичра 
кўрмоқдир. Жунайл Бағдодийдан тасаввуф нима, деб сўраганларида 
у аввалида: «Билмадим», — деб жавоб берган. Сўнгра қўшиб қўйган: 
«Хулқун каримун язҳарул карама фи аз-замон ап-карим мин 
ражулин карим байна қавмин киром». (Яъни: шунлай бир карим 
хулқки, у каримлан карим замонда карим қавм аро карим эрдан 
ҳосил бўлур). Мана, сизга тасаввуфнинг таърифи! Демак, бутун 
моҳият карам ва карамлиқдадир. Жунайл карам ва кароматни жуда 
кенг маънода олиб қарайди. Бу тушунча орқапи у гўё орзудаги бир 
оламни таърифлаган. Яъни: шундай бир замон бўлсаки, унда 
яшайлиган одамлар карамли кишилардан иборат бўлиб, барчаси- 
нинг хулқу атвори ҳам карамли бўлса. Илоҳий карамдан инсоний 
карамга ва инсоний карамдан яна илоҳий карамга қараб бориш. 
Ўн саккиз минг оламни Карам вобасталиги ва гармониясидан

62

www.ziyouz.com kutubxonasi



иборат, леб англаш. Каромат ва кашфнинг сўфиёна маъноси ана 
шундай кенг. Ўрни келганда айтайликки, Парвардигорнинг бир 
номи ҳам Каримдир. Аллоҳга нисбатан Карими Корсоз, яъни барча 
ишларни Яратувчи Карим ҳам лейдилар.

Энди суфий шайхларнинг кароматидан баъзи мисоллар кел- 
тирамиз.

Каромат кўриб тавба килиш

Иброҳим Адҳам Балхла подшоҳ эди. «Бир кун овга борадур 
эрди, ҳотифе (ғайб даракчиси) нидо қилдики, эй Иброҳим, сени 
бу иш учун яратмабдурлар. Бу сўздин анга огоҳлик юзланди ва 
мулк таркин қилиб бу тоифа (яъни дарвешлар) тариқин ихтиёр 
қилди» («Насойим ул-муҳаббат»). Демак, Иброҳим Адҳамнинг 
подшоҳликни ташлаб, дарвеш йўлини танлашига ана шу ғайбдан 
келган овоз сабабчи бўлган, дунё бойлиги, тахту тож унга арзимас 
бўлиб туюлган. Қалбида пайдо бўлган илоҳий иш қдунё меҳридан 
устун келган.

Абу Усмон Мағрибий ҳикоя қиладиким, дарвеш бўлишимга 
сабаб ул эдики, бир итим бор эрди, Жазоирда ов онлаб юрур 
эрдим. Бир ёғоч косам бор эди, сут олиб ичардим. Бир кун одатимга 
кўра, косадан сут ичай деб турсам, «ул ит кўп қичқируб изтироб 
қилди». Косани ерга қўйдим. Яна бир муддатдан сўнг сут ичмоқчи 
бўлиб, косани қўлимга олдим. Ит батгар ҳуриб, менга ҳамла 
қилмоқчи бўлди. Яна ичмай ерга қўйдим Учинчи марта қўлимни 
косага узатганимда ул ит яна қаттиқроқ акиллай бошлади ва косани 
ерга қўйганимда ит бориб, сутни ичди ва шу заҳоти шишиб ўлди. 
Маълум бўлдики, илон сутдан ичиб, эаҳрин анга тўккан ва ит 
мени бундан огоҳпантирган экан. «Итдан ул вафо кўргачки, ўзин 
менга фидо қидди, қилодурғонлардан тавба қилиб, бу тариқни 
ихтиёр қилдим», — дейди Абу Усмон Мағрибий.

Машҳур шоир иа шайх Фаридиддин Атторнинг дунёдан тавбаси 
ҳам илоҳий бир ишоратбилан бўлгандир. Чунончи, Аттор отасидан 
қолган атгорлик дўконида савдо билан машғул эди. Бир кун бир 
гадо кириб кедди ва дўконни айланиб, ўзича бир нарсалар деб 
Аттор ёнидан ўтаверди. Атторнинг ғаши келиб, эй гадо, халақит 
берма, нарёққа ўтиб кет, дея танбеҳ беради унга. Гадо эса: «Мен- 
ку ўтиб кетаман, чунки юким енгил, аммо сен қандай ўтасан бу 
мол-дунёнг билан», дейди. Атгор: «Сен қандай оламдан ўтсанг, 
мен ҳам шундай ўтаман», дейди аччиғланиб. Шунда гадо: «Сен 
мендай ўлолмайсан, мен мана бундай ўламан», — деб качкулини 
бошининг остига қўйиб жон беради.

Бу воқеа Атторга шундай қаттиқ таъсир этадики, у барча 
бисоти, мол-мулкини қариндошлари, муҳтожларга бўлиб бериб,

63

www.ziyouz.com kutubxonasi



ўзи бошини олиб кетади, хонақо\ларла сўфиёна риёзатлар билан 
машғул бўлади.

Булар илоҳий кароматни кўриб, огохдик пайдо қилиш, кўн- 
гилга жазба — илоҳий ишқнинг кириб келишига мисолдир.

Авлиёнинг гуғилишидан огахдик 
бериш

Расули Акрам саллаллоҳу алайҳи васаллам саҳобаларидан бири 
Арслонбобга тайинладилар: биздан кейин тўрт юз йил ўтгач, 
Туркистонда бир эр туғилади, оти Аҳмад. У ислом устунларидан 
бўлур. Мана бу хурмони оғзингизда сақланг ва ул эранга етказинг, 
дедилар ва бир дона хурмони Арслонбобга бердилар. Арслонбоб 
ушбу насибани тўрт юз йил сақлаб, Туркистонга келдилар ва етги 
яшар Хожа Аҳмад Яссавийни таниб, Пайғамбар улушини унга 
топширдилар.

Нажмиддин Кубро бир кун халифаларидан Бобо Камол Жун- 
дийни чақириб, дедилар: Туркистонга боргин, мавлоно Ш ам- 
сиддин муфтининг Аҳмади мавлоно деган ўғли бор, унга бизнинг 
хирқамизни топшир ва ўзинг билан бирга олиб кел. Бобо Камол 
Туркистонга бориб, Шамсиддин муфтининг уйини қидириб топ- 
ганда, Аҳмади мавлоно унинг қаршисидан чиқиб, эй Бобо Камол, 
қачонгача бизнинг тўнни кўтариб юрасан, бизга топшир энди 
уни, дейди. Ҳолбуки, Нажмиддин Кубро бу болани кўрмаган, бола 
ҳам на Куброни ва на Бобо Камолни илгари учратмаганди. 
Кўнгиллар яқин бўлганлиги учун улар ғпйибона бир-бирларини 
таниб, бир-бирларига интилганлар.

Ҳазрат Хожа Баҳоуддин Нақшбанл туғилган Қасри Орифон 
ул зот туғилгунча Қасри Ҳиндувон номи билан юритилган. Хожа 
Муҳаммад Бобойи Самосий ҳар гал Қасри Ҳиндувоннинг олдидан 
ўтганда, «бу тупроқдан бир улуғ эрнинг ҳиди келур ва тез орада 
Қасри Ҳиндувон Қдсри Орифонга айланур», деб айтар эканлар. 
Бир кун Саййид Амир Кулол ҳуэуридан қайтаётганларида Қасри 
Ҳиндувон олдидан ўтар эдилар, ул ҳид кўпайибдур, ул эр туғи- 
либди, дедилар. Қасрга кирганларида маълум бўладики, ҳақиқатан 
ҳам ҳаэрат Баҳоуддин туғилганига уч кун бўлган экан. Хожа Бобойи 
Самосий чақалоқни бағирларига босиб, бу бизнинг фарзанлимиз, 
дея эркаладилар ва суҳбатдошларига қараб дедилар: «Бу биэ ҳидини 
эшитган ўша эрдир»

Воқеаларнинг кўнгилда аён бўлиши

Нажмиддин Кубро шайх Рўзбеҳон Мисрий ҳузурига борди. 
Шайхни хонақоҳ ташқарисида учратдики, озгина сув билан таҳорат 
янгиларди. Нажмиддин к5?нглидан, бунчалик оз сув билан таҳорат

64

www.ziyouz.com kutubxonasi



олиш жоиз эмас, бу шариат шартига хилоф, деган фикр ўтди. Шайх 
Рўзбеҳон таҳоратни тугатиб, ўрнидан туради ва қўлидаги сувни 
Нажмиддин юзига қараб сепади. Нажмиддин шу заҳоти беҳуш 
бўлади. Шайх хонақоҳга кириб намозни бошлайди. Аммо Наж- 
миддин ўзини сезмасди, унинг кўз олдида қиёмат куни пайдо 
бўлади. Гуноҳкорларни дўзахга судрардилар. Кимки мен шайх 
Рўэбеҳонгатааллуқлиман, деса озод бўларди. Навбат Нажмиддинга 
келганда у ҳам мен Ш айхнинг муридиман деб айтади ва уни 
баландликда қатор турган кишилар сафига олиб бориб қўшадилар. 
Баландлиқда шайх Рўзбеҳон турарди. Нажмиддин унинг олдига 
бориб, оёқларига йиқилади ва тавба-тазарру этади. Шунда Рўзбеҳон 
унинг орқасига бир мушт тушириб, «бундан кейин аҳли Ҳақни 
инкор этма», дейди.

Бу орада Рўзбеҳон намозни тугатади ва Нажмиддин ҳушига 
келиб уйғонади. Шайх Рўзбеҳон Нажмиддиннинг орқасига бир 
мушт тушириб, ҳалиги танбеҳни беради, яъни бехудликда воқеъ 
бўлган ишлар ҳушёрликда амалга опгади... Нажмиддин кўнглидан 
кечган фикрларни шайх Рўзбеҳон ботинан англаб, унга танбеҳ 
берган ва саркашлигини синдирган эди.

Хожа Баҳоудцин Нақшбанд ҳикоя қиладилар: отам мени Хожа 
Бобойи Самосий ҳузурига олиб борганда биринчи кароматни 
мушоҳада қилгандим. Бу каромат мана бундай содир бўлган эди: 
кечаси менинг уйқум келмади ва кўнглимда тавба-талабгорлик 
иштиёқи зўрайиб, масжидга кирдим. Икки ракат намоз қиддим, 
кейин бошимни саждага қўйиб, тазарру ва илтижо бошладим, Н1у 
орада кўнглимдан: «Илоҳий, бошимга тушажак азиятларинг балоси 
юкини тортарга ва муҳаббатинг меҳнати таҳаммулини қилишга 
қувват бер ва каромат буюргин», — деган муножот ўтди. Тонгда 
Муҳаммад Бобойи Самосий ҳузурига бордим, дедилар. «Эй фар- 
занд, дуода бундай дейиш керак эди: Илоҳий, бу заиф бандага 
сенинг ҳазратинг ризоси нима бўлса, шуни қил, Ўз фазлу караминг 
бирла қўлла, агар Худованд Ўз ҳикмати билан Ўз дўстига балолар 
юборса, Ўз инояти билан ул дўстига қувват ҳам берар». Демак, ёш 
Баҳоуддиннинг тунги илтижоси Бобойи Самосийга маълум бўлган 
ва шогирднинг густоҳлигини тузатган.

Кўэ билан, нафас билан ва ҳаракат 
билан таъсир этиш

Нажмиддин Кубро хонақоҳига бир савдогар томоша учун кирди. 
Шайх шу топда айни илҳом авжида эдилар. Кўзлари савдогарга 
тушди ва савдогарнинг аҳволи ўзгариб, ўз касбу корини унутди, 
валийлик улушини олди. Шайх унга марҳамат қилиб, ўз юртингга 
бориб, биэнинг тариқатни давом этгир, деб айтдилар.
5 — Тасаввуф 65

www.ziyouz.com kutubxonasi



Яна: Нажмиддин Кубро суҳбатдошлари билан ўтирган элилар. 
Ҳавода бир қдрчиғай бир саъвани қувиб борарди. Шайхнинг назари 
саъвага тушди, саъва журъатланиб орқасига қайтди ва қарчитайни 
тутиб шайхнинг о ё қ л а р и  олдига келтириб ташлали.

Ва яна: Н ажмидлин Кубро халифаларидан бири дедики, 
бизнинг замонла ҳам асҳоби каҳф (ғорга кирганлар) сингари итга 
назари тушганлар бўлармикин. Шайх ўринларидан туриб, дарвозага 
йўналдилар. Бир ит келиб тўхтади, шайхнинг назари ул итга тушли, 
итнинг аҳволи ўзгарди ва бошқа итлардан ажралди, ҳар доим шайх 
хонақоҳила бўларди. Бошқа итлар уни тавоф қилардилар. Ит ўлганла 
Нажмиддин Кубро уни кароматли одамдай дафн қилдирдилар.

Булар қувваи назарга мисоллир. Улуғ валий инсонларда кўз ва 
нафас орқали таъсир этиш қуввати, ўзгаларга ғайрат-энергия ўт- 
казиш қобилияти бўлади. Шунингдек, фикрни уқиш ва фикран 
бошқалар миясига таъсир этиш ҳам табиий-илмий жиҳатдан 
исботланган ҳодисалардир. Энергияни жамлаб юбориш билан 
қаршилаги одамнинг қалбила улуғ бир ғалаён юз беради, унинг 
ҳали очилмаган тафаккурий имкониятлари очилади, дунёқараши, 
асаб торларининг ишпаш тарзи, таносуби ўзгаради.

Нажмиддин Кубронинг ўзи Бобо Фараж деган мажзубда каро- 
мат намунасини кўрган эди. Бобо Фараж ўз хонақоҳи ҳужрасида 
Нажмиддин на унинг ҳамроҳларини кутиб олади. Ўз жойида 
индамай ўтиради ва бир муддатдан кейин «қуёш парчасидай» ёниб, 
шуъла тарата бошлайди. Баланидан таралган нурлар хирқасининг 
ёрикдаридан кўринарди, деб хотирлайди ҳазрати Кубро. Шундай 
хориқулодда хислатлар жуда кўп шайхлар ва дарвешларда бўлган. 
Буни «нури каромат» деганлар.

Шаклан бир нечта бўлиб куриниш

Шайх Иброҳим Мажзубнинг бир муриди Маккага ҳажга борган 
эди, иккинчи муриди Бағдодда эди. Ҳажга борган мурид қайтгандан 
кейин Бағдодда қолган муридга мен пиримизни Маккада кўрдим, 
дейди. Бағдодда қолган мурид эса пиримиз ҳажга борганлари йўқ, 
мен ул кишини сен айтган вақтда шу ерда — Бағдодда кўрдим, 
дейди. Иккаласи муноқашага бордилар. Шу пайт Иброҳим мажзуб 
ҳозир бўлади. Муридпар унга қайси биримиз ҳақ, деган маънода 
савол назари билан қарадилар Иброҳим эса иккалангиз ҳам ҳақсиз: 
мен ўша дамда ҳам Бағдодда ва ҳам Маккада эдим дейди, яъни 
жисмим Бағдодда эди, руҳим эса Маккада эди. Маккада мени 
кўрган киши менинг руҳимни кўргандир...

Шайх Азизиддин Насафий «Зубдат ул-ҳақойиқ» рисоласида 
шаҳодат берадики, бизнинг пиримиз (Шайх Саъдиддин Ҳамавий) 
дедиларки, менинг руҳим вужудимни тарк этди ва ўн уч кун

66

www.ziyouz.com kutubxonasi



фалакларни кезиб чиқди ва қайтиб келиб вужудимга кирди. Бу ўн 
уч кун ичида мен жойимдан қимирлаганим йўқ, овқат \ам  емадим.

Яна бир мисол. Абул М аолий деган киши шайх Абу Амр 
Сарфайний хонақоҳига кирди. Шайх минбарда ваъэ айтар эди. Абул 
Маолий бориб мажлисга қўшилди. Шу орада унинг қорни оғриб, 
қазойи ҳожат туғилди. Мажоли қолмай, шайхга илтижо билан 
қарарди. Шу дамда шайх бир оёғи билан минбардан тушди. Аввалида 
одамнинг бошига ўхшаган бош пайдо бўлли, кейин иккинчи оёғи 
ҳам минбардан тушганда, ҳалиги бошга муносиб тана ҳосил бўлди. 
Шу тариқа зинадан бир-бир тушаверди ва шайх қиёфаси вужудга 
келаверди, худди шайх суратига ўхшаган сурат шаклланди. Сурат 
шайхнинг ўзига ўхшаб гапирар, аммо Абул Маолийдан бошқа 
киши буни кўрмасди. Шайхнинг сурати ул одамнинг устига келиб, 
енги билан унинг бошини беркитди. Абул Маолий ўзини бир 
саҳрода кўрди, саҳрода бир ариқ сув оқар, ариқ лабида бир дарахт 
ўсарди. Абул Маолий қўлидаги калитни дарахтга илиб, қазойи 
ҳожатга борди, кейин келиб таҳорат олди ва икки ракат намоз 
ўқиди. Намоздан кейин салом берди. Шунда шайх енгини унинг 
бошидан олди. Абулмаоли қарасаки, шайх минбар устида ваъз 
айтарди. Абул Маолий ҳайрон бўлиб турар, қазойи ҳожатдан 
қутулган, аммо қўлидаги калити ҳақиқатдан ҳам йўқ эди. Анча 
нақтдан кейин Абул Маолий Эронга сафар қилди. ўн тўрт кун 
йўл юргандан кейин ўша саҳро, ўша ариқ ва ўша дарахтни кўрди, 
калитни топди ва қазойи ҳожат синдириб таҳорат олди ва намоз 
ўқиди... Сафардан қдйтганидан кейин бу воқеани шайхга айтди. 
Аммо шайх Абу Амр Сарфайний тайинлади: зинҳор бу сирни ҳеч 
кимга айтма!

Таважжуқ ва муроқаба

Хожа Юсуф Ҳамадонийдан нақл қиладурларки, ул киши жума 
кундан бошқа кунлар ҳужрасидан ташқари чиқмасдан илму риёзат 
билан машғул бўларди, аммо бир куни эовиясида ўтирган эди, 
кўнглида ташқари чиқиш фикри туғилди. Бетоқат бўла бошлади, 
лекин қаён боришини билмасди. Шунда отига миниб, отнинг 
жиловини қўйди — қаергача олиб борса, борайин деди. От шаҳардан 
чиқиб даладан уэоқ юрди ва бир вайрона масжил олдига келиб 
тўхтади. Шайх отдан тушиб қараса, бир йигит бошини тиззалари 
орасига олиб, «муроқабага тортибдур». Бир замондан кейин йигит 
бошини кўтарди ва ҳайбат билан Хожа Юсуфга қараб деди: «Ё 
Юсуф, манга масъала мушкул бўлубдур» (яъни, мени бир савол 
қийнамоқда). Юсуф Ҳамадоний йигит айтган масалани ҳал қилиб 
бергандан кейин мулойимлик билан деди: «Эй фарзанд, ҳар қачон 
сенинг олдингда масъала пайдо бўлса, шаҳарга менинг олдимга

67

www.ziyouz.com kutubxonasi



келгин, мени қийнаб юрма». Йигит Юсуф Ҳамалонийга қараб деди: 
«Ҳар қачон манга масъалае туғулса, анинг ҳаллига ҳар тош 
санингдек Юсуфдур» («Насойим ул-муҳаббат»дан).

Бу ҳикоятни эшитган Муҳйиддин Ибн Арабий дебдурки, «мен 
мундин билдимки, мурид таважжуҳ сидқи била Ш айхни уз 
жонибиға жазб қила олур эрмиш»

Хўш, таважжуҳ нима? Таваж ж уҳ — бу чуқур таф аккурга 
берилиб, ўзи истаган одамни ҳузурига олиб келиш ва у билан 
юзлашишдир. Фикр энергиясини зўр хоҳиш билан бир нуқтага 
жамлашни муроқаба (яъни Худо ёдида ҳамма нарсани унутиб, 
қалбу шуур мушоҳадасига ғарқ бўлиш) ҳам деганлар. Хожа Юсуф 
Ҳамадонийга ғойибона мурил бўлган йигит вайронада ўтириб, 
ш унчалик ф икру хаёлга берилганки, тасаввуф нинг мушкул 
масалаларини ечолмасдан, фикран ўэ пирини ёрдамга чақирганда 
бу даъват Хожа Юсуф Ҳамадонийга бориб етган ва у ўзи беихтиёр 
бу даъватга жавобан шаҳардан чиқиб, вайронага етиб келган. Ва 
энг ажойиби шуки, тилсиз жонивор бўлмиш от ҳам бу амрга итоат 
этиб, Шайхни белгиланган жойга олиб келади. Мана, сизга илоҳий 
каромат қудрати.

Таважжуҳ ва муроқаба хожагон силсиласи вакилларида кўп 
учрайди Улар бир-бирларини даъват қилиб, жисман учрашишдан 
ташқари, руҳий мулоқотларни ҳам ташкил этганлар, суҳбатлар 
уюштирганлар, муридларни тарбиялаганлар.

Тушда воқеъ бўлган кароматлар

Алишер Навоийнинг «Насойим ул-муҳаббат» асаридан: «...Боя- 
зид дедики, Аллоҳ таолони туш кўрдум. Сўрдимки, бор Хулоё, 
йўл санга не навъдур? Дедиким, ўзингдин ўтгунг — етгинг».

Боязид вафот этгандан кейин уни туш кўрдилар, «Ҳолин 
сўрдилар. Дедиким, мендин сўрдиларки, эй қари, не келтирубсен? 
Дедим: дарвеш подшоҳ эшигига келса андин сўрамагайларким, 
не келтирубсен, сўрайларки, не керак?»

«Жунайд (Жунайд Бағдодий) дебдурки, Сиррий Сақатий манга 
доим айтур эрдиким, мажлис тут ва элга сўэ айт. Мен нафасимни 
сақчар эдим, бу ишга ҳаққим йўқ, деб ҳисоблардим. То ул ламки, 
бир кеча ҳазрати Рисолатни воқеала кўрдим. Ул ҳазрат амр қил- 
диларки, «Инсонлар билан сўзлаш*. Эрта саҳар Сиррий эшигига 
бордим. Дедики, мен деган сўзга иш онмадинг то санга амр 
қилмадилар. Бас, тонг эрта мажлис қурдум ва сўз оғиз қилдим».

Боязид тушида тасаввуфнинг назарий асослари, талаблари акс 
этган бўлса, Жунайд Бағдодийда одоб ва истиҳола, шунингдек, 
айтажак сўзларнинг Пайғамбар суннати, шариати набавийга 
мувофиқдиги таъкидланади.

68

www.ziyouz.com kutubxonasi



Абу Али Формадий тушида Расули акрам саллаллоҳу алайҳи 
васалламни кўриб, ул зотга Имом Ғаззолий китобини тақдим 
этадилар ва Ғаззолий исломни ривожлантирган улуғ инсонлар 
қаторида эъзозланади. Буни иноят ва ҳужжат туши деса бўлади. 
Чунки Абу Али Формадий бу орқали Ғаззолий устида юрган 
туҳматларни рад этишни мўлжаллаган эди.

Каромат билан зулмни, балони даф этиш

Боб Фарғонийдан ҳикоят қилурлар. Унинг дуоси мустажоб бўлур 
эрди. Унинг замонида Саркоб деган бир золим ҳукмдор бор эди. 
Халқ унинг эулмилан безор эдилар. Шайх Аму дедики, бир кун 
Боб Фарғоний оддида ўтириб эдим, биров кириб деди; Саркоб 
келди, бир дуо қилғилки, унинг жафоси бошимиздан кўтарилса. 
Шу чоқда Боб ўчоқ бошида ўтириб эди ва офтоба дағи ўчоқ 
қирғоғида эди «Аёғин офтобаға уриб йиқди ва дедиким, ани 
йиқдим , Саркоб ҳамул дам шаҳар эш игида отдин сарнигун 
йиқилди ва бўйни синди» («Насойим ул-муҳаббат»лан).

Хожа Бобойи Самосий ҳазрат Баҳоуддин Нақшбандга «каромаг 
қилибдурларки, нозил бўлған бало сенинг баракотингдин дафъ 
бўлғай».

А бдулқодир Г ел он и й , Ш айх Абу М ансур М отуридий , 
Нажмилдин Кубро, Хожа Аҳрор Валий дуолари мустажоб бўлган 
аэиз инсонлар эдилар. Албатта, бало-қазони юборувчи ва уни 
қайтарувчи ҳам Парвардигорнинг Ўзи, тақдирда не бўлса, содир 
бўлали. Бироқ Парвардигор суйган бандалари — авлиёлар дуоси 
туфайли балоларни дафъ этади. «Ғавс ул-аъзам», «балогардон» 
деганда ана шу маъноларни англамоқ керак.

Қдйд этмоқ керакки, шайхларнинг кароматлари орасида сеҳру 
жодуга ўхшаш нарсалар ҳам йўқ эмас, одамларга руҳан таъсир 
қилиб, улар кўзига турли ғайриодатий воқеаларни кўрсатиш, 
дарёлан ҳўл бўлмасдан ўтиб кетиш, сакраб томга чиқиш ва ҳока- 
золар. Албатта, инсоннинг имкониятлари чексиз. У ўэини тарбия- 
ласа, ҳар хил кароматлар кўрсата олади. Бироқ шуни алоҳида 
таъкиддаймизки, улуғ шайхлар, мугафаккир сўфийлар каромату 
кашфларга унча эътибор бермаганлар. Каромат — бу, аввало, ақл. 
заковат ва билим нишонаси деб қаралган. Энг зўр каромат тавҳид 
сирини англаш ва халққа англатиш, Илоҳ ишқила ёниш , деб 
уқгирилган. Чунки билимсиз каромат халқни Ҳақ йўлидан оади- 
ришга олиб келиши ҳдм мумкин. Халқ ҳар хил ажойиботларга ўч, 
агар шайх фақат шунга эътибор қиладиган бўлса, у найрангбоэ, 
риёкор бўлиб қолади. Ҳазрат Навоий каромат ва хориқулодда 
ҳолатлар хусусида ёзар экан, охирида таъкидлаб дейди: «Ва Ҳақ 
субҳонаҳу ва таолога андоқ муқарраб бандалар ва дўстлар ҳам

69

www.ziyouz.com kutubxonasi



борки, бу барча мазкур бўлғон ҳолотлин ижтиноб қилурлар 
(сақпанааилар), балки ор қилурлар, невчунки бир турфат ул-айн 
(бир лаҳза) Ҳақ субҳонаҳу ва таоло шуҳуд истиғроқидин ғофил 
бўла олмаслар. Дарҳақиқат, ҳалеб кароматга берилиш хурофотга 
йўл очали, ирфоний тафаккурга халақит беради. Каромат агар 
бўлса, у илоҳий каромат бўлсин ва ирфонга хизмат қилсин, Илоҳ 
билан банда орасидаги пардани кўтарсин.

Шайх Абул Аббос Қассоб Омулийдан каромат талаб қилдилар. 
Шайх деди: кўэингни очиб қара, анинг карами эмасмуким бир 
қассобнинг ўғли улуғлар даврасининг тўрида ўлтурғай ва туфроққа 
кирмагай ва девор анинг устига йиқилмағай ва уй анинг устиға 
емурулмағай. Малик ва мулксиз вилояти бор ва асбобсиз ва касбсиз 
рўзи ер ва элга едирур. Бу каромат эмасму?» («Насойим ул- 
муҳаббат*дан).

Абул Аббос Омулий қассобнинғ ўғли бўлиб, у ҳақиқатан ҳам 
Аллоҳнинг марҳамати ва файзу баракоти билан шундай даражага 
эришган эди. Бошқа ўнлаб, юзлаб инсонлар — олимлар, фоэиллар, 
шайхлар ҳақида ҳам шу гапни айтиш мумкин. Бизга берилган илм, 
тафаккур энг буюк каромат, энг ноёб мўъжиэадир.

Абул Аббоснинг замондоши улуғ шайх Абу Саид Абул Хайр 
ҳам ҳ£р хил сеҳру жоду ёки каромат номи билан ҳавода учиш, 
сувда суэиш каби ғайритабиий ваҳимали гапларни ёқгирмаган. Унга 
дедиларки, фалон одам ҳавода учиб юрар экан, деди: қарғалар ва 
пашшалар ҳам ҳавода учиб юрадилар. Дедилар: фалон киши бир 
лаҳзада бир шахдрдан бошқа шаҳарга борар экан, деди: шайтон 
ҳам бир нафас олгунча Мағрибдан Машриққа етиб боради. Бундай 
нарсаларнинг қиймати йўқ, халқ орасида туриб, халқ учун хизмат 
қилган мардцир (Жомий. «Нафаҳот ул-унс»),

Бовужуд, биэ Ҳақ асроридан хабар берувчи кароматларни улуғ 
маърифатпарвар инсонларнинг фазилати на илму дониши зуҳури 
леб биламиз ва кароматни тасаввуфнинг таркибий қисми сифатида 
олиб қараймиэ. Каромат ҳақидаги ривоятлар эса ўзига хос бадиий 
асарлардир.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАРИҚАТ ВА ШАРИАТ

И ш им изнинг олдинги саҳиф аларида ш ариат ва тариқат 
муносабатларини тилга олиб ўтган эдик. Шариат аҳли билан тариқат 
аҳли орасида келишмовчиликлар ва ихтилофлар бўлганини ҳам 
қайл этган эдик. Аммо ушбу масала бироз кенгроқ тўхтаб 
ўтишимизни тақозо этмоқда, чунки, бир томондан, билиб-бил- 
масдан ш ариатни тариқатга қарам а-қарш и қўйиш, иккинчи 
томондан эса, шариат билан тариқат орасидаги фарқни кўрол- 
маслик ва буларни бир нарса деб қараш ҳоллари учрамоқдаки, бу 
ҳар икки йўналиш ҳам тўғри эмас. Бу ҳол илгари замонлар қандай 
нохушликларга олиб келган бўлса, ҳозир ҳам тасаввуфга тош отиш, 
уни исломга зид қўйиб, халқ кўзига бадном қилиб кўрса~ишга 
сабаб бўлмоқда.

Ш ариат билан тариқдт орасидаги масала ғоят нозик масаладир. 
Бу жиҳатни англамаган одам, шубҳасиз, бирор томонга путур 
етказиши мумкин. Чинакам мусулмон бўлган, исломни чуқур 
англаб, унинг маърифати, ҳикмат ва фалсафасидан баҳраманд 
бўлган, мусулмонликни Аллоҳ ёдида пок яшаш деб билган киши 
ҳеч қачон тариқатни ўзига ёт деб билмайди. Мусулмонликни фақат 
расм-русумлар, одатлар ва бошқа ташқи белгилар йиғиндиси, деб 
билувчи киши учун, турган гап, тариқат мавҳум ва, ҳатто, зарарли 
нарса бўлиб туюлади. Бу ўринда шуни айтиш керакки, шариат 
аҳпининг ҳаммасини ҳам тариқат билан курашиб келган, тариқатга 
мухолиф бўлган, деб айта олмаймиз. Кўпгина шариат пешволари 
тариқат аҳпига ҳурмат билан қараганлар, шайхлар билан дўстлаш- 
ганлар. Бундан ташқари, дарвеш сулукига кирган фақиҳлар, шайх 
ул-исломлар, обидлар бор эди, масжидпар ва хонақоҳлар орасида 
алоқа бўлиб турарди.

Шунга қарамай, шариат ва тариқат аҳллари орасида мухолиф- 
лик давом этиб келди. Зоҳирбин уламолар наздида сурункали тақво, 
доимий рўза, риёэат учун ўэини қийноқларга солиш ҳазрати 
Пайғамбар суннатларига хилоф. Инсон ҳаётдан, яъни Аллоҳ берган 
неъматлардан баҳраманд бўлиши ва ҳам ўз Тангрисига шукрона 
сифатида тоат-ибодат билан шуғулланиши. бандалик вазифасини

А
71

www.ziyouz.com kutubxonasi



бажариб туриши лозим. Ўзини қийноқларга солиш Аллоҳга хуш 
келмайлиган ишлир, дейли шариат аҳли.

Аммо мухолифатнинг бош сабаби бу эмас эди, зоҳидлар, 
«осойишта» сўфийлар шариат аҳлини унчалик безовта қилмаганлар. 
Шариат аҳлига ташвиш келтирган нарса — бу тасаввуфнинг фано, 
тавҳид, иш қ ва васл каби ғоялари эди. Чунки мазкур тушунчалар 
ҳурфикрлиликни, ҳақиқатни излаш йўлидаги мантиқий-тафак- 
курий жиҳатни кучайтирар, ваҳдат, руҳ, Илоҳ ва инсон ҳақида 
теранроқ билим берар, олам асрорини англашга йўл очарди. Бу 
эса зоҳирий билим билангина чекланган одамларга ёқмасди. Боз 
устига, Ҳақ таоло ишқида бехуду девона бўлган валийларнинг 
«шатаҳот»лари, яъни зоҳирда «куфр» бўлиб кўринган гаплари 
(чунончи, Ҳалложнинг «Анал-Ҳаққ», дейиши, Боязиднинг «Ша- 
рафланганман, ш арафланганман, шаъну шараф менга», деган 
гапи, Машрабнинг «Ёрсиз ҳам бодасиз Маккага бормоқ на керак, 
Иброҳимдан қолғон ул эски дўконни на қилай» дейиши), табиий- 
ки, ақилапараст кишиларни ташвишга солар ва улар буни имондан 
чекиниш, деб баҳолардилар.

Ш унинг оқибати ўлароқ, тасаввуф маслагининг энг ёрқин 
фикрли азиз фарзандлари Мансур Ҳаллож, Яҳё Суҳравардий, 
Айн ул-қуззот Ҳамадоний, Имомиддин Насимий, Бадриддин 
Ҳилолий, Бобораҳим Машраб муқаллид уламолар фатвоси билан 
расмий равишда қатл этилдилар. Мансур ва Суҳравардийнинг 
бир неча ш огирдлари ҳам қатл этилган. Шу каби Зуннун 
М исрий, Боязид Бистомий, Абдуллоҳ Ансорий, Ф аридиддин 
Аттор, Ибн ал-Арабий, Жалолиддин Румий каби машҳур му- 
тафаккир шайхлар умр бўйи шариат аҳли билан келишолмай, 
баъзан эса жоҳил ҳокимлар, амирларнинг таэйиқи остида умр 
ўтказганлар.

Мақомот ва валийлик сирларилан биринчи бўлиб сўз очган 
Зуннун Мисрий Миср уламолари раиси, Абдуллоҳ ибн Ҳаким 
томонидан таъқиб остига олинади, Зуннуннинг қарашлари инкор 
қилинади. Зуннун айтган гаплар илми калом уламолари айтган 
гапларга тўғри келмайди, деб уни зандақа (Бу «зиндиқ» сўэига 
берилган нисбат. «Зандия* — зардуш тийларнинг тоифаси. Бу 
нисбатни биринчи бўлиб, Баҳром ибн Ҳурмуз ибн Собур замонида 
яшаган Моний ибн Фотик ибн Монон номлаган. Мажусий Моний 
ибн Фотик ўзидан ном қолдириш учун бир дин яратди. Китоб 
жамлаб, уни «Занд» деб атади ҳамда китобни чиройли нақшлар 
ва ранглар билан безади. Унинг асҳоблари бу китобни «Мусҳафи 
Моний» ҳам дейишарди. «Занд» зардуштий тилида тафсир (шарҳ, 
изоҳ) деган маънони англатади. Бу китоб «Авесто» (Зардуштнинг 
китоби)нинг тафсиридир. «Занда Авесто» Авестонинг шарҳидир, 
«Занд* китобида икки илоҳий куч бўлиб, бири нурни ва иккинчиси

72

www.ziyouz.com kutubxonasi



зулматни яратиши ҳақида баён қилинади. Улар айтади: яхшилик — 
нур, ёмонлик эса зулматдир. У китобда айтилишича, аёл билан 
жинсий алоқа қилиш ҳаром. Чунки шаҳватнинг асли — шайтон. 
Агар бола шаҳватдан бўлса, у ёмон бола бўлиб туғилади. Яна 
айтиладики, ҳайвонларни сўйиш ҳаром. Ҳайвон ўлгандан кейин- 
гина унинг гўшти ҳдлол.

Моний ибн Фотик ўзини ботинан Зиндиқ, зоҳиран эса Исо 
алайҳиссаломга эргашувчи деб даъво қиларди. Вақги келиб подшоҳ 
Баҳром ибн Ҳурмузга бу ҳақда хабар етганда, Моний ибн Фотик- 
нинг тириклайин терисини шилишни буюради ва уни Нишопур 
шаҳри дарвоэаси устига осиб қўяди. Монийга эргашган қавмлар 
Хитой атрофида, Туркда, Ироқ атрофида, Кирмон ноҳияларида 
Ҳорун ар-Рашид давригача қолган эди. Ҳорун ар-Рашид улар қўлида 
сақланиб келган «Занд» китобини ёқиб юборади ва унга эргашув- 
чиларнинг ҳаммасини қиличдан ўткаэдиради) дини тарафдорисан, 
кофирсан дея тошбўрон қиладилар. Абул Қосим Суламий ўзининг 
«Табақат ус-суфия» китобида мазкур маълумотларни келтириб, 
яна давом этадиким, шайх Абу Сулаймон Дороний фаришталарни 
кўраман ва улар билан суҳбатлашаман, дегани учун Дамашқдан 
бадарга қилинган. Бистом шаҳри аҳолиси ҳам Бояэид Бистомийдан 
мункир бўлдилар. Сабаби у: мен ҳам Пайғамбар сингари Меърожга 
кўтарилдим, деган экан. Суламийнинг ёэишича, Саҳл ибн Абдуллоҳ 
Тустарий дебдурким, фаришталар, шайтонлар ва жинлар унинг 
оддида ҳозир бўладилар ва у билан сўзлашадилар. Лекин одамлар 
бунга иш онмай рад этдилар ва Саҳлни ёмонотлиқ қилдилар. 
Натижада Саҳл Тустардан Басрага қочиб кетди ва ўша ерда вафот 
этди.

Улуғ шайх ва шоир Фаридиддин Атгорни «Жавҳар уэ-зот» (Зот 
гавҳари) асари учун рофизийлик (шиалик)да айблаган Нишопур 
уламолари уни Мансур каби қатл этмоқчи бўлалилар. Бироқ шоир 
қочиб жон сақпайди, лекин мол-мулкидан буткул ажралади. Яна 
қизиғи шундаки, XV асрда, худди шу достонни кўчирган Низомид- 
дин Ҳайдар Борбуний деган котиб ҳам Самарқандда муллаларнинг 
ғаэабига дучор бўлган ва қатгиқ жазога ҳукм этилган. Хайриятки, 
Ҳирот олимлари бундан хабар топиб, Низомиддинни қутқариб 
қоладилар ( Е.Э. Бертелъс. Суфиэм и суфийская литература, 372— 
373-бетлар).

Ш ариат ва тариқат орасидаги мухолифлик илмий-наэарий 
йўналишда ҳам давом этиб турган. Бир қанча рисолалар ёзилиб, 
сўфийларнинг сўзлари ва амаллари танқид қилинли. Ш ундай 
китоблардан бири 1153 йилда вафот этган Ибн Жавзийнинг араб 
тилидаги «Талбис ул-иблис» (Иблис васвасаси) номли китобилир. 
Эронлик олим Саййид Содиқ Гуҳарин «Тасаввуф истилоҳлари 
шарҳи» номли китобининг муқаддимасида Ибн Жавэий асари

73

www.ziyouz.com kutubxonasi



устида батафсил тўхтаб ўтган. Биз ушбу манбадан маълумот учун 
баъэи иқтибосларни келтириб ўтмоқчимиз.

Ибн Жавзий тасаввуф тарихини икки даврга бўлади. Бирин- 
чиси — эоҳиллик даври бўлиб, у даврда сўфийлар шариат талаб- 
ларига қатьий риоя қилганлар. Иккинчиси — дарвешлик даври 
бўлиб, бу даврда фикру шуурда ислом ақилаларига тўғри келмай- 
диган қарашлар юзага келган, тариқат қабул қилган расм-русумлар 
ҳам илк исломда йўқ эди, дейди Жавзий. Чунончи, хирқа кийиб 
алоҳида жамоа бўлиб юриш, рақсу самоъ мажлислари ташкил 
қилиш, куй-қўш иқ эшитиш, чилла ўтириш, зикр тушириш ва 
ҳоказолар исломга хилоф. Сўфийларнинг бу ишлари одамларни 
йўлдан ура бошлади, деб ёзади Ибн Ж авзий, чунки сўфийлар 
бағоят тақводор кишилар бўлганлиги сабабли диндорлар уларга 
эътиқод қўйганлар, аммо, иккиичи томондан, ўйин-кулгига берил- 
ган дунёпараст кишилар ҳам сўфийларнинг самоъ йиғинларини 
хуш кўрадилар. Сўфийлар шариат илмини ўрганишдан кўра. 
каромат ва сеҳрга эътибор берадилар, бу эса шайтоннинг раъйига 
эргашишдир Ибн Жавзий ёзади: «Кейинги даврларга келиб, Иблис 
уларнинг ишларига аралашди ва васвасага солди Уларнинг 
тобеълари ҳам бу васвасага учдилар. Иблис васвасасининг моҳияти 
шундан иборатки, у сўфийларни илм ва донишдан қайтариб, 
уларга мақсад-муддао илм эмас, балки амалдир, деб кўрсатди. Ва 
улар учун илм чироғи сўнгандан кейин зулмат ичра қолдилар ва 
йўлдан адашдилар».

Бу тасаввуфга қўйилган катга айб эди. Амалда Ибн Жавзий 
сўфийларни билимсиз, нодон кишилар деб таҳқирлаган. Тўғри, 
тасаввуфда шариат илми ақлий-мантиқий илм сифатида олиб 
қаралади ва сўфий бу илмнинг ўзи билан чегараланса бўлмайди, 
у иш қ ва ботиний тараққиёт орқали ғайбий-ладуний билимлар 
соҳиби бўлсагина мақсадга эришади, деган қараш бир. Бироқбуни 
шайтон васвасаси ёки нодонлик, деб аташ хато. Ахир Нажмиддин 
Кубро, Аҳмад Яссавий, Баҳоуддин Нақшбанд, Хожа Аҳрор каби 
улуғ шайхларни шариат илмидан бехабар, деб бўладими?! Улар бу 
илмни сув қилиб ичган одамлар эдилар. Уларда ана шу шариат 
илмидан ташқари, ботиний-илоҳий илм ҳам жўш уриб турган Ана 
шу фазилат билан улар оддий диндорлар, муҳаддису муфассир- 
лардан устун эдилар.

Ибн Жавзийга шариат илмини илми зоҳир, тариқат илмини 
илми ботин дейиш ҳам ёқмаган, унинг назарида бу тариқатни 
шариатдан афзал ҳисоблашдир. «Кўп оч юриш, сурункали чилла 
ўтириш, парҳезкорлик бу одамларнинг миясини айнитган. Шунинг 
учун улар бидъат ва куфр сўзларни айтаднлар, хаёлларига ҳар хил 
нарсалар кўринади», — деб ёзади Ибн Жавзий сўфийлар ҳақила. 
Сўфийлар ўзларини ислом асосларига дахлдор қилиш  учун

74

www.ziyouz.com kutubxonasi



чаҳорёрлар — Абу Бакр, Умар, Усмон ва Али раэияллоҳу анҳум- 
ларни, бир қисм саҳобаларни илк сўфийлар деб айтадилар ва, 
ҳатто, ҳазрат П айғам бардан  ҳам сўфийлик сифатларини қидира- 
дилар, Қуръони карим оятларини сўфиёна руҳда шарҳлайдилар, 
дейди Ибн Жавзий.

«Талбис ул-иблис» китобидан: «Одамларнинг бу қавмга (яъни 
сўфийларга) майли кучлилигига боис шуки, тариқатнинг ташқи 
кўринишини ибодатга мослаганлар, аммо ботинини рақсу самоъ 
билан тўлдирганлар, одамларга эса бу ёқади».

Яна: «Аввалги сўфийлар султонлар ва амирларлан нафратла- 
нардилар, уларнинг инъомларини олмасдилар. Кейинги сўфийлар 
тахту тож аҳпининг яқин дўстларига айландилар».

Яна: «Абдураҳмон Сулламийнинг келтиришича, Амр Маккий 
(Мансурнинг пири) ҳикоят қилиблурким, Мансур Ҳаллож билан 
Макка кўчаларини кеэардик. Мен Қуръони мажиддан бир оят 
ўқидим. Мансур менинг қироатимга қулоқ солиб, деди: мен ҳам 
шунга ўхшаш сўзларни айта оламан».

Ва яна: «Сўфийларнинг кўпи хотинларга қарашни ножоиз 
ҳисоблайдилар. Лекин чиройли йигитлар билан суҳбат қуришни 
ёқтиралилар. Уларнинг фикрича, Худо гўзаллар жисмига синг- 
ганлир, гўзаллар юзига боқиб, Худонинг жамолидан баҳра оламиз, 
дейдилар».

Ибн Жавзийга тариқат олоби, яъни тарки дунё қилиш, хона- 
қоҳларда тақво билан умр ўтказиш ҳам маъқул эмас, муаллиф 
буни ислом шариатига хилоф, деб билали. Ибн Жавзий фикрича, 
олти сабабга биноан бу иш хатодир, яъни биринчидан, ушбу 
ҳаракат одамларни масжиддан четлаштиради, ҳолбуки, масжид 
мусулмонларнинг асосий йиғиладиган жойи бўлиши керак. Иккин- 
чидан, мусулмонларнинг жам бўлиб ибодат қилиши камайиши 
мумкин. Учинчидан. кишиларни масжидга бориб намоз ўқишдан 
маҳрум этади. Тўртинчидан, бу иш насронийлар ва исопарастларга 
тақлид бўлиб, якка ибодат қилиш одатини жорий этади. Бешин- 
чидан, хонақоҳ аҳли орасида кўп ёш йигитлар борким, улар уйла- 
ниши ва фарзандли бўлиши керак. Тарки дунё улар ҳаётига 
зоминдир. Олтинчидан, хонақоҳларда бажариладиган амаллар 
халқни аллаш ва залолатга йўллашдан иборат. «Кейинги давр 
сўфийлари, — деб таъкидлайди Ибн Жавзий, — хонақоҳ ва работ- 
ларда текин яшаш ва истироҳат билан кун ўтказишга ўрганиб 
қолганлар, фақат овқат ейиш ва ўйин-кулги қилиш билан бандлар».

Кўринадики, Ибн Жавзий учун тасаввуф таълимот сифатидаги 
назарий жиҳатлари, ғоялари билан ҳам мақбул эмас. Муаллиф 
хонақоҳлардаги пир ва муридлик муомаласидан тортиб, ўзини- 
ўзи назорат қилиш шартлари ҳисобланган зикру самоъ, чилла 
ўтириш, сурункали тақводорлик, махсус кийим — хирқа кийиб

75

www.ziyouz.com kutubxonasi



юришгача — ҳаммасини бидъат деб рад этади («бидъат»— араб 
тилила янгшшк демакдир).

Тасаввуфни танқид  қилиш  кейинги асрларда ҳам давом 
эттирилди, ҳозир ҳам, афсуски, айрим мамлакатларда нақшбан- 
дия, суҳравардия ва мавлавия тариқатларини танқид этувчи 
китоблар чоп этилмоқца. Уларда асосан ўша Ибн Жавзий айтган 
гаплар такрорланади. Шу боис биз уларга тўхтаб ўтишни лозим 
кўрмадик.

Энди тариқат аҳлининг гапларини ҳам эшитайлик. Аввало, 
алоҳида қайд этамиэки, тариқат аҳли ҳеч ерда ва ҳеч қачон ша- 
риатни инкор этган эмаслар. Билъакс, шариат тасаввуфнинг муҳим 
ва зарурий қисми деб қаралган. Бошқача айтганда, шариат маъ- 
навий тарбиянинг биринчи босқичи ҳисобланган. «Кашф ул- 
маҳжуб» китобининг муаллифи Ҳужвирийнинг фикрича, сулук 
йўлига кирган киши тўрт буюк марҳала (мақом)ни босиб ўтиши 
лозим, яъни: шариат, тариқат, маърифат ва ҳақиқат. Баъзилар 
маърифатни алоҳида мақом сифатида тилга олмасалар ҳам, аммо 
шариат, тариқат ва ҳақиқатни санаб ўтганлар.

Яна шуниси борки, кўпгина шайхлар ўз муридларига биринчи 
навбатда шариат асосларини пухга ўргатганлар, мурид токи Қуръо- 
ни карим ва Ҳадиси шарифни бутун моҳияти билан англаб етмаса, 
шариат аҳкоми бўлмиш тавҳид, имон маъносини тушунмаса, беш 
вақг намозни адо этиб, рўза тутиб, закот ва ҳаж талабларини ҳам 
бажармаса, у ҳақиқий мусулмон деб қаралмаган ва хонақоҳга 
киритилмаган Бироқ ҳдмма гап шундаки, тариқат лешволари 
шариат талаблари устига яна янги талаблар қўйганлар, мусулмон- 
лик шартларини чуқурлаштирганлар. Аниқроқ қилиб айтсак, омма 
тоқат қила олмайдиган, бироқ махсус кишиларгина тоқат қилади- 
ган қўшимча риёзатлар юклаганлар ва соликлар буни мажбурий 
эмас, ихтиёрий ранишла ўэ зиммаларига олганлар Ана шу асосда 
қўшимча намоз, қўшимча рўза, парҳез ва тақво, қўшимча ҳаж 
қилиш жорий этилган. Шунга қудрати бор кишилар учун бу нарса 
раво деб қаралган. Чунки бундай одамлар ўз ҳаётларини Худо йўлига 
бағишлаган эдилар, улар учун бундан муҳим, бундан олижаноб 
ва қимматли нарса бўлмаган. Хўш, буни ман қилиб бўладими? 
Ўэини Худо йўлига бағишлаган, туну кун ибодат билан шуғулла- 
нишни одат қилган одамга: «Сен гуноҳ қилаяпсан», — дейиш 
мумкинми? Бу ҳар бир банданинг ўзининг шахсий иши. Ш унинг 
учун ҳам тасаввуф ва тариқатни хослар йўли дейдилар ва инди- 
видуал (фардий) ҳодиса сифатида олиб қарайдилар.

Аслини олганда, шариатнинг ўзи ҳам риёзатдир. Беш вақг 
намозни адо этиш, бир ой рўза тутиш, узоқ сафарга чиқиб, ҳаж 
қилиш риёзат эмасми? Лекин шуниси борки, бу барча мусулмонлар 
учун мажбурий риёзат. Тариқат талабляри эса ҳамма учун мажбурий

76

www.ziyouz.com kutubxonasi



эмас, балки, яна такрорлаймиэ, алоҳила кишиларнинг ихтиёрий 
риёзатилир.

X—XI асрларлан бошлаб шариат ва тариқат аҳллари орасила 
мунозаралар бошланганлан кейин тасаввуф назариётчилари бу 
икки томонни келиш тириш , шариат ва тариқатни мувофиқ- 
лаштириш устида бош қотириб, фикрлар баён этганлар. Лоҳижий, 
масалан, «Шарҳи Гулшани роэ» китобида ёзадиким: «Шариат ва 
тариқат аҳлуллоҳ ибораларидан бўлиб, бири эоҳирнинг саломат- 
лигилан, иккинчиси ботиннинг саломатлиги — истиқоматидан 
далолат беради».

Абул Қосим Қушайрий ёэади: «Шариат — бандалик зарурия- 
тининг амрлари, ҳақиқат эса — Худо мушоҳадаси. Ва ҳақиқатдан 
мадад олиб озиқпанмаган шариат мақбул бўлмаганидай, шариатга 
боғланмаган ҳақиқат ҳам натижасиз ва самарасиэдир. Ш ариат 
халққа (оммага) мўлжалланган мажбурий амрлар, ҳақиқат эса, 
Ҳақ йўлидан хабар берувчи хос кишиларнинг насибаси». Агар 
шундан келиб чиқиб хулоса қилсак, тариқат шариат ва ҳақиқат 
орасилаги босқич, восита эканлиги маълум бўлади.

Хожа Абдуллоҳ Ансорий дейди: «Ш ариат барча инкор ва 
тасдиқдан иборат, у инсон вужудига қаратилган бўлиб, шакл- 
русумлар — қолипларни ташкил этади. Тариқат буткул маҳв бўлмоқ 
(фоний бўлмоқ), ҳақиқат эса барча ҳайратдан иборат. Шариатни 
тана деб бил, тариқатни дил дегин, ҳақиқатни эса жон ҳисобла. 
Шариат истасанг — атбоъ (тобеъ бўл), ҳақиқат истасанг — инқитоъ 
(дунёдан кечгин), қолган барчаси — судоъ (бош оғриғи)*.

Шундай қилиб, АбдуллоҳАнсорий шариатни зоҳирий одатларга 
асосланган шакллар мажмуи, яъни инсон танасининг ибодати деб 
таърифлаб, тариқат ва ҳақиқатни қалб ибодати, деб кўрсатган. 
Бундан шариатни камситиш майли сезиладими? Зинҳор бундай 
эмас. Балки буюк шайх ҳодисага аниқ баҳо берганини кўриш 
мумкин. Зотан, шаклни мазмундан, мазмунни шаклдан ажрат- 
маймиэ-ку. Шундай бўлгач, шариат, тариқат ва ҳақиқатни ўзаро 
вобаста, бир-бирини тақозо этувчи ҳодисалар сифатида, ислом 
йўлининг мартабалари сифатида олиб қараш ўринли. Абул Қосим 
Қушайрий бу ҳодисани «лозим ва малзум» (бири иккинчиси учун 
лозим) деган чиройли ибора билан ифодалаган. «Шариат зоҳир 
таҳорати, тариқат ботин таҳорати» («Ғиёс ул-луғот») экан ёки 
шариат мисли тана, тариқат мисли қалб бўладиган бўлса, демак, 
тариқат ҳодисалар дунёсидан абадият дунёсига қараб кўчишдир 
Агар солик шариатга суяниб, тариқат орқали фано мақомидан 
бақо мартабасига етса, уни тариқат йўлидан бориб, ҳақиқатга 
эришган, дейдилар. Шариат — қагьий интизом, авомга ҳам, хосга 
ҳам бирдай тегишли. «Шариат — нафс йўлидир, тариқат — кўнгил 
йўли ва ҳақиқат — руҳ йўли («Мажмаъ ас-салавот» китобидан).

77

www.ziyouz.com kutubxonasi



Яна дейдиларким, шариат — Расулуллоҳс.а.в.нинг айтганлари, 
тариқат — Расули акрамнинг сийрати, қилган ишлари, ҳақиқат — 
Расулуллоҳс.а.в. кўрганни кўриш. Шу асосла яна қуйидаги таъриф 
ҳам машҳур: шариат — омманинг дини, имони. Тариқат — хослар- 
нинг йўли. Ҳақиқат — аалиёлар имони. «Шариат — ақвол (сўзлар), 
тариқат — афъол (феъллар), ҳақиқат — аҳвол (ҳоллар), деган 
таъриф ҳдм бор. Атоқпи олим Ҳусайн Воиз Кошифийнинг қиёслари 
ҳам ибратли. «Футувватномаи султоний» китобида у ёзади: «Агар 
шариат, тариқат ва ҳақиқат орасида нима фарқ бор. деб сўрасалар, 
(бу тушунчаларнинг) ҳар учаласи ўзаро вобаста деб жавоб бер».

Ш ариат — равшан билинган нарсалардир, нишондир, ҳурмат- 
дир. Тариқат — қидирилган нарсалар, баёндир, хизматдир. Ҳақи- 
қат — кўриш учун курашиш, аёндир, ҳикматдир.

Ш ундай қилиб, тариқат Аллоҳ йўлидан Аллоҳ сари руҳий- 
маънавий сайру сафарга чиққан эранларнинг тақдири, кўнгил 
майли. Тариқат шариатни ҳам ўз ичига олади, аммо у шариатдан 
ўзиб кетади, шариат аҳпи беҳишт тамаида ибодатга машғуллар, 
тариқат аҳли эса Ҳақ лийдори учун жондан кечганлар. Тариқатнинг 
асл моҳияти ибодат ва поклик бўлгани учун у дини исломга зид 
эмас, ҳеч бир жиҳати билан шариатга пугур етказмайди. Шариат — 
мусулмонлик камолотига асос, тариқат — баш арий вужуддан 
қутулиб, руҳий камолотга муяссар бўлиш орзуси. Демак, мақсад 
бир, яъни Парвардигор томон интилиш, инсонийлик ҳақиқатини 
топиш. Тариқдтнинг пойдевори ирфон ва ғайбга ошнолик талаби- 
дан иборат Бу барча динларда яширин ҳолда маяжуддир. Чунки 
имон моҳияти сиғиниш садоқатила ифодаланали. Тариқат шу 
жиҳатни яллиғлантириб, авж олдирали Ибн Жавзий тариқатаҳлига 
қўйган айблардан бири узлат, яъни жамоатлан ўзини четга олиб 
юриш, якка ҳодда ибодат билан шуғулланишдир. Узлат хусусида 
ҳапи тўхтаб ўтамиэ. Бу ўринда эса шуни таъкидламоқчимизки, аҳли 
тариқатнинг ҳаммаси ҳам тарки анжуман қилган эмас. Айниқса, 
нақшбандия тариқати «хилват дар анжуман» шиорини олдинга 
суриб, сўфийларнинг халқ ичнаа бўлишларини талаб қилган. Шу 
боис бўлса керак, Ҳусайн Воиз Кошифий жамоат ичида бўлишни 
тариқат суннатларидан бири, деб ҳисоблаган: «Тариқатнинг сун- 
нати нечта, деб сўрасапар, олтита деб айтгин: аввал вақтни жамоат 
билан ўтказиш, иккинчи саҳар ва шом пайтларида хотиржам 
бўлиш, учинчи доимо пок юриш, тўртинчи кўнгилни асрай билиш, 
бешинчи зикру такбирни бажо келтириш (яъни «Ла илаҳа иллал- 
лоҳ* ва «Аллоҳу акбар»ни айтиб туриш), олтинчи пирлар, ота- 
боболарни яхш илик билан хотирлаб туриш» (Футувватномаи 
султоний, 15-бет).

Туркистоннинг шайх ул-машойихи Аҳмад Яссавий (XII аср) 
ҳам тариқат ва шариатнинг ўзаро вобасталигини содда туркона

78

www.ziyouz.com kutubxonasi



тилла равшан баён қилиб берган. Мана, у зоти шариф нима 
дейди:

Ҳар ким қилса тариқатии даъаосини,
Аввал қалам шариатга қўймоқ керак.
Ш ариатнинг ишларини адо қилиб,
Андин сўнгра бу даъвони қилмоқ керак.

Яссавий фикрига кўра, шариатсиз тариқат ва тариқатсиз 
ҳақиқат йўқ. Тариқатга қадам қўйган одам шариатга суянмаса, 
«шайтон келиб» имонига чанг солади. Аммо тариқат йўли оғир ва 
машаққртли, «Ҳақдан қочғон ножинслар» бу йўлда чидаш берол- 
майди.

Шариатдак мурол — йўлга кирмоқ,
Тариқатдан мурод — нафсдан кечмоқ,
Ҳақиқатдан мурод — жондан кечмоқ,
Жонлан кечмай ишқ шаробин ичса бўлмас.

Модомики, шунлай экан, лемак, тариқат ва ҳақиқат ботиний 
покланиш нинг зарурий эҳтиёжи, шариат даражаси қониқтир- 
майлиган, жондан кечиб иш қ шаробини ичишга тайер турган 
алоҳида шахсларнинг танлаган йўлцдир. Бундай одамларнинг Ҳақ 
сари интилиши шу даражада кучлики, уни муайян тор чорчў- 
баларда сақлаш ва уларга сигдириш мумкин эмас. Чунки қалб жўш 
урганда, дарёдай тошиб кетади, дарёни эса ҳовузга сиғдириб 
бўлмайди, дарё ўқёнусга қуйилиши керак:

Ажаб Мажнун эрурман, дашт ила саҳрога сиғмамдур,
Дилим дарёи нурдур, мавж уруб дунёга сиғмамдур.

(Бобораҳим Машраб)

«Шариат ҳам, тариқат ҳам, ҳақиқат ҳам мендадур» ( Машраб) 
деб айта оладиган комил инсонлар учун рақсу самоъ, Худо 
йўлидаги ўтли нолалар, фараҳпи дамлар раводир. Инсон руҳиятида 
кечадиган, руҳни яйратадиган жами нарсалар бунда Аллоҳ 
муҳаббатини кучайтирувчи восита бўлади ва сўфийни Улуғ даргоҳга 
яқинлаштиришга хизмат қилади. Шуни ҳам айтмоқ керакки, бир 
қанча мутафаккир уламолар, гарчи ўзлари тасаввуфга дахлдор 
бўлмасалар-да, лекин биз айтган маънодаги само ва зикрни ғайри- 
шаръий ҳисобламаганлар, гуноҳга қўшмаганлар. Билъакс, Имом 
Муҳаммад Ғаззолий сингари донишманд кишилар илми калом 
билан тасаввуфни, шариат билан тариқатни қўшиш лозимлигини 
айтганлар. Ғаззолий назарида, олий даражадаги мустаҳкам имон 
сўфий имонидир, шунинг учун фано йўлидаги беинтиҳо ишқни 
исломнинг зарурий рукнларидан ҳисобламоқ керак. Имом Ғаззолий 
ўзининг «Иҳёу улум ад-дин» (Диний илмларни тирилтириш) ва 
«Кимёи саодат» (Саодат кимёси) номли китобларида тасаввуфни

79

www.ziyouz.com kutubxonasi



ислом илмларининг таркибий қисми сифатида чуқур ўрганган, 
тариқатни оламнинг ахлоқини покловчи ва ҳалок этувчи хислат- 
лардан қутқдрувчи йўл, деб кўрсатади.

Ғаззолийнинг худди шу иши Ибн Жавэийга ёқмаган. Унинг 
ёзишича, Ғаззолий «Иҳёу улум»да ботил (нотўғри деб топилган) 
ҳадислар ёрдамида тасаввуфни оқламоқчи бўлади, «ҳолбуки ўзи 
ўша ҳадисларнинг ботиллигини билмайди». Ғаззолий сўфиёна 
кароматларни бор нарса, ҳақиқат, деб айтади, дунё Парвардигор 
лардасилир, шунингдек, шариат ҳам зоҳирий нарса, сўфийлар 
фаришталар, руҳлар, анбиёларни кўрадилар ва улардан куйлар 
эшитадилар ва бунинг фойдаси катга, деб ёзали. Бу ахир исломни 
бузиш-ку, деб хитоб қилади Ибн Ж авзий. «Талбис ул-иблис» 
китобининг муаллифи Ғаззолийни ислоҳотчилик (реф орма- 
торликда) айблаган. Ваҳоланки, ислом тарихида ислом илмининг 
ривожи учун Имом Муҳаммад Ғаззолийчалик хизмати сингган 
одам кам бўлса керак. Ғаззолий исломни назарий жиҳатдан 
бойитди, уни янги давр тапабига мос равишда ривожлантирди, 
мустаҳкамлади. Исломни дунёга машҳур этди. Унга «Ҳужжат ул- 
ислом» — ислом ҳужжати, деган лақаб бекорга берилмаган. Мана 
бу ривоят ҳам Ғаззолийнинг буюкпигига ишорадир.

Абдураҳмон Жомий «Нафаҳот ул-унс» китобида келтиради: 
«Хожа Абу Али Формадий дерки, Ғаззолийнинг баъзи ишларидан 
норози бўлиб юрар эдим. Бир кун уйқу босди, ярим уйқу, ярим 
уйғоқлик орасида туш кўрдим: катга бир майдон ўртасида оқ 
иморат бўлиб, одамлар турнақатор тизилиб шу иморат томон 
борардилар. Сўрадимки, бу не иморат ва сизлар кимсиэдар? Жавоб 
бердиларки, бу бинода ҳазрат Расулуллоҳс.а.в. ислом дини ҳақида 
китоб ёзганларни қабул қилмоқда, биэ китоб ёзған кишилармиз. 
Мен ҳам улар орқасидан турдим ва бино ичкарисига кирдим. Ҳар 
бир мазҳаб эгаси тасниф этган китобини Пайғамбарга кўрсатарди, 
Имом Ш офеий, Имом Абу Ҳанифа ва бошқалар китобларини 
кўрсатдилар. Расулуллоҳ с.а.в. уларни ўз ёнига ўтқазиб, сийлали. 
Ҳамма тинчигандан кейин мен овоз чиқариб дедим: «Ё Расулуллоҳ, 
менинг қўлимда ҳам аҳли ислом ақидасини баён этувчи бир китоб 
бор, агар ижозат берсангиз, ўқиб берай». Расулуллоҳ саллаллоҳу 
алайҳи васаллам: «Қандай китоб?» деб сўрадилар. Дедим: «Қавоид 
ул-ақоид» (Ақида қоидалари) деган китоб, Ғаззолий таълиф этган*. 
Менга китобни ўқишга ижозат бердилар, ўтириб ўқий бошладим. 
Расули акрам сифатлари таърифига етганимла юзлари ёришди ва 
табассум қилиб делилар: «Қани Ғаззолий?» Ғаззолий ўша ерда 
эди, жавоб берди: «Ғаззолий менман». Расулуллоҳс.а.в. қўлларини 
узатдилар, Ғаззолий ул муборак қўлни ўпди ва кўзларига суртди 
ва Пайғамбар саллаллоҳу алайҳи васаллам ишораси билан тўрт 
мазҳаб соҳиби бўлган имомлар қаторига бориб ўтирди».

80

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бу бир ривоят, аммо унинг замирида катга ҳақиқат бор. Ҳақиқат 
шуки, Имом Ғаззолий аълам ул-уламо, буюк диншунос аплома 
сифатида ислом оламида тан олинган эди. Бунлай улуғ шайхнинг 
тасаввуфга ҳусни таважжуҳ этиши эса бежиз эмас эди. Чунки 
Ғаззолий бирданига сўфийлар тариқатини қабул қилганлардан 
эмас. У бошида фиқҳ ва ҳадис олими сифатида машҳур бўлган, ўз 
замонасининг барча илмларида тенгсиз устоз сифатида танилган 
эди. Ш арқнинг энг нуфуэли мадрасаси Ниэомияда раис ул-уламо 
(уламолар раиси) лавоэимига тайинланиб, уч юз толиби илмга 
дарс ўқирди. Аммо ёши элликка етганда бирдан мадрасани, 
дўстлари ва шогирдларини ташлаб, узлатни ихтиёр этди ва бунинг 
сабабларини ўзининг «Ал-Мунқиз мин аз-залол* (Гумроҳдиқдан 
қутулиш) китобида баён этди

«Мени тақлид тубанлигидан басират баландлигига қанлай 
журъат етказганини сенга ҳикоят қилай», — деб бошлайди китоби- 
ни Ғаззолий. «Калом илмидан нима олдим, аҳаи таълим (исмоилия 
маэҳаби) ва имомга тақлил қилувчиларким, ҳақиқатни англашдан 
қусурли ва ожиздирлар, қандай нафрат пайдо бўлганини айтай. 
Ва фалсафа тўқиш шевасини арзимас деб билганим ва тасаввуф 
тариқатини қандай афзал билганимни айтай».

Унинг ёзишича, ёшлигидан қалбида ҳақиқатга ташналик ҳисси 
борлиги учун «қўрқмасдан ўзини чуқур дарёга» ташлаган, яъни 
ҳар бир илмни дадиллик билан ўргана бошлаган. Ҳар бир тоифа- 
нинг ақидасини яхшилаб тафаккурдан ўтказган ва қониқмай яна 
янгисини ўргана бошлаган. Имом Ғаззолийнинг уқтиришича, илм 
икки хил бўлади. Бири — тақдидий илм, яъни ўтмишдан мерос 
қолган, ота-она ва устозлардан олинадиган билимлар. И ккин- 
чиси — кашф этилган илм. Тақлидий илм кўр-кўрона эргашиш 
билан бўлади, кашф этилган илм эса ҳар бир шахснинг қобилияти, 
шуурий изланиши орқали қўлга киритилади. «Менинг мақсадим 
амрлар ҳақиқатини кашф этиш эли», — дейди муаллиф Зотан, 
ҳаётда жуда кўп одамлар тақлидий билимлар билан қаноатла- 
надилар. Чунки янгилик яратмай, тайёр ҳунарлар, илмларни 
ўрганиб, кўп қатори яшаш осон. Аммо тараққиёт учун, инсоният 
тафаккурини олға силжитиш учун илоҳий ва дунёвий ҳақиқат- 
ларни, моҳиятларни излаш, кашф этиш зарур. Бу — айрим буюк 
шахсларнинг насибаси.

Ш ундай буюк шахслардан бири бўлган Имом Абу Ҳомид 
Ғаззолий Ҳақиқат толиби бўлиб, аввал калом илмини, сўнгра 
фалсафани, кейин исмоилия таълимотини ва охири тасаввуфни 
ўрганишга киришган. У илми капом ҳақида, фалсафа ва исмоилия 
ҳақида бир нечта китоб ёзади. Олим шундай хулосага келадики, 
илми калом ҳам, фалсафа ва исмоилия ҳам илоҳий ҳақиқатларни 
янгилатишга қодир эмас. Мана унинг хулосалари:
6 — Тасанвуф 81

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Мутакаплимлар ўз ақилаларини чуқурлаштириш учун жавҳар 
ва араз (фалсафа тушунчалари) масалаларида баҳс бошладилар 
ва фалсафага қўл урдилар. Лекин улар илмининг мақсади бошқа 
бўлгани сабабли уларнинг сўзи ниш онга етмади ва одамлар 
орасидаги шак-шубҳаларни бартараф қилолмадилар».

«Икки йил ичида файласуфлар илмини эгалладим Яна бир 
йил тафаккурга берилдим. Уларнинг китобларини такроран ўқир 
эдим. Уларнинг хато ва адашишларини англадим, раддига йўл 
топдим ва билдимки, (фалсафа) инсон камоли учун етарли эмас».

«Таълимийлардан (исмоилия аҳли) бир кишини учратдим... 
уларнинг китобларини топиб ўқидим, сўзларини кўрдим... Улар- 
нинг фасод-хатоларини далиллар билан исботладим. Хулоса шуки. 
уларда ҳам ишга ярайдиган ва фойда берадиган сўз тополмадим».

Шундан кейин Ғаззолий тасаввуф ва тариқатга юзланади. У ёзади:
«Ҳақиқат юзасидан англадимки, бу жамоат (яъни сўфийлар) 

аҳвол эгаларидирлар, сўз аҳпи эмаслар. Бу илмни таҳсил билан 
имкон қадар ўргандим, аммо қолган нарсаларни дарс таҳсили ва 
суҳбат билан эгаллаб бўлмасди, балки бу завқ ва сулукни талаб 
қиларди. Менга шу нарса аён бўлдики, тарикдтнинг асоси тарки 
нафс, тарки алоиқ экан, уқбога кўнгил боғлаш, бутун ҳиммат 
билан Худо сари юзланиш экан. Ўз ҳолимга қарадим ва кўрдимки, 
тааллуқларга ғарқ, дунё ташвишига кўмилган эканман».

Шундан кейин Ғаззолий қалбида ўтли ғалаёнлар бошлангани, 
шариат илми ва фалсафадан, дарсу таълимлардан совиганлигини 
ёзади. «Худо оғзимга қулф урди ва дарс айтолмадим, — дейди у, — 
овқат томоғимдан ўтмади, қувватим сусайиб борарди». Табиблар уни 
кўриб, руҳий муолажага муҳгож эканини айтадилар. Ғаззолий сафарга 
чиқиб, ўн йил шаҳарма-шаҳар юради. «Ва бу хил вақгларда менга 
шундай нарсалар намоён бўлдики, — деб таъкидлайди улуғ олим, — 
айтиб адо қилолмайман. ...Аниқ биддимки, сўфийлар Худойи таоло 
йўлининг ошиқу соликлари экан ва уларнинг сийратлари сийрат- 
ларнинг энг яхшиси ва уларнинг йўли энг тўғри йўл ва ахлоқлари 
энг покиза ахлоқдир. Шу даражадаки, агар дин асрорининг барча 
оқилу донишмандларини бир-бирларига қўшсалар ва хулқу атвор- 
лари, сийратларини ўзгартирсалар ва яхшиласалар ҳам бу даргоҳга 
йўл топмаслар. Чунки сўфийларнинг жамики ҳаракат на сўзлари 
зоҳиру ботинда Пайғамбарнинг чароғдонидан нур олгандир. Барча 
мукошафа ва мушоҳада Пайғамбар нуридан бошланали».

Имом Ғаззолий йўли якка ҳодиса эмас, бу кўпгина донишманд 
ҳакимлар, дин олимлари учун муштарак йўл эди. Чунки тафаккур 
аҳлининг аксари охир-оқибатда тасаввуфга келиб тўхтаганлар. 
Бояэид Бистомий, Юсуф Ҳамадоний, Нажмиддин Кубро ва 
Баҳоуддин Нақшбандлар бошида ҳадис илмининг уламолари эди- 
лар, кейин қониқмай, тасаввуфга юзландилар.

82

www.ziyouz.com kutubxonasi



Яна кичкина бир мисол. Ҳикоя қилалиларким, Абиварл ва 
Самарқанд орасидаги Толиқон қишлоғида дунёга келган Фузайл 
ибн Иёз Толиқоний (IX аср) ёшлигида қароқчи бўлган, карвон- 
ларни талаб кун кўрган экан. Кейин тавба қилиб, шариат илмлари- 
ни ўрганиш учун Куфа шаҳрига боради. Муҳаддис Мансур ибн 
Али Муьтамиддан дарс олади. Абу Жаъфар Содиқ, Суфиён Саврий, 
Ал-Аъмаш билан суҳбатлашади. Аммо ҳадисчиларнинг мунофиқ- 
лиги, Қуръон ва Ҳадисларни кун ўтказиш воситасига айлантириб, 
нафсга гирифтор бўлганларини кўрганидан кейин уларга қарши 
чиқади. Маккага борали ва бутунлай сўфийлик тариқатини қабул 
қилади» («Нафаҳот ул-унс», 216-бет). Ушбу мисоллар Ибн Жавзий- 
нинг сўфиГшарни ёппасига текинхўр, риё аҳли, деб бадном этиши- 
ни ҳам рад қилади. Очиғини айтганда, бундай тоифа, яъни ақидаву 
ғояни кун ўтказиш, бойиш воситасига айлантирганлар шариат 
аҳли ичида ҳам. тариқат аҳли ичида ҳам бор эди. Буларга қараб, 
бутун бир таълимот ҳақида хулоса чиқариш нотўғри. Ахир Ш арқ- 
нинг буюк шоирлари Саъдий Шерозий, Ҳофиз Шероэий, Хусрав 
Деҳлавий, Абдураҳмон Жомий, Алишер Навоий риёкор шайхларни 
нафрат билан танқид қилганлар-ку! Аммо улар, шу билан бирга, 
чин сўфийларни Ҳақиқдт кўзгуси, деб алқаганлар, эҳгиром этган- 
лар. Ҳазрат Навоий *Ҳайрат ул-аброр» достонининг тўртинчи 
мақолатида риёкор шайхларни қаттиқ ҳажв этиб, аҳли жоҳга, 
«гуҳфа-ю мол, мустағалу кенту суварғол» учун қилган худнамолик- 
ларини фош этар экан, охирила чин сўфийларни уларга зил қўйиб, 
мана бундай таърифлаган:

Ҳар сориким нозир ўлуб Ҳақ кўруб,
Қилгувчини Фоили мутлақ кўруб.
Туз йўл ила қотеъи водий алар.
Ким итуруб йўлини, ҳодий алар.
Улки қолиб зулмати ҳижрон аро,
Ё озиқиб водийи хирмон аро,
Хизрдек ул қавм тутуб элга йўл,
Кўргузубон манзили мақсадга йўл.

Ибн Ж авзий сўфийларнинт расм одатлари, кийимларини 
бидъат, деб танбеҳ берганини кўрдик. Аввало, шуни айтиш керак- 
ки, бундай фақирона кийимлар кийиб юриш ҳазрати Пайғамбар 
саҳобалари орасида ҳам бор эди (чунончи, аҳли суффа шундай 
кишилар эдилар). Расулуллоҳс.а.в.нингўзлари ҳам наматдан кийим 
кийишни хуш кўрганлар ва бир муддат ғорда яшаганлар. Демак, 
хирқа кийиш суннатга зид эмас.

Иккинчидан, тариқат аҳлининг ҳаммаси ҳам хирқапўш бўл- 
маган. Улар орасидаги риндлар, ошиқу девоналар, маломатий 
қаландарлар ҳеч бир расм-олатга риоя этмаганлар. Улар учун

83

www.ziyouz.com kutubxonasi



шариат одатлари қанчалик ортиқча бўлиб туюлган бўлса, тариқат 
одоби ҳам бир тузоқ деб қаралган. Нимаики руҳга зид бўлса, шаклу 
сурат сифатида эътиборни жалб этиб, Ҳакиқатдан четлаштирса, 
парда ҳисобланган ва эътироф қилинмаган.

Ва бундан-да ўтиб тараққий этган аҳдуллоҳ учун динлару 
мазҳабларнинг ўзи ҳам бир дунёвий восита, йўл бўлиб кўринган. 
Чунки барча динлар, барча шариатлар, Жалолиддин Румий айтга- 
нидай, бир мақсадга, яъни Ҳақ ҳузурига олиб боради. Шундай 
бўлгач, расму одатлардаги фарқларга бунчалик эътибор бериш 
шартми?

Дарҳақиқат:
Ҳар вали-ю ҳар набиро маслакест,
Лек то Ҳ ақ мераванд жумла якаст

( Румий)

(Ҳар бир пайғамбар ва валийнинг ўз маслаги-мазҳаби бор, 
лекин Ҳақ олдига борганда уларнинг ҳаммаси бир).

Бу ғоя Жалолиддин Румийнинг «Фиҳи мо фиҳи» (Ичингдаги 
ичингдадир) номли асарида яна ҳам равшанроқ баён этилган. «Бир 
кун Мавпоно бир жамоат ўртасида сўз айтарди, жамоат ичила ғайри 
динлар ҳам бор эди, улар ҳам таъсирланиб, завқ билан ҳолатга тушиб 
йиғлардилар. Барча сўрадики, улар нимани англайдилар ва нимага 
йиғлайдилар? Мавлоно дели: бу сўзларнинг маъносини ҳамма билиши 
лозим эмас. Ахир ҳамма Худонинг яшналигига иқрордир ва Худонинг 
Холиқу Розиқ эканини тан оладилар... шунинг учун бу сўзларни 
эшитгач ва ушбу сўзлар Ҳақнинг васфи ва эикридир, бас, улар 
ҳамманинг қалбини титратди ва завқҳосил қилди. Чунки бу сўзлардан 
Маъшуқнинг ҳиди ва уларнинг матлаби намоён эди... Йўллар хилма- 
хил бўлса ҳам, лекин мақсад бирдир. Қарагин, Каъбага олиб 
борадиган йўллар кўп. Бировлар Румдан, бировлар Шому Ажамдан 
йўлга чиқадилар. Бас, агар йўлларга қарасанг, турфа фарқларни 
кўрасан. Аммо агар мақсад сари боқсанг, ҳамма иттифоқ ва 
ягонадирлар. Ҳамманинг ичи Каъбага қаралган. У ерга етганда, йўлдаги 
баҳсу мунозара ва «сен кофирсан», «сен ботилсан», деган айблашлар, 
ихтилоф ва тсртишувлар барҳам топали:

Ихтилофи халқ аз ном ўфтод,
Чун ба маъни рафт, ором ўфтод.

(Халқнинт ихтилофи номдандир, маънига етгандан кейин ором 
оладилар, тинчийдилар).

Ана шундай. Чин сўфийлар маънига етиб ором олган, ҳақиқатга 
ташна бўлиб, Ҳақизлаган, жавҳарлар Жавҳари, моҳиятлар Моҳия- 
тига ошиқ зотлардирлар. Жавҳарни англаш учун эса жавҳаршунос 
бўлиш керак, холос.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ХИЛВАТ ВА АНЖУМАН

(ёки икки ҳадис ораси)

Абдураҳмон Жомийнинг «Нафаҳот ул-унс мин ҳазарот ул-қудс» 
асарида келтирилишича, ёш Муҳаммад Баҳоуддин илоҳий жазба 
хуруж этган, яъни кўнглида сўфиёна муҳаббат мавж урган тун- 
ларнинг бирида Бухоро маэоратларини зиёрат қилишга чиқади. 
Мазоротда бир неча шамлар ёниб тургани, аммо уларнинг шуъласи 
хиралигини кўради. Охирги қабрга етганда, юзини қиблага қаратиб 
ўтиради, шунда ғайб мўъжизаларидаи бири юз беради: қибла 
девори очилиб, кўз олдида бир улуғ тахт пайдо бўлади. Тахтда 
ўтирган одам юзига яшил парда тортилган, тахт атрофида эса 
бир нечта нуроний кишилар ўтирган бўлиб, Муҳаммад Баҳоуддин 
улар орасидан ўзининг биринчи пири — «қабул назари» билан 
Баҳоуддинни сийлаган ва унинг валийлик рутбасини болалиги- 
даноқ таниб, башорат этган Бобойи Самосийни кўриб, танийди. 
Тахт атрофида ўтирганларнинг қолгани ҳам Хожагон шайхлари 
эдилар, яъни Хожа Аҳмад, Хожаи Авлиёи Калон, Хожа Ориф 
Ревгарий, Хожа Маҳмуд Фағнавий, Хожа Али Рометаний. Тахтда 
ўтирган зот эса Хажа Абдулхолиқ Ғиждувоний эди. Машойихлар 
ўзларини танитгандан кейин Баҳоуддинга мурожаат қилиб, Хожаи 
бузург — Абдулхолиқ Ғиждувоний насиҳат тариқасида сўз айтажа- 
гини биддирадилар Шунда Баҳоуддин хожаларга мурожаат қилиб, 
тахтда ўтирган эотга салом бериш ва ул зотнинг жамолини кўриш 
истаги борлигини билдириб, ижозат сўрайди. Шайхлар бу талабни 
қондирадилар — яшил парда Абдулхолиқ Ғиждувоний юзидан 
кўтарилади. Баҳоуддин Улуғ хожага салом беради ва унинг нур 
ёғилиб турган юзини кўради. Абдулхолиқ Ғиждувоний ёш Баҳоуд- 
динга қараб дейди:

«Сенга кўрсатилган чироқлар ушбу йўлнинг истеъдод ва қоби- 
лиятига ишорат ва башоратдир. Истеъдод лш ш гини ҳаракатга 
келтир, токи нури равшанроқбўлиб, асрор кўзга кўринсин». Абдул- 
холиқ Ғиждувоний яна давом эттиради: «Ҳар қандай шароиту 
аҳволда қадамни амру наҳий жодасида (мартабасида) тутгин, яъни 
қадамни шариатдан ташқари қўйма ва суннату азимат талаблари 
асосида амал қилгин ва бидъатлардан уэоқлашгин ва доимо Муҳам-

85

www.ziyouz.com kutubxonasi



мад мустафо саллаллоҳу алайҳи васаллам Ҳадисини ўзингга раҳбар 
этгин ва ҳам Расул ва анинг саҳобаи киромлари ахбору осорининг 
таҳқиқ этувчиси, изловчиси ва сақловчиси бўлгин*.

Ушбу ривоят ва у билан боғлиқ ҳолла келтирилган сўзлар 
нималарга ишора этади? Биринчидан, шунга ишора этадики, ҳаэ- 
рат Баҳоуддин Нақшбанд ўэ сулукларини Хожагон сулукининг 
бевосита давоми деб билганлар. Иккинчилан. бу сулукнинг энг 
катта вакили ва пешвоси — «Хожаи бузург* Хожа Абдулхолиқ 
Ғиждувоний ҳисобланиб. Баҳоуддин ўэини Хожа Абдулхолиқ 
Ғиждувоний руҳониятилан тарбият топганини таъкидлаганлар, 
хожанинг ғоялари. амалий ўгитларини ўзларига дастур қилиб 
олганлар. Учинчидан, тасаввуфда истеъдод ва қобилият қайд 
этилали, яъни устоэлар сулукига тааллуқли бўлишнииг ўзи кифоя 
эмас, балки амалий ишлар ва назарий қарашлар, гафаккур ва 
заковат билан сулук тариқатини жонлантириш, ирфоний ҳаёт 
мўъжизаларини намоён этиб, илоҳий маърифат булоқпарининг 
кўзини очиш, сўниб бораётган шамларнинг пилигини фавқулодда 
заковат ва илму каромат билан тозалаб, илоҳий ҳақиқатлар нурини 
кишилар қалбида порлатиш зарур. Ш амларнинг хира тортганини 
айтиб Баҳоуддин, афтидан, Абдулхолиқ Ғиждувонийдан кейин 
Хожагон сулуки ишлари бир қадар сусайиб қолганига ишора 
этганлар. Дарҳақиқат, тасаввуф таълимоти, сўфийлик ҳаракати 
Хожа Баҳоуддин Нақшбанд фаолиятидан кейин Бухорои шариф- 
дагина эмас, балки бутун Мовароуннаҳрда, чинакамига жонланди, 
кенг халқ оммаси орасига ёйилли. Сўфиёна истеъдод деганда, 
Баҳоудлин Нақшбанд киши қалбига Аллоҳ таоло тарафидан юбо- 
риладиган жазба, яъни илоҳий ишқни назарда тутганлар. Чунончи. 
ул жанобдан бул мартабага қандай қилиб эришдингиз, деб сўра- 
ганларида, «Жазабатун мин ал-жазабот ал Ҳаққи ювазий амалас 
сақлайни» (Пари ва оламларнинг амали учун Ҳақнинг тортиш- 
ларидан бир тортиш кифоя қилади), дея жавоб берганлар. Ҳазрат 
Нақшбанд ана шу қудратли истеъдоди ва ақлу заковати ҳам 
каромату валийлик нури билан Хожагон тариқатини тараққий 
эттириб, унга тоза руҳ бағишладилар, тасаввуфда янги давр 
очдилар.

Абдулхолиқ Ғиждувонийнинг ўгитларидан келиб чиқадиган 
тўртинчи ва асосий хулоса — бу нақш бандия тариқатининг 
пайғамбар суннати, шариат ақоиди билан мустаҳкам боғлиқли- 
гидир. Нима учун ҳаэрат Нақшбанл буни махсус таъкидлаганлар? 
Тасаввуфни суннат асосида қайта тартибга келтиришга зарурат 
бормиди ёки, аниқроқ қилиб айтганда, тасаввуф суннат ва 
шариатдан чекинганмили, унда бидъатларга йўл қўйилганмиди?

Хожа Баҳоуддин Нақшбанд бу ҳақда ҳеч нарса демаганлар, ул 
зотнинг маноқиблари ва шогирдлари рисолаларида ҳам бу ҳақда

86

www.ziyouz.com kutubxonasi



гап йўқ. Умуман, тасаввуфла бир-бирини очиқтанқил қилиш, сулук 
ва силсилаларни ўзаро қарама-қарши қўйиш кўзга чалинмайди. 
Ҳатто, бирор масалада баҳс-мунозаралар бўлганда ҳам одоб 
доирасидан чиқилмаган, соф илмий-наэарий муҳокамалар билан 
чекланилган. Лекин ҳар бир сулук ёки тариқат вакили ўз йўлининг 
муҳимлиги, зарурлигини исботлашга ҳаракат қилиб, қоидалар ва 
талабларини баён этади. Ҳазрат Нашқбанд ҳам ўз сулукининг 
асосий қоилаларини баён этар эканлар, биринчи галда Қуръон ва 
Ҳадис йўлига содиқ қолишни қатъий кўрсатиб ўтадилар.

Аслини олганда, ҳақиқатан ҳам тасаввуфда турли сулук ва 
йўллар шаклланиб, ислом шариатига унчалик мувофиқ келмай- 
диган жиҳатлар пайдо бўлган эди. Ислом таркидунёчиликни рад 
этади, тасаввуфнинг асосий рукнларидан бири эса таркидунё- 
чилик, яъни зуҳд ва вараъдир. Ислом ўз-ўзини қийнаш, ортиқча 
риёзату ажзни маъқул ҳисобламайди, тасаввуф бўлса риёзатни 
инсонни поклаш, камолга элтишнинг бош йўли, деб ҳисоблайди. 
Шунингдек, тасаввуф аҳпи орасида фалсафа ва ҳикмат таъсирида 
инсонни Илоҳ даражасига кўтарнш, инсон билан Худони баробар 
қўйиш ҳоллари бўлган. Тавҳцд ва ваҳдатни англашда айрим шайхлар 
ислом тушунчаларидан хийла узоқпашиб, фалсафий мушоҳадакор- 
ликни авж олдирган эдилар. Бундан ташқари, валийликни набий 
лик билан тенг деб билиш, пайғамбарлик даъво қилиш, ҳол бехуд- 
лигида ғайришаръий сўзларни айтиш билан оламлар дилига шубҳа 
ва гулгула солиш ҳоллари содир бўлди. Айниқса, само мажлислари, 
рақсу қўшиқаралаш амалга ошириладиган жаҳрий зикр тушириш- 
лар, хонақоҳларни бошга кўтариб ғавго қилишлар ислом аҳкоми- 
нинг талабларидан ташқари эди. Буларнинг ҳаммаси маълум 
даражада тасаввуфни шариат билан ихтилофга олиб келди. (Буни 
олдинги бобда батафсил кўриб ўтдик.) Иккинчи тарафдан, сўфий- 
лар ўзларини Аллоҳнинг хос бандалари ҳисоблаб, халкдан ажратар 
ва ҳокимлар, шоҳу амирларга ҳам қарши қўйиб келардилар. Яъни 
шоҳ ва дарвеш — икки қарама-қарши қутб, бир-бирига яқинлаш- 
майдиган икки хил ахлоқий-ижтимоий моҳият, деб қаралгак. 
Дарвешлар — Худони севган, Худо йўлига бахшида инсонлар бўл- 
са, шоҳ ва мансабдорлар, бойлар — фоний дунё ошиғи, дунё 
лойига ботган инсонлардир. Дарвешнинг нияти халқдан асралиб, 
Холиққа етиш, чунки халқ билан банд бўлган одам Холиқни 
унутади, халқцан ажралмагунча Холиқ дийдорига етиш мумкин 
эмас. Шу боис тирик бўла туриб фоний дунёни тарк этмоқ, хилват 
ва гўшанишинликни ихтиёр этмоқ керак. Кўриниб турибдики, 
тасаввуфнинг моҳиятини ташкил этадиган бу талаб ҳам пайғамбар 
суннатига мувофиқ эмас.

Пайғамбар суннати — бу пайғамбаримиз Муҳаммад саллаллоҳу 
алайҳи васаллам нинг йўл-йўриқлари, айтган сўэлари, хулқ-

87

www.ziyouz.com kutubxonasi



атворлари, қилган ишлари лемакдир. Суннат аҳли Расули акрам- 
нинг барча ишлари, сўз ва кўрсатмалари, шунингдек хулафаи 
рошидин ҳамда саҳобаи киромларнинг ибратли ишлари ва нажиб 
хулқига қатьий амал қиладилар. Пайғамбарнинг ишлари ҳамма 
учун ҳаёт дастури, сўзи ва ғоялари эса Ҳаққа ошно этувчи бирдан- 
бир тўғри йўлланмадир, дейди суннат аҳли. Шуни айтиш керакки, 
тасаввуф аҳли ўэ ғояларининг аксарини Қуръони карим ва ҳадиси 
шарифлардан келтириб чиқарадилар. Дарҳақиқат, Каломуллоҳда 
мол-дунега меҳр қўйишнинг, шайтоний нафс ва ҳирсу ҳавасга 
берилишнинг ёмонлиги ҳақида оятлар кўп. Бир неча жойларда 
Тангри таоло ўз бандаларини фоний дунёга алданишдан огоҳлан- 
тиради, чунки дунёни севган одам Тангрини унута бошлайди. 
Шунингдек, нафснинг шумлиги ҳақида айтилган ҳадислар ҳам 
анча. Биргина Жомий ва Навоий таржима қилган «Қирқ ҳадис»да 
лунёпарастлик ва нафсга берилишнинг ҳалокатли оқибатларини 
баён этувчи бешта ҳадис бор. Шу билан бирга, Қуръони каримда 
насронийларнинг зоҳидона ҳаёти, таркидунё қилиб, калисо 
(монастир)ларда умр ўтказиши танқид қилинади, исломда роҳиб- 
лик йўқ деб кўрсатма берилади: «Ло раҳбонията фил ислом» — 
«Исломда роҳиблик йўқ». Бу ҳадис ислом аҳли орасида машҳур 
Мусулмон кишиси Аллоҳ томонидан инъом этилган неъматлардан 
баҳраманд бўлмоғи керак. «Ораларингиэда афзалроғингиз менман, 
лекин мен масжидга ҳам бораман, тотли овқатларни ҳам ейман, 
хотинлар билан ҳам бирга бўламан», — дея танбеҳ берган эканлар 
ҳазрати Пайғамбар зоҳидтабиат саҳобаларига. Ана шу ҳадислар 
қаторида ҳазрати Пайғамбарга нисбат бериладиган «Ал-Фақру 
фахрий», яъни «фақирлик — менинг фахрим», деган ҳадис ҳам 
мавжуд. Ривоятга кўра, бу ҳадисни Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи 
васаллам меърожга кўтарилиб, қайтганларидан кейин айтган 
эканлар. Чунки меърож тунида Расули акрам Аллоҳтаоло ҳузурига 
мушарраф бўлганида, Аллоҳўз Ҳабибига мурожаат қилиб, бошин- 
гизни кўтариб юқорига қаранг (Расулуллоҳ меърож туни ҳеч ёққа 
қарамай, фақдт Аллоҳдийдорини мунтазир бўлиб кутганлар), деган. 
Расулуллоҳ бошларини кўтариб, юқорига қараганларида, кўзни 
қамаштирадиган ажойиб нур дастасини кўрадилар. Расулуллоҳ с.а.в. 
Раббул-оламиндан: «Бу нима?» — деб сўраганларида: «Бу — Фақр- 
нинг ҳайкали», — деган нидо келади. Шундан кейин Пайғамбари- 
миз дарвешлар — камбағаллар, фақиру фуқароларни эъзозлаш, 
уларни сийлаш ва қадрлашни амр этапилар. Абу Ҳурайра разияллоҳу 
анҳу нақл қиладиларким, ҳазрат Али ибн Абутолиб каррамаллоҳу 
важҳаҳу дедилар: агар меърож кечаси Расулуллоҳ с.а.в. самода 
Ф ақрнинг ҳайкалини кўрган бўлсалар, мен эаминда Фақрнинг 
тирик ҳайкалини кўрдим, бу Расулуллоҳ с.а.в нинг ўзларидир.

88

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Ал-Фақру фахрий» ҳадиси тасаввуф аҳлининг байроғига айлан- 
ган эди, чунки «фақр» тушунчаси тасаввуфла махсус мавқега эга. 
У мақомотнинг алоҳида босқичини англатишдан ташқари, умуман 
дарвеш ликнинг м оҳиятини ҳам белгилаб келади. Тасаввуф 
луғатларида қайд этилишича, фақр «улуғ бир моҳият, инсоннинг 
илоҳий аслидир», фақирлик — дунёнинг моли ва аҳволидан ҳеч 
нарсага эга бўлмаслик. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд айтганларидай:

Ҳечи мо нею ҳеч кам не,
Аз ҳеч-ҳеч ҳеч ғам не,
Жанда дар пушту пушт гўристон,
Рўзе ки мирем, ҳеч мотам не.

(Ҳеч нарсамиз йўқ, шунинг учун ҳеч камимиз йўқ. Ҳеч-ҳеч, 
яъни у-бу нарса дейишдан ҳеч бир ғамимиз йўқ. Эгнимиэда жанаа- 
ю орқада қабристон, ўлган кунимиз мотам ҳам йўқ).

Қуйидаги байт ҳам тасаввуф аҳли орасида машҳур:

Дар кулоҳи фақр бошад чор тарк:
Тарки дуне, тарки уқбо, тарки тарк.

(Ф ақр кулоҳининг тўрт тарки — чиэиғи бор: бири дунёни, 
иккинчиси охиратни, учинчиси кулоҳни, тўртинчиси бошнинг 
ўзини тарк этишга ишора қилади).

Демак, фақр дунёни тарк этишни талаб қилапи, дунёгина эмас, 
охиратни ҳам тарк этиш керак. Бунинг маъноси шуки, Улуғ Танфи 
дийдоринииг ошиғи учун дуне ҳам, охират тушунчасига кирадиган 
жаннат, дўэах ва қиёмат ҳам арэимасдир. У барча тамаларни тарк 
этиб, фақат Аллоҳдейди. Хўш, шундай бўлгандан кейин «Исломда 
роҳиблик йўқ», дейиш  билан «Ф ақирлик— менинг фахрим» 
ҳадислари бир-бирига мазмунан зид эмасми? Зоҳид бўлмасдан 
фақр-дарвеш бўлиш мумкинми, бошқача айтганда, дунёни тарк 
этмасдан, тарки лунё қилиш мумкинми?

Бу саволларга жавоб қайтаришдан аввал фақр ҳақидаги фикрни 
яна чуқурлаштиришга ҳаракат қилиб кўрайлик «Фақр*нинг луғавий 
маъноси қашшоқлик, қашшоқ одам эса талабгор бўлади. Аммо 
Илоҳ йўлидаги фақирлик — бу ихтиёрий қашшоқлик, ботиний 
оламнинг барча ҳаваслардан холи-халос бўлиб, илоҳий файзни 
қабул қилишга ҳозирланишдир. Чунки инсон ҳамма вақг муҳтож, 
ниёзманддир. Ф ақрнинг ҳақиқати ҳам ана шу ниёзмандликдан 
иборат. Мутлақмустақиллик, мутлақ бойлик, мутлақ эҳтиёжсиэдик 
фақат Аллоҳга хос. Истиғно — буюклигу озодлик Аллоҳнинг сифати. 
Инсонки камолотга интилар экан, у ўз Раббига муҳ^ождир. Шунинг 
учун инсон ҳамиша Раббига қараб интилади, зеро банлалик — 
ҳожатмандликдир. Ш ундай қилиб, ф ақирлик бандаликнинг

89

www.ziyouz.com kutubxonasi



сифати, моҳиятидир. Ш униси ҳам борки, ф ақирликни мол- 
мулкнинг бўлмаслиги, деб тушуниш бир томонлама талқиндир. 
Фақирлик кўпроқ дунёга, мол-мулкка эгалик ҳиссининг йўқлиги- 
дир, яъни агар мол-мулк бўлса ҳам мен бунга эга эмасман, бу 
Тангримнинг мулки, деб билиш ва ҳамиша кўнгилда шу фикр 
билан юриш. Шу ақидага риоя қилиб, ҳазрат Баҳоуддин қул ва 
чўри сақлашни буткул рад этганлар: «бандалик хожалик билан 
келишолмайди», деганлар. Ҳ ақиқатан ҳам, одам одамни қул 
қилишга ҳақли эмас.

Шундай қилиб, фақир ҳожатманл ва талабгор бўлгани, банда- 
ликни олий фазилат билгани учун у ўзини камтарларнинг ками, 
ҳақиру ночор ҳисоблаб, ҳар доим Тангри иноятидан умидвордир. 
Хожа Баҳоуддин Н ақш банднинг халифаи кибори Муҳаммад 
Алоудцин Аттор сўзларидан: «Сўфий истиғно — буюкликдан, 
мустақиллик ҳиссидан ўзини сақласин ва Ҳ ақ субҳонаҳунинг оз 
неъматини кўп ҳисобласин ва ҳақиқий Буюкликдан қўрқувда 
турсин». Хулоса қиладиган бўлсак, фақирлик — хокисорликдан 
буюклик мартабасига кўтарилиш, ўзликни, «мен»ни бартараф 
этиб, пок бир руҳоний нур билан нурланиб, Мутлақият оламига 
қўшилиш. Шу маънода фақр мартабаси фано мақоми билан баравар 
Эътибор қилган бўлсангиз, Алишер Навоийнинг «Лисон ут-тайр» 
асаридаги охирги водийнинг номи ҳам «Фақру фано водийси» 
деб номланган. Қушлар, яъни соликлар пир — Ҳудҳуд раҳбарлигила 
барча тариқат манзиллари, руҳий тараққиёт босқичларини босиб 
ўтиб, ниҳоят «фақру фано водийси»да Симурғ — Тангри ҳузурига 
етишадилар ва ўзларида Симурғ аксини кўра бошлайдилар.

Демак, ҳамма гап ички, ботиний оламни поклашдадир. Агар 
«жисм фано шукласига яширинган» (Навоий) бўлса, агар қалбда 
Илоҳ муҳаббати ва жазбаси тўлиб-тошиб турса, киши хуш хулқи, 
нажиб сифатлари билан фазлу камолот ва кашфу каромат кони 
бўлса, унинг кийган кийими қанақалиги, мол-мулки бор-йўқли- 
гига қарамай, у Аллоҳ наздида фақирдир ва шу боис буюкдир, 
севимлидир. Бундай кишиларнинг энг муносиби ва энг улуғи, 
албагга, хожаи коинот Муҳаммад пайғамбардирлар. Ул зоти 
муборак илоҳийлик билан дунёвийлик, руҳонийлик билан жисмо- 
нийликни бирлаштирган. Ҳам набию ҳам валий, ҳам комилу ҳам 
фақир киши бўлганлар. Шундай буюк инсон оддий одамлар билан 
бирга юрдилар, хилват ихтиёр этган пайтлари бўлди, лекин 
мутлақ хилватга чекинмадилар, жамоат орасида юриб, ботинан 
Тангри фариштаси Жаброил алайҳиссалом билан сўзлашдилар, 
тарки дунё қилмадилар, лекин дунёга меҳр ҳам боғламадилар, 
тоат-ибодатни канда қилмасдан мусулмонларнинг ҳаётий масала- 
ларига жавоб топиб, уларнинг ишлари, амалларига йўл кўрса- 
тишга интилдилар.

90

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шундай экан. «Исломла роҳиблик — тарки дунё қилиш йўқ» 
ва «Ф ақирлик — менинг фахрим» ҳадислари мазмунан ўзаро 
номувофиқ эмас, аксинча, мураккаб хилқатдан тузилган инсон 
эоти учун бу икки жиҳатни бирлаштирмоқ вожиб ва зарур, негаки 
мутлақ таркндунё каби мутлақ дунёпарастлик инсон табиатига хуш 
келмайди. Мутлақ тарки дунё ҳаётга зид — у инсонни амалдан, 
касбу кордан маҳрум этади. Шу каби дунёпарастлик ҳам кишини 
илоҳийликдан, маънавиятдан четлаштиради, мол-дуне қулига 
айлантиради. Оралиқ йўл эса ҳар жиҳатдан мақбул ва тўғридир, 
зеро пок эътиқод ҳирс ва нафсни қаноат қамчиси билан савалаб, 
инсоннинг инсонлигини ҳимоя қилади ва ҳар қандай шароитда 
инсонни Тангри билан боғлаб туради. Ҳазрат Нақшбапд бую- 
радилар: «Ўз нафсларингизни ёмонлаб, таҳқир этиб туринг, чунки 
кимки Ҳақ субҳонаҳу инояти бирла ўз нафсини ёмон деб таниган 
бўлса, бу амал унинг учун осондир», яъни фақирлик мартабасини 
эгаллашнинг биринчи шарти нафсни бадном этиш ва ҳар лаҳзада 
«табиий вужудни кафолатлаб туриш», Ҳақнинг исботига интилиб, 
имонни мустаҳкамлаб бориш. Чунки Ҳ ақ таолонинг номи хоти- 
радан кўтарилган заҳоти унинг ўрнини шайтони лаин ва шайтоний 
нафс қутқуси эгаллайди.

Ўрни келганда, хилват «ёки узлат»нинг фойда-зарари ҳақида 
ислом уламолари ва атоқли шайхлар билдирган ф икрларни 
келтириб ўтмоқчимиз. Дин, тасаввуф, фалсафа илмларини инсон 
руҳияти, эҳгиёжлари нуқтаи назаридан ўрганган Имом Ғаззолий 
«Кимёи саодат» асарида алоҳида «Узлат» деган боб ажратиб, бу 
ҳодисанинг олти хил фойдаси ва олти хил зарарини кўрсатиб 
ўтади. Аввало шуки, Ғазэолий фикрича, узлат мутафаккир инсон- 
лар учун зарурий эҳтиёждир, инсон бот-бот ёлғиз бўлишни, ўз- 
ўзи билан якка қолиб, фикр даресига чўмишни, дунё ташвиш- 
ларидан вақгинча фориғ бўлгани ҳодда, тафаккурий идрокка бери- 
лишни хоҳдайди. Илоҳ ишқида ёнган кишилар учун бу интилиш 
яна ҳам кучлироқ Уларнинг руҳи муттасил ёлғиаликни қўмсайди, 
чунки агрофдаги воқеалар уларнинг бир нуқгага йўналтирилган 
фикрини чалғитади.

Имом Ғаззолий фикри бўйича, уэлатнинг фоқдалари қуйидаги- 
лардан иборат: биринчилан, уалат «фикр ва зикр фароғатини» 
юзага келтиради, зеро энг улуғ ибодат «фикр ва зикр ибодатидир». 
Бунда киши наинки лунёдан, балки ўэидан ҳам бехабар бўлиб, 
Ҳ ақтаоло ёдига берилали. Чунки Ҳақтаолодан бошқа ҳар қандай 
нарса Ҳақ таолодан бошқа билан машғулликка сабабдир». Ҳатто 
Расули акрам Муҳаммад саллаялоҳу алайҳи васаллам ҳам бошида 
«Ҳиро тоғидаги ғорга бориб халқцан апоқани уэди», дейди Ғаззолий.

Иккинчи фойда шуки, киши утпат туфайли «кўп иэтироблардан 
қутулади». Чунончи, ғийбат қилиш ва ғийбат эшитишдан, риё ва

91

www.ziyouz.com kutubxonasi



нифоқдан, амри маъруф ва наҳй мункардан халос бўлали. Жамиятга 
аралаш ган одам , деб таъкидлайди Ғазэолий, риёкорлик ва 
мунофиқликка аралашмасдан иложи йўқ. «Чунки агар халқ билан 
муроса қилинмаса, халқ ранжийди ва агар муроса қилсангиз, риёга 
йўл очасиз, ҳолбуки, муросаву мадородан риёни ажратиш қийин». 
Масалан, икки душманга сўэ бериб, иккаласи билан ҳам келишиб 
кетаман, деган одам иккию зламачилик қилади, агар шундай 
қилмаса, уларнингдушманлигидан қутулмайди. Ниҳоят, нодонлар, 
ғофиллар, дунёпарастларни кўриб юриш ҳам оғир азобдир. (Аҳмад 
Яссавийни эсланг: «Нодонлардан қочиб ер остига кирдим мано»), 
Доно учун нодон, мард учун номард, маъни аҳли учун суратпараст, 
сўфий учун аҳли дунё номаҳрам, улар бир-биридан қочади. Буюк 
шоир Абдураҳмон Жомий «Субҳат ул-аброр» асарида ёзади:

Бар касу нокас бар ҳарими хумул,
Қуфл кун абвоби хуружу духул.
Дайрнишин бош чу Исодамон,
Хона бипардоз эи номаҳрамон.

(Бениш онлик хилватхонасида касу нокасга кириб чиқиш 
эшикларини беркит. Исо нафаслилар каби дайрда ўтир, уйни 
номаҳрамлардан тоэала).

Учинчи фойда шуки, — леб давом этади Ғаззолий, — узлат 
қилган одам «фитнадан қутулади», зеро «ҳеч бир шаҳар фитна ва 
хусумат, таассуб ва ҳасаддан холи эмас».

Тўртинчи ф ойда ш уки, узлат қилган киш и одамларнинг 
ёмонлигидан халос бўлади, чунки киши то халқ орасида экан, 
«гумон ва туҳмат ранжидан озод эмас».

Бешинчи фойда шуки, «одамлар тамаи ундан узилади ва у ҳам 
одамлардан тама қилолмайдиган бўлиб қолади». Чунки киши дунё 
аҳлини кўрса, тама ҳирси ошаверади.

Олтинчи фойда шуки, «ландавурлар, нохуш табиатли киши- 
ларлан қутулади».

Аммо узлатнинг офатлари ҳам бор, чунончи, халқ билан 
муомала қилинмаса, дунё ва дин ишлари амалга ошмайди. Узлат 
эса муомала ва алоқани йўқ қилади.

Биринчи зарар шундаки, узлат кишини илм олишдан четлаш- 
тиради. «Ҳар кимки фарз бўлган илмларни ўрганиб олмаган бўлса, 
унга уэлат ҳаромдир»,— дейди Ғаззолий. Илм ҳосил қилмай узлатга 
чекинган киши вақтини уйқу ва бекорликда ўтказади, «туни билан 
ибодатга ўтирса ҳам қалби ғурур ва макрдан холи бўлмайди», хато 
устига хато қилаверади. (Гап келганда, қистириб ўтамизки, Ғаззо- 
лийни танқид қилган Ибн Жавзийнинг ноҳақлигини шу мисолнинг 
ўзи ҳам кўрсатиб турибди).

92

www.ziyouz.com kutubxonasi



Иккинчи эарар шуки, уалатга чекинган киши «манфаат етказиш 
ва манфаат олишдан маҳрум бўлади». Оиласи, фарзандлари бокув- 
сиз қолади. Ш унинг учун «кимнингким, аёлу оиласи бўлатуриб 
уларни таъминлаёлмай узлат этса — гуноҳдир». Ғаззолий яна лавом 
этиб ёзади: «Ҳалол касб билан шуғулланиб, муҳтожларга садақа 
бериш узлатдан кўра афзалроқпир ва агар кишининг ботинида 
Ҳақ таоло маърифатига йўл очилган бўлса, муножот билан унга 
берилса, бу барча тоатлардан яхшироқпир».

Учинчи зарар шуки, киши узлатда мужоҳада ва даъватдан 
орқада қолади.

Тўртинчи зарари шуки, узлатда «васвос ғалаба қилиб, кўнгил 
зикрдан нафратланиши мумкин».

Бешинчи зарари шуки, узлатда киши иёдат (касал кўриш), 
жаноза ва бошқа савоб ишлардан маҳрум бўлади.

Олтинчи зарари шуки, «уалат ҳдм такаббурнинг бир нави бўлиб, 
одамлардан эътибор, тавозу талаб қилишдир».

Маълум бўладики, Имом Ғаззолий Баҳоуддин Нақшбанддан 
салкам уч аср олдин хилват ва анжуман масалаларини муҳокама 
қилиб кўрган ва унинг фойдаси қаерда, эарурати ва зарари 
нимадан иборат эканлигини таҳлил этган экан. Ғаззолий бу 
икки қарама-қарш и руҳий эҳтиёжни бирлаштирадиган одамни 
орзу қилади, руҳан Ҳ ақ билан ва жисман халқ билан бўлган 
кишини буюкларнинг буюги ҳисоблайди. Олим назарида, ҳазрат 
Муҳаммад с.а.в.да «нубувват қуввати шу даражага етдики, тан 
билан халқ орасида эдилар, аммо руҳан Ҳ ақ билан бирга эди- 
лар».

896 йилда вафот этган Саҳд Тустарий ҳам «хилват дар анжуман» 
тамойилининг бошловчиларидан бўлган. Унинг сўзларидан: «Ўттиэ 
йилларким, Ҳақ билан сўалашаман, одамлар мени халқ билан 
сўзлашади деб ўйлайдилар. . шундай бўлсинки, киши кўнгли 
Маҳбуб бидан машғулликдан одамлар орасида бўлиб, аммо одам- 
ларни кўрмасин...».

Машҳур шайх Абу Саид Абул Хайр (967—1049) ҳам сўфий- 
ларнинг хилватнишинлигини ёқтирмаган. «Нафаҳот ул-унс»да 
келтирилишича, Абу Саид Абул Хайр шогирдларига қараб: «Мард 
улдурким, халқ орасида ўтирса ва муомала қилса ва уйланса ва 
халқбилан қўшилса ва бир лаҳза ҳам ўз Худосидан ғофил бўлмаса... 
банда ва Худо орасидаги парда еру кўк эмас, аршу курси ҳам 
эмас, балки сенинг манманлигинг ва хаёлларингдир, уларни ора- 
дан кўтар», деган.

Кўринадики, тариқат пайдо бўлиб, зоҳидлик ва узлатга чеки- 
ниш расм бўлгандан бошлаб, хилват ва анжуман ёхуд халқ билан 
ва Ҳақ билан деган тушунчалар мунозарага сабаб бўлиб келган. 
Ҳаэрат Баҳоуддин Нақшбанд икки томонни бирлаштириб, ҳам

93

www.ziyouz.com kutubxonasi



хилват сари руҳий эҳгиёжни қондириш ва ҳам жамоат ичила яшаб. 
элга фойла келтириш йўлидан борганлар.

Баҳоуддин Нақшбанд устозларидан мерос сифатида қабул 
қилган ва бемисл валийлик истеъдоди билан ривожлантириб, 
тариқат қоидаларига айлантирган усул ва рукнлар худди ана шу 
оралиқ йўлни ифодалаб, пайғамбар суннатига мувофиқ келар, 
суннатга хилоф бўлган расм-русум, одатлар («бидъатлар»)дан 
тасаввуфни тозапашга хизмат этарди. Чунончи, «Хилват дар 
анжуман* (жамоа ичра хилват) рукнини олиб кўрайлик. Ҳаэрати 
Хожа буни яна аниқлаштириб, «Дар зоҳир бо халқу дар ботин бо 
Ҳақ» (Зоҳирда халқ билан, ботинда эса Ҳақ билан) деб таъриф- 
лаганлар. Кўринибтурибдики, илгари тасаввуф аҳли орасида ҳамма 
вақг бир-бирига зид тушунчалар сифатида қўлланиб келинган халқ 
ва Ҳақ, халқ ва Холиқ, хилват ва анжуман, зоҳир ва ботин бир- 
бири билан келиш тирилган. Н омувофиқлар мувофиқлиги — 
парадокслар қатори келиб чиққан. Аммо бу ҳаёт қонунияти, 
диалектикасининг айни ўзидир. Яъни Худо васлига етишиш учун 
жаҳд этган солик халқдан ажралиб, мазоротлар, ғорларда, работу 
хонақоҳларда чилланишин бўлиши, оила-фарэанд, дўсту ёрлардан 
воз кечиб, буткул таркидунё қилиши шарт эмас. Одамлар билан 
бирга бўлиб ҳам ботинан Ҳақ ёди билан яшаб, қалбни поклаш 
мумкин. Баҳоуддин ҳазратларининг ўзлари, шунингдек, ул жаноб- 
нинг пирлари Бобойи Самосий, Саййид Амир Кулол, Қусам шайх, 
тариқат биродарлари, шогирд ва халифалари мунтазам равишда 
фойдали меҳнат билан шуғулланганлар: деҳқончилик ва боғдор- 
чилик қилганлар, ҳар бирининг бир ҳунари бўлган, ҳазрат Нақш- 
банд маноқибида дарвешлар ҳашар йўли билан қўрғон ва работлар 
қурганликлари ҳикоя қилинади. Нақшбандия ҳақида ёзилган 
мақолаларда бу жиҳат бот-бот ёритилгани учун батафсил тўхташни 
лозим топмадик. Бироқ шуни айтиш керакки, баъзи тадқиқотларда 
нақшбандиянинг «ижтимоикпигини» таъкидлаш, Али Сафийнинг 
«Рашаҳот» асарида келтирилган ва ҳазрат Баҳоуддинга нисбат 
бериладиган «Даст ба кору дил ба Ёр» (Қўл ишда, кўнгил ёрда 
бўлсин) шиорини талқин этиш давомида, ушбу таълимотнинг 
шаҳар ҳунармандлари руҳига мослиги таъкидланади. Бу нотўғри 
фикр эмас — Туронзаминнинг қадимги маданий шаҳарлари аҳо- 
лиси сунний мазҳабининг мустаҳкам ва мустақил давомчилари 
бўлгани учун нақшбандия шу ерда илдиз отиб, ривожланган Аммо 
ҳазрат Баҳоуддиннинг хизматлари яна шуки, ул зот шаҳар аҳолиси 
билан саҳро аҳли, тўғрироғи, қадимий ўтроқ маданиятли халқлар 
билан кўчманчи чорвадор халқларни ҳам ўзаро бирлаштирди 
Бугина эмас, нақшбандия ўзбек ва тожикларнинг маънавий-руҳий 
яқинлигини кучайтиришга ҳам хизмат қилган. Афтилан, бу яқин- 
лашиш Амир Темур салтанати даврида, яъни XIV—XV асрларда

94

www.ziyouz.com kutubxonasi



тарихан шаклланиб, ягона руҳ, ягона миллий маданият ва маъна- 
вият хусусиятини олган. Буни сезган Хожа Баҳоуддин Нақшбанд 
ҳар икки халқни мазҳаб-маънавият жиҳатилан бирлаштириш учун 
курашади. Натижада гурку тожик шайхларининг ўзаро муносабат- 
лари тобора кучайиб борган. Муҳаммад Боқирнинг «Маноқиби 
ҳаэрат Нақшбанл» номли рисоласида келтирилишича, Хожа Ба- 
ҳоуддин Қаршига бориб, Қусам шайх билан учрашиб, унинг 
ишончини қозонгач ва тарбиясини олгач, устози унга қараб: «Энди 
сен турку тожикка раҳнамо бўласан*, — дейди. Бундан олдин 
Саййид Амир Кулол Хожа Баҳоуддинга зикр талқини ва суҳбат 
таълимини бериб бўлгач: «Турку тожик машойихларидан кимни 
хоҳласанг, ҳузурига бориб, баҳраманд бўлишинг мумкин», — деб 
айтганди. Рус олими В.Л Гордлевский ҳам аср бошларида Хожа 
Баҳоуддин Нақшбандга бағишлаб ёэган мақоласида шуни таъкид- 
лаган эди. Унинг фикрича, ҳаэрат Баҳоуддин туркларнинг қадимий 
шомоний тасаввурларидан ҳам яхши фойдаланган. Баҳоуддиннинг 
Халил ота билан дўстлиги бунга яна бир мисолдир. Ҳазрат Баҳоуд- 
дин ҳикоя қиладиларким, валийлик нишоналари менда пайло 
бўлган дастлабки кеаларда туркнинг улуғ машойихларилан Ҳаким 
ота раҳматуллоҳни (Сулаймон Боқирғонийни) тушимда кўрдим, 
ул киши мени бир дарвешга топширдилар. Ул дарвешнинг сурати 
хотирамда қолди, уйғониб тушимни бувимга айтдим. Бувим 
дедилар: «Эй фарзанд, турк машойихидан сенга насибалар етгай». 
Хожа Баҳоуддин тушида кўрган дарвешни ўнгида кўриш иштиёқида 
юрали ва бир куни уни Бухоро бозорида учратиб қолади, Улар 
бир-бири билан топишиб, дўстлашиб кетадилар. Бу дарвеш Халил 
ота эди.

Мазкур воқеа яна икки нарсага далолат этади. Бири — Баҳоуд- 
диннинг ҳазрати Хожа Аҳмад Яссавий тариқатига таважжуҳи бўлса 
(чунки Халил ота Аҳмад Яссавий авдодларидандир), иккинчиси — 
Баҳоуддиннинг тасаввуфни давлат мафкурасига айлантириш, 
аниқроғи, шоҳу дарвеш орасидаги мухолифатни олиб ташлаб, 
уларни бирлаштириш учун ҳаракат қилганидир. Хожа Баҳоуддин 
Халил ота билан юриб, унинг кароматларининг шоҳиди бўлали, 
жумладан, биринчи учрашувдаёқ Хожа Баҳоуддин кўрган тушини 
айтмоқчи бўлганда, Халил: «Сенинг хотирингда нима кечган бўлса, 
бизнинг олдимизда аендир», — деб айтади. Халил ота олти йил 
Мовароуннаҳр подшоҳи бўлади ва ҳазрат Баҳоуддин унинг хизма- 
тини қилиб юради. Аммо Халил ота шоҳпик мансабида ҳам дарвеш- 
лигича қолган. Баҳоуддин ҳазратлари ҳикоя қиладиларким, муло- 
замат ва қабул пайтларида ундан «улуғ ишлар содир бўлур», қи- 
зиқки, Халил ота подшоҳ бўлатуриб, саройда Хожа Баҳоуддинга 
гоҳ лутф кўрсатиб, гоҳ танбеҳ билан тариқат одобини ўргатган. 
«Менга кўп фойдаси тегдн ва бу йўлда сайру сулух мақомида кап а

95

www.ziyouz.com kutubxonasi



ёрдам берди*, — деб эътироф этади ҳазрати Баҳоуддин. Агар саройда 
унинг салтанати одобини риоя этсам, хилватда эса «унинг 
суҳбатининг хос маҳрами эдим», дейди Баҳоуддин Нақшбанд.

Тасаввуф тарихида нодир ҳодиса: дарвешнинг тахтда ўтириши, 
мамлакатни идора қилиши ва ҳам мурид тайёрлаши Халил ота 
мисолида шоҳуларвешни бирлаштириш мумкинлигини исботлаган 
бўлса, хожа Баҳоуддиннинг унга хиэмат қилиши тасаввуф ҳукмрон 
бўлган салтанатни вужудга келтириш мумкинлигини кўрсатган. Бу 
подшоқликнинг қандай сиёсат юритгани ҳақида маълумотлар жуда 
оз, аммо шу нарса аниқки, Халил ота ушбу шоҳликни худди дунё 
каби «мажозий», фоний деб билган, барчага Ҳақ ризоси асосида 
муомала қилган. «Мажозий мамлакат» шоҳтиги завол топиб, Халил 
ота вафот қилганидан кейин, Баҳоуддиннинг кўнгли ҳам «дунё 
ишларидан батамом совийди» («Нафаҳот ул-унс», 365—366-бетлар). 
Шуларнинг таъсирида бўлса керак, Хожа Баҳоуддин Нақшбанд 
назарида шоҳу гадо баробар эди, ҳузурига шоҳлар бош эгиб кел- 
ганда, уларга айрича илтифот кўрсатмади, шоҳлар дуосига кўта- 
рилган қўли гадоларга ҳам «тожбахш» бўлди.

Нақшбандия мана шундай улуғ бирлаштирувчилик, қавмлар, 
табақалар ва тоифаларни ягона сунний йўлилаги сўфиёна мафкура 
асосила жипслаштириш ишини амалга оширган. Айни вақгда бу 
ҳол тасаввуф таълимотини «демократлаштириб», омма орасига 
чуқурроқ сингишига замин ҳозирлади.

Хожа Баҳоуддин Нақшбанднинг устози Абдулхолиқ Ғижду- 
вонийлан қабул қилиб олган «сафар дар ватан» (ватан ичра сафар), 
«ҳуш дар дам* (нафасда ҳушёрлик), «назар дар қадам» (назарни 
қадамлан узмаслик) каби қоида-талаблар «хилват дар анжуман» 
қоидасини ҳаётга татбиқ этиш усуллари эди. (Муҳаммад Порсо 
буларни «Қудсий сўзлар» деб атайди.) Чунки одамлар орасида 
ботиний хилватни таъминлаб туриш учун инсон ўзини-ўзи доимий 
равишла назорат қилиб туриши керак. «Ватан ичра сафар» — 
руҳнинг ўз асли томон сафари, яъни сайр филлоҳ. Гарчи бу қоида 
яшаган жой билан ошнолик, ўз халқи, қавмини ўрганиш, унинг 
аҳволидан хабардор бўлиш ва ўз қавмига раҳбарлик, руҳоний 
мураббийлик қнлишни назарда тутса-да, бироқ биринчи маъно 
истисно этилмайди. Ҳар икки маъно ҳам солик аъмолининг қандай 
давом этаётганини кузатиш, натижани баҳолашга ишора этади. 
«Назар дар қадам» — фаолиятни тадқиқ этиш, қилаётган ишлари, 
ҳаракатининг суннатга мувофиқлигини текшириб туриш ва қадам- 
ни ёмон жойларга қўймасликка интилишни англатади. «Ёд кард» 
(ёдлаш), «боз гашт» (такрорлаш, янгидан бошлаш), «нигоҳдошт* 
(эсда сақпаш), «ёд дошт» (эсдалик, эслаб қолиш) талаблари эса 
«зикри хафий» деб номланмиш яширин зикрга тегишлидир. Яъни 
зикрни назорат қилиш. Чунки эикрдан мақсад Аллоҳ номларини

96

www.ziyouz.com kutubxonasi



қуруқ қайтаравериш, тилда айтиб, дилда бошқа нарсани ўйлаш 
эмас, балки бу номларни дилда нақшлаб, муҳрлаб олиш учун 
жидду жаҳцдир. Ҳар бир солик зикр қанчалик уни Аллоҳ сифати 
ва зотига яқинлаш тирганини ўзи назорат қилсин ва агар ўзи 
уддалай олмаса, пир буни текшириб аниқдасин. Ҳаэрат Нақшбанд- 
нинг халифаи кибори Алоуддин Аттор дейди: «Бу замондаки, 
(кўплар) хафий зикри билан машғуддирлар, қалбдан эмас, ошқо- 
зондан айтадилар». Хожа Баҳоуддин Нақшбанд таълим беради- 
ларки, солик ҳамиша ўз ботини аҳволининг таҳқиқи пайидан 
бўлсин, назорат ва ҳифзу ҳисобни текш ириб туришни канда 
қилмасин. Алоуддин Аттор пирларининг фикрини давом эттириб, 
хатар ботинда ўрнашиб қолмаслиги учун, яъни дунё меҳри дилни 
банд этмаслиги учун киши ўзини кузатиши, нафас орқали бўшатиб 
туриши керак, деб айтади. Шунда ирода-ихтиер қайси томонда 
экани маълум бўлади. Киши қанчалик ботинга сафар қилса, шунча 
ўзини англайди, эотан ўзингга кетиш — ўзидан кетиш (ўзини тарк 
этиш) демак. Ва айни пайтда бу ўзингга қараб боришдир ҳам. Чунки 
ўзликни тарк этмоқ — ўзини танимоқдир. Ўзингдан бегонаву Ҳаққа 
ошнолик, ўзидан ғойибу Ҳаққа ҳозирлик шу тахлит қўлга кири- 
тилали.

Хожа Баҳоуддин Нақшбанд илова қилган «вуқуфи замоний* 
(муайян муддатда тўхтаб, ўзини-ўзи текшириш), «вуқуфи ададий» 
(зикр ҳисобини аниқлаш учун тўхташ) ва «вуқуфи қалбий» (қалб 
аҳволини билиш учун тўхташ) тамойиллари ҳам яширин зикрни 
мустаҳкамлаш ва кузатиб, натижасини билиш учун жорий этилган. 
Аммо шу ҳам маълумки, ҳазрат Нақшбанд эикр талқинига шун- 
чалик эътибор билан мухлислардан сурункали зикрни талаб қилган 
эмаслар. Бу ўринда қуйидаги ҳикоят ибратли: «Баҳоуддин Нақшбанд 
Х уросонга сафар қилганда «бузрукзодалардан бирига зикр 
таълимин дегондурлар. Ул сафардан қайтгонда аларга дебдурларки, 
ул таълим олгон зикрга иштиғол кўрсатмайдур ва тарк қилибдур». 
Шундан кейин Баҳоуддин ҳалиги одамни учратиб: «Биэни ҳеч туш 
кўрдингму?» — деб сўрайдилар. Ул одам: «Ҳа, кўрдум», — деб жавоб 
беради. Шунда ҳазрат Нақшбанд: «Шул санга басдур», дейдилар. 
Бу ҳикоят Алишер Навоийнинг «Насойим ул-муҳаббат» асарида 
келтирилган. Ҳазрат Навоий шундан кейин «Мундин маълум 
бўлурки, ҳар кимгаки оэ робитаи азизлар била бўлса, охир мулҳақ 
бўлур» деб ёзади (Алишер Навоий. МАТ, 17-том, 133-бет). Яъни 
азизлар билан озгина апоқада бўлган одам, агар сидқидилдан ихлос 
этган бўлса, Ҳаққа мушарраф бўлади. Ислом оламининг беназир 
намояндаси Хожа Баҳоуддин Нақшбанднинг сўзларидан ихлос ва 
сидқу садоқатга эътибор қилингани ва қонун-қоида талабларига 
кўр-кўрона эргашмасдан, моҳиятга қараб иш тутиш, ботиний 
ўэгаришга эътибор қилиш муҳимлиги сеэилади. Алоуддин Аттор

7 — Тасаввуф 97

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳам сурункали зикр тарафдори бўлмаган. «Мақсад кўп зйтиш 
эмас, — деб таъкидлайди у киши, — бир нафас давомида уч марта 
унг томондан бошлаб, юрак устига қараб зикрнинг афзали бўлмиш 
«Ла илаҳа иллаллоҳ* ва чапдан ўнгга қараб «Муҳаммадур расулул- 
лоҳ* дейиш кифоя».

Биз атайлаб «Ҳуш дар дам» рукни ҳақида алоҳида тўхталмоқ- 
чимиз, чунки бу кенгроқ шарҳни талаб қиладиган рукндир А,т- 
батта, бу рукнни ҳам хафий зикр талабларидан ташқари олиб қараб 
бўлмайди. Агар «дам* сўзининг луғавий маъноси нафас бўлса, 
демак, нафасни ҳушёрлик билан зикрга мослаш ёхуд ҳар бир 
нафасдан зикр учун оқилона фойдаланиш маъноси куэда тутилган. 
Бироқбу ўринда маъно чуқурроқ. «Дам* сўэи илоҳий файз, баракот 
маъноларини ҳам беради. Яъни «ҳуш дар дам» илоҳий файз- 
тажаллий нурини бехудлиқда эмас, балки ҳушёр ҳолда қабул қилиш. 
Нақшбандия таълимоти бўйича, сўфий ёки солики тариқат ҳамма 
вақг бедор ва ҳушёр, ўзидан ва атрофидагилардан бохабар бўлиб 
туриши керак. Бўлмаса у ўэини-ўзи назорат қилолмайди, ўзидаги 
сифатий ўзгариш, камолотни англамаслиги мумкин «Хилват дар 
анжуман» тамойили шуни тақозо этади. Бу фикрни ҳазрат Нақш- 
банднинг Жунайд Бағдодий сўзларига эътимоди ҳам тасдиқлайди. 
Жунайд Бағдодий (910 йил вафот этган) тасаввуф тарихида 
«саҳв» -- «ҳушёрлик» йўлини ёқлаган ва Боязид Бистомийнинг (879 
йил вафот этган) «сукра» — бехудлик кониепциясига қарши кураш 
олиб борган машҳур шайхдир. Бояэид Бистомий фикрича, сўфий 
то ўзини унутиш даражасига бориб етмаса, яъни руҳий тараққий 
этиб, халқни, дунёни буткул эсдан чиқариб, Худо ёдида масту 
девона бўлмаса фоний бўлолмайди ва Ҳақ висолига эришолмайди. 
Шу мақсадда «сукра»чилар само мажлислари уюштирганлар, 
жаэавага тушиб, ўзларини йўқотиб, кийимларини йиртиб ташла- 
ганлар. Жунайд бу равияни динга зид ва инсон шуури, тафаккурига 
зулм, деб ман этган. Сўфий ичидан маърифат дарёси тошиб, туғён 
мавж урганда ҳам ҳушини йўқотмасдан туриши керак, шунда у 
ҳақиқдт асрорини янада кўпроқ кашф этади ва бу дурларни ўз 
суҳбатдошларига туҳфа қилади. Назаримда, «ҳуш дар дам» рукни 
айни ана шу концепцияни ривожлантиради. Жунайд Бағдодийнинг 
«ҳушёрлик» концепцияси Хожа Баҳоуддиннинг барча ғояларига 
мос бўлиб, шариат талабларига ҳам жавоб берар, фақр ҳикматини 
ошкор этишга кўмаклашарди.

Хожа Баҳоуддин Нақшбанд ҳар лаҳзада имон учун курашиш 
керак, «табиий вужудни нафратлаб», Ҳақиқий маъбуд исботи учун 
интилмоқ лозим, деган фикрни баён этар экан, Ж унайднинг 
қуйидаги гапига суянади. Жунайд деган экан: «Олтмиш йилдирким, 
имон келтираман ва вужуднинг нафрати мен учун тариқатдир, 
лекин фақат ихтиёрни тарк этиш ва қусурларни кўриш билан аъмол

98

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳссил бўлмайли». Қусурларни кўриш билан кифояланмаслан, 
улардан қутулиш йўлини қидириш лозим. Қусур эса — мосувога 
боғлиқликдир. Мосуво, яъни дунё солик йўлида қалин бир парда 
кабидир Жунайд тилидан келтирилган байт:

Тааллуқ ҳижобасгу беҳосили,
Чу пайвандҳо бигсили восили.

(Дунё пардадир ва беҳуда нарсадир, боғлиқликларни узсанг — 
васлга етишасан).

Қўринадики, сўфийнинг имони оддий мўмин имонидан фарқ 
қилади. Сўфий учун имон фақат тилда Аллоҳнинг якка-ягонали- 
гини тан олиш, Унинг пайғамбари, китоблари, қиёматига ишо- 
нишгина эмас, балки доимий равишда вужуд пардасини бартараф 
қилароқ, асл моҳият томон интилиш ҳисобланган. Ҳазрат Баҳоуд- 
дин дейдилар: «Ҳақиқат аҳли имонга бундай таъриф берганлар: 
ҳақиқий имон дил Ҳақ субҳонаҳуга пайванд этилгандагина ҳосил 
бўлади, барча манфаатлар узилса ва қалб аҳли-тугуни пайдо бўлса, 
имон ҳам мустаҳкам бўлади».

Баҳоуддин Нақшбанд Жунайд Бағдодий сулукига рағбат бил- 
дирган, чунки бу сулук имон тозалиги, сокин ва осойишта сўфий- 
лик, шариатга таянган фақирликни тарғиб этарди. Шунга қарамай, 
Хожагон пирлари ўз силсилаларини Боязид Бистомийга олиб бориб 
улайдилар. Буни юқорида Васлий Самарқандий мисолида кўрдик. 
Балки бу бир анъанадир. Билъакс, нақшбандия сулукини Жунайд 
Бағдодий тариқатига улаш маъқул кўринади. Буни яна шу ҳам 
тасдиқлайдики, Жунайд каби Нақшбанд ҳам суҳбат таълимини 
жуда қадрлаганлар. Суҳбат таълими хафий зикр усулига ва «анжуман 
ичра хилват» талабига мосдир. Суҳбат само ва зикри жалони рад 
этади. Баҳоуддин ҳазратлари демишлар: «Бизнинг тариқатимиз 
суҳбатдир ва хилватда шуҳратдир ва шуҳратда офат (бор). Хайрият 
жамъиятдадир ва жамъият суҳбатдадир агарчи, башартики бир- 
бирини инкор этса».

Суҳбат — хилват — жамият. Яна номувофиқлар мувофиқлиги, 
бир-бирига зид тушунчаларни мослаштириш. Хилватдан мақсад якка 
бўлиш, яъни Аллоҳ билан бирга бўлиш демак. Икки киши бир жойда 
бўлса, бу хилват эмас, балки жамиятдир. Шу билан бирга, суҳбат 
камида иккита одам бўлишини тақозо этади. Хўш, суҳбат бўлгандан 
кейин, хилват бўлиши мумкинми? Агар суҳбатдошлар суҳбати 
ирфон мавзуида бўлса, агар уларнинг баҳс-мунозараси Ҳақнинг 
ҳақиқатига яқинлаштирса, демак, бундай анжуман хилват ўрнини 
боса олади. Чунки хилватдан мурод маърифатдир, суҳбатдан мурод 
ҳам илоҳий маърифатдир. Нақшбанд жанобларининг суҳбат ҳақидаги 
фикрлари яна шуниси билан муҳимки, унда пиру мурид суҳбати,

99

www.ziyouz.com kutubxonasi



бошқача айтганда, бири насиҳат қилиб. иккинчиси сўзсиз қулоқ 
соладиган суҳбат эмас, балки ҳақиқий орифона суҳбат назарда 
тутилган. Яъни мунозара ва фикрий-шуурий далил-исбот билан 
ҳақиқдтни аниқлаш, сўфиёна ботиний чарақпашларни бир-бирига 
туташтириш, бир-биридан баҳраманд бўлиш. Нақшбанд ҳазратлари 
«хилватда шуҳратдур», деганларида узлатни, чилланишиндикни 
назарда тутганлар. Зеро элдан ажралиб, хилватнишинлик қилиш 
ҳам шуҳратпарастлик, ўзини кўз-кўз қилишнинг бир тури, Шу боис 
бу офат келтиради, васвасага сабаб бўлади. Агар тариқат соликлари 
бир-бирлари билан суҳбатлашсалар, бунда, «хайру барака кўп», 
дейди шайхи бузургвор. Ҳазратнинг мана бу фикрлари ҳам ажойиб: 
«Толиб Ҳақ таоло дўстларидан бўлган дўсти билан суҳбатлашар 
экан, ўз ҳолидан хабардор бўлсин ва суҳбат замонини ўтган замонлар 
билан қиёсласин. Агар тафовут кўрса, ул азизнинг суҳбатини ғанимат 
билсин». Нима дейилмоқчи? Айтмоқчики, солик суҳбатдошининг 
фикрларини диққат билан кузатсин, агар унинг гаплари янгилик 
бўлса, бундай одам билан суҳбатни давом эттирсин. Диққат 
қилсангиз, Баҳоуддин бу ўринда ҳам ўз аҳволидан воқиф бўлишни 
алоҳида таъкидлаганлар. Демак, суҳбат ҳушёр ва заковатли одамлар 
иши, бехуд, «девона»га суҳбат кор қилмайди.

Баҳоуддин Нақшбанднинг суҳбатга эътибор беришларининг 
сабаби шуки, бу ҳам Расулуллоҳ с.а.в.дан қолган суннатдир. Зеро 
Расулуллоҳ с.а.в. дин асослари, шариат аҳкомини ва ҳам ғайб 
асрорини суҳбат билан бошқаларга тушунтирар эдилар. Ш унинг 
учун у киши билан бирга бўлганларни саҳобалар, яъни аҳли суҳбат 
деб атаганлар. Қизиғи шундаки, «Масобеҳ» китобининг муаллифи 
хилватни суҳбат амрларидан деб ёзади ва зарурий эҳтиёжлардан 
деб кўрсатади. У ёзади: «Одамлар ҳазрат Расулуллоҳ с.а.в.билан 
доимо суҳбат қилардилар, аммо Пайғамбардан сўнг аста-секин 
мақталган сифатлар камайиб, баҳс-мунозара, ихтилоф-айри- 
лишлар юз берди. Натижада хилватга эҳтиёж туғидди, хилватни 
қўмсадилар ва Ҳ ақ изловчилар дин бутунлиги учун хилватхо- 
наларни танладилар». Маълум бўладики, хилват фақат тасаввуф 
аҳлининг аъмоли эмас экан, балки Ҳақ ва ҳақиқатга кўнгил қўйган 
ҳар бир одам жамиятдан қаноатланмаса, у ёки бу даражада 
гўшанишинликни қўмсар экан.

Ҳазрат Нақш банднинг ўзлари кўп улуғларнинг суҳбатини 
олганлар ва муридларни суҳбат воситасида тарбиялаганлар. Ул 
зотнинг Муҳаммад Порсо, Алоуддин Аттор сингари шогирдлари 
ҳам суҳбат усулини маъқул кўрганлар. Бир нечта китоблар муал- 
лифи, «қудват ул-уламо» лақабини олган Саййид Ш ариф Жур- 
жоний эътироф этади: «Мен то шайх Зайниддин Ало хизматига 
етмагунча рафздан (ш иадан) қутулмадим ва то Хожа Аттор 
суҳбатини олмагунча Худони танимадим».

100

www.ziyouz.com kutubxonasi



Албатга, суҳбат таълими Нақшбанддан илгари ҳам бор эди. 
Эслатганимиэ Жунайд Бағдодий, Шайх Харақоний, Шайх Абу 
Саид Абул Хайр, Жалолиддин Румий, Шамс Табризийларнинг 
сурункали суҳбатларини олиб кўринг. Румий, дарҳақиқат, хилватга 
кириб, Шамс билан ойлаб суҳбатлар қурган. Аммо Нақшбанд 
суҳбатлари у киш ининг бош қа тарбия усуллари — яш ирин, 
ботиний зикр, «анжуман ичра хилват» қоидапарига мувофиқ- 
лаш тирилган, суннат йўриғига солинган эди. Нақш банднинг 
диққат-эътибори тасаввуфни шариат билан келиштириш, илҳом 
ҳаяжонлари ва туғёнларни, Мансур каби «Анал-Ҳаққ» деб нидо 
қилишларни (Хожа Али Рометаний сўзи: «Агар Ер юзида Хожа 
Абдулхолиқ Ғиждувоний шогирдларидан битта бўлса ҳам Мансур 
ҳеч қачон дорга осилмайди») сўндирди, ловуллаган алангалар 
ўрнига лахча манқалларни пайдо этиб, бетоқат булбул эмас, жим- 
гина шамга талпиниб ёнадиган парвонани афзал деб билди. Апишер 
Навоий эса, ҳазрат Нақшбанд ва у кишининг сулукидаги шайх- 
ларни «Лисон ут-тайр»да судра дарахти (жаннат дарахти)даги 
қушларга ўхшатади. Бу қушлар сокин ва тинч ҳаёт кечирадилар. 
Ҳеч нарсадан норози эмаслар, ҳар ёққа таллиниб парвоз қилмай- 
дилар:

Бор анингдек қушки очмай болу пар,
Судра шохи устида айлар мақар.
Келди хилватгоҳи они анжуман,
Сайр этар, лекин ери доим ватан.
Арш парвоз ўлди-ю судранишин.
Элта эоҳир айламай парвоэ ишин.
Эрмас ул Симурғдин айру даме,
Васлидин кўнглига ўэга оламе.
Етмайин жонига ҳажридин гаэанд,
Сурати васлида ҳар дам нақшбанл.
Васлидин мамлу, вале дам асрабон,
Ғайрдин ҳолини мубҳам айлабон.
Боши уэра мавҳабат тожи анинг,
Жилвагоҳи васл меърожи анинг.
Васли юэ минг дарядин кўнглида жўш,
Лек ўлуб оғзи садаф янглиғ хамуш.

Улуғ шоир Н ақш банд сулукининг моҳиятини жуда аниқ 
таърифлаб берган: ботиний ҳолни халқдан яшириш, ботиний олам 
билан Ҳ ақ васлига мушарраф бўлиш, кўнгилда ирфон нурини 
лиммо-лим сақлаш, аммо буни ўзгалардан (ғайрдан) пинҳон 
тутиш, дилда маърифатнинг юз минг дарёси тошиб турса ҳам, 
садаф каби оғизни очмаслик. Зеро, садафнинг оғзи берк бўлгани 
учун ичида дур ҳосил бўлади. Навоий «дам асрабон» иборасини 
ишлатиб, «ҳуш дар дам»нинг яна бир маъносини зоҳир этган. Яъни

101

www.ziyouz.com kutubxonasi



ички сирни ошкор қилмаслик, тилга эҳтиёт бўлиш. Буларнинг 
ҳаммаси Боязил Бистомий, Мансур Ҳаллож каби «сўл қанот» 
сўфийларга эимлан танбеҳэди. Шунинг учун Баҳоуддин Нақшбанд 
ўз тариқатлари моҳиятини тушунтириб, деганлар: «Бизнинг 
тариқатимиз урваи вусқодир (мустаҳкам тутқичлар), яъни ҳазрат 
Расулуллоҳ саллаллоҳу алайҳи васаллам мутоибати этагидан тутмоқ 
ва саҳобаи киром меросига эргашишдир» («Нафаҳот ул-унс», 369- 
бет). Ва яна қўшиб қўйганлар: «Ҳар ким бизнинг тариқатдан юз 
ўгирса, динида хатар кўради».

Шу тариқа, нақшбандия аҳоли орасида тасаввуф ғояларини 
кенг ёйиш билан ислом динини мустаҳкамлашга хизмат қилиб 
келди. Бу ҳол, афтидан, бошқа тариқат вакилларининг эътирозига 
сабаб бўлган, улар нақшбандияни тасаввуфни сийқалаштириш, 
ўтмаслаштиришда айблаганлар. Буни шундан ҳам билса бўладики. 
нақшбандия сулукининг йирик намояндаси Хожа Аҳрор Валий, 
нақшбанлия мухолифларини танқид қилиб, бундай деганлар: 
«Хожагон хонадонининг баъзисининг сўзи ва аҳволи баёнидан ва 
уларнинг равишу тариқатидан, хусусан, Хожа Баҳоуддин за ул 
зотнинг асҳоби, қуддисаҳу асроруҳум, маълум бўлурки, алар аҳли 
суннат вал жамоат эътиқодидадирлар ва шариат аҳкоми итоати 
ҳам Саййидул мурсалин йўли тобелигини риоя қилурлар ва 
банддтик давомиким, жаноби Ҳ ақ субҳонаҳу ва таолога огоқчик- 
нинг давомидир, шуур ва вужудга ортиқча заҳмат етказмай сақ- 
ларлар. Шундай экан, бул азизларни инкор этувчи гуруҳлар ҳасад 
ва кўролмасликдан бу ишни қилурлар Ҳавою ҳавас, ҳасад гов- 
мижжаси аларнинг кўзини кўр қилибдур, ноилож ҳидоят анвори 
ва валоят осорини кўролмаслар» (Нафаҳот ул-унс, 394-395-бет).

Ҳолбуки, нақш бандия таълимоти маш риқдан мағрибгача 
таралгандир, деб фахр билан қайд эталилар Хожа Аҳрор Валий, 
буни инкор қилиб бўлмайди:

Нақшбандия ажаб қофиласолоронанл,
Ки баранд аз роҳе ба Ҳарам қофиларо 
Аэ дили солики раҳ жазбаи суҳбаташон 
Мебарал васвасаи хилвату зикри чиларп.
Қосире гар эанал ин тоифаро таъни қусур.
Ҳошаоллоҳ, ки барорам ба забон ин киларо.
Ҳама шерони жаҳон бастаи ин силсилаанд,
Рўбаҳ аэ ҳийла чи сон бигсилад ин силсиларо.

(Нақшбандия пирлари ажаб сарбонлардирки, тўғри йўлдан 
карвонни Макка сари элтурлар. Суҳбатларининг жазбаси тариқат 
солики қалбидан хилват васвасаси ва чилла зикрини суриб 
ташлайди. Агар бирор калтафаҳм бу тоифани қусур-камчилиқда 
таъна қилса, Худо сақласинки, мен бунлай сўзни тилга олмайман.

102

www.ziyouz.com kutubxonasi



Жаҳоннинг барча шерлари — эранлари шу силсила — занжирга 
боғланганлар. Тулки ҳийла билан бу занжирни уза олурми?).

Назаримла, нақшбанлия силсиласининг шуҳратига сабаб бўлган 
омиллар бир қадар равшанлашди. Охирида яна бир нуқтада 
тўхталмоқчимиэ. Кейинги пайтларда ушбу таълимотга бағишлаб 
тадқиқотлар ёзилмоқда. Бу яхши, лекин бир жиҳат ташвиш- 
лантиради, бу -  нақшбандияни ҳадеб «хилват» тушунчасига зид 
қўйиб талқин этишдир. Шуни яна такрорламоқчимизки, Хожа 
Баҳоуддин Нақшбанд ҳазратлари «зоҳирда халқ билан ва ботинда 
Ҳақбилан» шиорини кутариб чиққан бўлсалар-да, аммо хилватни 
бутунлай инкор этган эмаслар. Умуман, хилватни инкор этиб, 
сўфий бўлиш мумкин эмас. Чунки тасаввуф ботин билан, ғайб 
одами билан ошноликдир, бу эса табиий равишда алоҳида ҳаёт 
тарзи, омманикига ўхшамаган руҳий-маънавий равиш ва амал- 
ларни талаб қилади. Хилватнинг ҳақиқати ғайри Илоҳнарсалар ва 
ишлардан фориғ бўлиб, дилни Худо муҳаббатига боғлашлан иборат 
Нақшбанлия буни чилла ўтирмасдан, суҳбат билан қўлга кири- 
тишни тарғиб этади. Ҳамма фарқ ана шунда, яъни «хилват дар 
анжуман» қоидасини ҳақиқатга етишишнинг ўзига хос усули, та- 
риқат тарзи деб билмоқ керак. Аммо бу ғоят оғир йўл эди. Пай- 
ғамбар истеъдодидан баҳраманд истеъдодгина буни уддалай олиши 
мумкин. Ҳазрат Нақшбанд шунлай қудратни ўзларида сезганлар. 
Шуни ҳам қайд этмоқ ўринлики, самоъ ва зикри жалони ёқтир- 
маган Баҳоуддин ҳазратлари, куй-қўшиққа бетараф муносабатда 
бўладилар. «М аноқиби Хожа Баҳоуддин Нақшбанд» китобида 
келтириладиким, ул эотдан сиэнинг мусиқа, сурудга муносаба- 
тингиз қандай деб сўраганларида, ул киши ўаларига хос заковат 
билан сўз ўйини орқапи жавоб берганлар: «Мо ин кор накунем, 
вале инкор накунем» («Биз бу ишни қилмаймиз, аммо инкор ҳам 
қилмаймиз»).

Жамият билан бирга бўлиш деганда, хожагон шайхлари истаган 
одам билан муомала қилишни наэарда тутмаганлар, Хожа Баҳоуд 
дин Нақшбанд шоҳу дарвеш хилқатли Халил отадан ажралганлан 
кейин умуман бирор мансабга қизиқмаган, фақирона ҳаёт кечи- 
риб, буни ҳдр қандай бойлик ва ҳашаматдан афзал билган. Ю қо- 
рида келтирилган рубоий буни тасдиқловчи далил бўла олади. Аммо 
Хожа Баҳоуддин сўзларидан яна бирини келтирамиз: «Ҳақ 
субҳонаҳу ва таолонинг яқини (ҳамсояси) бўлмоқ Ҳақ халқининг 
яқинидан (ҳамсоясилан) кўра авло ва мубарродир». Демак, Ҳақ 
ва халқни муқобил қўйишдан буткул воз кечилган эмас. Ҳазрат 
Баҳоуддин ҳар замон такрорлаб юрган байтлардан:

Ту то кай гўри мардон мепарастй,
Ба гирди кори эшон бошгар дурустй

103

www.ziyouz.com kutubxonasi



(Азизларнинг қабрларига қачонгача сиғинасан, агар тўғри 
йўлдан бормоқчи бўлсанг, уларьинг ишларига эргаш). Ҳазрат 
Баҳоуддиннинг «хожалик бандалик билан тўғри келмайди», дея 
канизак ва ғулом сақламагани, иложи борича биров хизматини 
суиистеъмол қилмагани ва «одамлар юкини енгил қил, аммо ўзинг 
одамларга юк бўлма», деб таълим бергани ҳам бул азизнинг нақадар 
нажиб инсон бўлганидан далолат беради.

Хуллас калом, нақш бандия тариқати тасаввуфдаги ҳаддан 
таш қари ҳолатларни ислоҳга келтириб, риёзат ва покланиш  
камолотини жисмоний ва ижтимоий-ахлоқий эҳтиёжлар билан 
мувофиқлаштиришга интилиб келли, моддий дунёга кескин муқо- 
бил туриш ўрнига раҳнамолик ва тарбияни биринчи ўринга қўйди, 
шарр ва ёвузликни нафрат ва ўч ҳисси билан қарши олмай, шафқат 
ва меҳр орқали уни ззгуликка айлантириш пайида бўлди. Шу 
муносабат билан Васлий Самарқандий «Назм ус-силсила»да кел- 
тирган бир ҳикоятга диққдтингизни тортмоқчиман. Зуннун Мисрий 
ўз шогирдлари билан кемага ўтириб, Нил дарёсига сайрга чиқади. 
Бошқа томондан яна бир кема сузиб келардики, унда ўтирганлар 
шароб ичиб мастлик қилар, сўкишар, дарвешлар томон беадабона 
сўзлар отиб, кўнгилларини ранжитардилар. Шогирдлари Зуннун 
Мисрийдан дуо қилиб, нобакор авбошларни сувга чўктириб жазо- 
лаш, ғарқ этишни сўрайдилар. Шунда Зуннун Мисрий дуога қўл 
кўтариб, Худодан кемадаги одамлар кўнглида инсоф чироғини 
ёқиш, илоҳий нур юбориб, уларни Ҳақйўлига киритишни сўрайди. 
Дуо ижобат бўлиб, авбошлар тезда ҳушёр тортадилар, бутунлай 
ўзгариб, қилган ишлари, феъл-хўйларидан пушаймон бўладилар 
ва Шайх олдига ўтиб, тавба қиладилар.

Жуда ибратли ҳикоя, шундай эмасми? Нақшбанлия моҳияти, 
ҳаётийлиги ва гуманизми яхши ифодапанган бунда.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ФУТУВВАТ

Умрни дўстлар хизматига бағишлаш, фақат яхшиликни ўйлаб, 
яхшилик қилишлан чарчамаслик, эзгу хулқ-атворга эга бўлиш, 
борини ўзгалар билан баҳам кўриб, муҳтожлар ҳожатини чиқариш, 
пиру устозлар, дўст-биродарлар номуси, шарафини ҳимоя этиш, 
зоҳиран ва ботинан пок юриб, ҳалол-покиза инсонлар суҳбатини 
қозониш...

Ш ундай сифатларни ўзида мужассамлаш тирган киш илар 
бизнинг тарихимизда кўп бўлган. Улар жамоа бўлиб уюшиб, ўз 
эзгу ниятларини амалга оширар эдилар. Уларни жавонмардлар, 
ахийлар ёхуд фатийлар деб атардилар («жавонмард» — мард йигит 
демақдир. «Фатий» сўзи ҳам шу маънони билдиради, «ахий» — 
биродар, дўст демак), уларнинг тариқати — маслаги эса жавон- 
мардлик ёки футувват деб юритилган. Қадимий Хуросон ва Мова- 
роуннаҳр шаҳарларида X асрдан бошлаб жавонмардлик ҳаракати 
анча кенг ёйилган эди. Жавонмардлар муайян қоида-талабларга 
риоя этар, маънавий ва жисмоний етукликка интилар, қаердаки 
бўлмасинлар ва нима иш билан шуғулланмасинлар, мардлик ва 
олийжаноблик намунасини кўрсатар, зулм ва ҳақсизликка қарши 
курашардилар, хўрланганлар ва таҳқир этилганларни ҳимоя қилар- 
дилар. Улар наздида дунё бойлиги эмас, балки инсон қадри устун 
турган, жавонмардлар олтин-кумушни назар-писанд қилмаганлар, 
балки уни маънавият тараққиёти учун бир восита деб қараганлар, 
холос. Араб сайёҳи Ибн Батута «Сафарнома» китобида ёзади: «Мен 
дунёни кезиб, бундай одамлар (яъни жавонмардлар)дан кўра эзгу 
ниятли ва эзгу хулқпи кишиларни кўрмадим. Шероз ва Исфаҳон 
аҳолиси гарчи ўзларини жавонмардларга ўхшатсалар-да, аммо улар 
(яъни Хоразм ва Мовароуннаҳр жавонмардлари) ғариб-мусофир- 
ларни сийлаш ва меҳмондорчиликда улардан баланд турадилар. 
Уларни Ироқда шотир, Хуросонда сарбадор, М ағриб (Анда- 
лусия)да сукра («сукра* — маст демак) дейдилар. Уларга тобе жой- 
ларда адолат расми шундай ривожланганки, уларнинг лашкар- 
гоҳдари, уйлари остонасида олтин ва кумуш тангалар ерга сочилиб 
ётади ва эгаси топилмагунча ҳеч ким бу пулларга тегмайди*.

105

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ж анонмардлар оддий халқ ичидан чиққан қунармандлар, 
сипоҳийлар, кўчаларда томоша кўрсатувчи халқтеатри вакиллари, 
паҳлавонлар, қиэиқчилар, дорбозлар ва бош қа тоифалардан 
ташкил топган. Уларнинг ҳар бирининг пири, ўз жамоаси, таълим 
берувчи устоэлари, йиғиладиган жойлари бўлган. Руҳоний пирга 
қўл бериб, устоэ ҳуэурида аҳду паймон қилиб, мардлик белбоғини 
белига боғлаган жавонмард бир умр ўэ аҳдига содиқ қолишга 
интилган, ўз шахсий ҳаётини жамоа ҳаёти учун, биродарлари учун 
фидо этган. Жавонмардлар жамоасига қабул қилинган ёш йигит 
«фарзанд» деб, унинг белига аҳп белбоғини боғлаган устоз «ота» 
деб юритилган. Жавонмардлар шу зайлда бир-бирларининг ака- 
укалари, биродарлари ҳисобланганлар ва биродар биродари учун 
мол-жонини бағишлашга тайёр турган. Яна бир араб олими Ибн 
Ҳавқал М овароуннаҳр жапонмардлари ҳақида бундай ҳикоя 
қилади: «Мовароуннаҳр халқининг жавонмардлиги шу даражадаки, 
гўё барчаси бир хонадонда яшаётгандайдирлар. Бирортаси бошқа- 
сининг уйига борса, ўз уйига киргандай бўлади. Жуда меҳмон- 
дўстдирлар ва кечаси келадиган меҳмондан хижил бўлмайдилар, 
мусофирни танимасалар ҳам ҳеч бир музд-мукофот кутмай, меҳри- 
бонлик кўрсатадилар».

Ҳар бир одам саховат кўрсатиш, мусофирни сийлаш, камба- 
ғаллар, ғарибларга ёрдам беришни шарафли бурч, одамийлик 
сифати деб қараган ва бу хислат бизда оммавий тус олган эди. 
Жавонмардларнинг ахлоқи бу жамоага аъзо бўлмаган кишиларга 
таъсир этганди. Самарқанд, Бухоро, Хўжанд, Урганч, Хива, Тош- 
кент, Марғилон шаҳарларининг аҳолиси меҳмондўстлиги билан 
дунёга ном таратган эди. Ўзига тинч сармоядор кишиларнинг ички 
ва ташқи ҳовлиси, махсус меҳмонхоналари, карвонсаройлари 
бўлган. Бу карвонсаройлар, меҳмонхоналарнинг хизматкорлари 
доим меҳмонлар хиэматида бўлиб, барча лоэим нарсаларни муҳайё 
этиб турганлар. Бундан ташқари, работ, зовия ва хонақоҳлар ҳам 
мусофир дарвешлар, сайёҳлар учун ҳамиша очиқ бўлган. Эрон, 
Афғонистон, Ўрта Осиё, Кавкаэ шаҳарларини кезиб чиққан Ибн 
Батутанинг ёзишича, хонақоҳларда мусофирлар ва дарвешлар 
хоҳлаганларича, неча кун бўлса, шунча яшаганлар, уларга текин 
озиқ-овқат ва кийим-кечак берилган. Агар мусофир сафарни давом 
эттирса, у от-улов, зарур асбоб-анжом ва йўл харжи бўладиган 
маблағ билан таъминланиб хурсанл қилиб жўнатилган. Одоб шундай 
эдики, хонақоҳга қддам қўйган кишидан уч кунгача, сен қаердан 
келдинг, кимсан деб суриштирилмасди. Меҳмон уч кун лутфу 
марҳамат кўриб, яхш илаб ҳордиқ чиқарар, ҳаммомга тушиб 
ювинар ва шундан сўнг хонақоҳ шайхи уни қабул қилиб, суҳбат- 
лашарди. Ибн Батута. масалан, элликдан ортиқ хонақоҳ ва зовия- 
ларда қўниб, бемалол иээат-ҳурматда яшаганлиги ва шайхлар,

106

www.ziyouz.com kutubxonasi



шаҳар ҳокимлари, амирлар ва ҳатто сарой хонимларвдан меҳри- 
бонликлар кўриб, туҳфалар олгани ҳақида ҳикоя қилади. Чунончи, 
Мовароуннаҳр подшоҳи султон Тармашириннинг ғайрат-шижоати, 
сахийлиги, адолатпарварлиги хусусида тўлқинланиб гапирган. 
Тармаширин Чиғатойнинг укаси бўлиб, исломни қабул қилган, 
художўй ва дарвештабиат инсон бўлган. У маҳаллий халқлар билан 
иноқликда яшаш, диёнат ва инсоф доирасида ҳукмронлик қилиш- 
ни одат қилган эди. Ибн Батута Бухородаги авлие шайх ул-олам - 
Сайфиддин Бохарзий хонақоҳи ҳақвда бундай ёзади: «Биз Бухо- 
ронинг Фатҳобод номи билан машҳур мавзеида тўхтадик. Бу ерда 
энг улуғ авлиёлардан бири аллома шайх, гўшанишин анлиё Сай- 
фиддин ал-Бохарзийнинг қабри бор. Мазкур шайх номи билан 
аталадиган ва биз қўниб ўтган зовия жуда катта бўлиб, вақфлари 
беҳисоб, зиёратчилар ана шу вақфлардан келадиган даромадлар 
ҳисобига боқилади. Шу зовиянинг шайхи Сайфиддин авлодларидан 
бири бўлиб, Маккага ҳаж қилган Яҳё ал-Бохарзийдир. Шайх мени 
ўэ уйвда қабул қилди, шаҳарнинг обрўли кишиларини тўплаб, 
зиёфат берди, қорилар ажойиб овозлари билан Қуръондан қироат 
қилдилар, воиз эса амри маъруф этди. Ҳофизлар форсий ватуркий 
тилларда ажойиб қўшиқлар ижро этлилар. Биз учун бу энг ғаройиб 
кечалардан бири бўлли» (Ибн Батута ва унинг Ўрта Осиёга саёҳати. 
Н. Иброҳимов таржимаси, 1993, 66-бет).

Ёки Мажор шаҳридаги хонақоҳ ҳақвда Ибн Батута бундай 
маълумот келтиради: «Мажор шаҳрвда шайх Муҳаммад Батоихий 
хонақоҳи бор. Бу туркларнинг энг улуғ ва энг яхши шаҳарла- 
ридандир, ундаги хонақоҳда араб. форс, гурк ва рум дарвешла- 
рвдан етмиш киши истиқомат этади. Ўлканинг халқи эса дарвеш- 
ларга эътиқод камоли юэасидан ҳар кеча хонақоҳга от, мол ва 
қўйларни етаклаб келтириб, назр қиладилар ва султонлар, улар- 
нинг хотинлари шайхнинг эиёратига келиб, туҳфалар эҳсон эта- 
дилар. Дарвешларнинг бир қисми оилали, бир қисми бўйлоқбўлиб, 
халқнинг лутфу карами билан фаровон яшайдилар ва художўйлик 
билан шуғулланадилар»

Араб сайёҳининг ёэишича, хонақоҳ ва зовияларнинг аксарияти 
жавонмардлар ихтиёрида бўлган, айниқса, Туркияда жавонмард- 
лик ҳаракати «ахийлар» номи билан кснг тарқалган бўлиб, улар- 
нинг сардорлари султонлар даражасвда обрў-эътиборга эга эканлар 
ва, ҳатто, султон заруратан бирор юртга борадиган бўлса, мамла- 
катни вдора қилишни вақгинча ахийлар сардорига топширган.

Ушбу маълумотлар жавонмардларнинг хулқ-атвори, сифатла- 
рини шоён этишдан ташқари, яна шуни ҳам билдирадики, XIII 
асрга келиб футувват ва тариқат бир-бири билан қўшилиб кетган. 
Аслини олганда, бу жараён хийла олдин, X—XI асрларда бошлан- 
ган эди. Шу даврларда яшаган Хуросон, Эрон ва Мовароуннаҳр

107

www.ziyouz.com kutubxonasi



шайхлари ўз муридларини мардлик ва фидойилик, саховат ва 
қаноат руҳида тарбиялаш , жавонмардликни тариқат шиорига 
айлантиришга интилганлар. Чунончи, Шайх Абул Ҳасан ибн 
Ҳусайн Сарахсий, Ш айх Абул Ҳасан Харақоний, Шайх Абул 
Аббос Қассоб, Ш айх Абу Али Сиёҳ, Шайх Абу Али Даққоқ, Шайх 
Абул Қосим Бушр, Шайх Луқмон Сарахсий, Шайх Абу Саид Абул 
Хайр, Ш айх Абу Ж аъфар Ҳаддод ва бош қаларнинг насиҳат- 
даъватлари ва фаолиятларида бу нарса яққол намоёндир. Уларнинг 
назарида сўфийнинг асосий фазилати элга наф келтириш, маъри- 
фат машъали бўлишдан иборат. Масапан, Абул Ҳасан Харақоний- 
дан сўфий ким, деб сўраганларила, бундай деб жавоб берган: 
«Сўфий шундай бир кундуэки, у бор жойда офтобга ҳожат қолмас, 
у шундай бир кечалирки, у бор жойда ойга ҳожат қолмас, шундай 
бир йўқликдирки, у бор жойда борлиққа ҳожат қолмас». Яъни 
сўфий қуёш ва ойдай порлаб, бошқаларга маънавий-маърифий 
нур таратиши, ўзи йўқ бўлиб, ўзгаларни бор этиши, бутун борлиқ 
унинг файзи, каромати ва саховати билан яшнаб, гуллаши керак. 
Ёки шайх Абу Саид Абул Хайр сўзини эшитинг: «Мард улдурким, 
ха,тқ орасида бўлса ва инсофу адолат тарозуси устида турса ва 
бола-чақа қилса ва халқ билан қўшилиб яшаса ва халқ учун яшаса 
ва бир лаҳэа Худони унутмаса» (Жомий. «Нафаҳот ул-унс», 286- 
бет). Ш айхларнинг ушбу сўалари дарвешлар сифати ҳақидадир, 
аммо жавонмардлар тариқати ҳам шу фазилатларни талаб этади. 
Демак, тасаввуф ва футувват бир-бирини тўлдирган ва бир-бирига 
мадад берган. Йирик шайхларнинг ўэлари қаҳрамонлик ва мардлик 
намуналарини кўрсатганини биламиз. Абу Жаъфар Ҳаддод Мисрда 
ўн етти йил темирчилик қилди, деб ёэади Абдураҳмон Жомий 
«Нафаҳот ул-унс* асарида, ҳар кун бир динору ўн дирам пул иш- 
ларди. Аммо бу пулларни ўзи учун ишлатмасди, балкн дарвешлар, 
муҳгожларга бағишларди. Ўзи эса Жунайд Бағдодий уйига бориб, 
қотган-қутган нонларни тановул қилиб юрган, ётадиган жойи эса 
масжид бўлган («Нафаҳот ул-унс», 156-бет).

Шайх Нажмиддин Кубро фақирликни одат қилган, барча молу 
мулки, бисотини камбағалларга бўлиб бериб, ўзи «куффор аҳли», 
яъни мўғул босқинчиларига қарши жангга отланган эди. Улуғ 
ватандошимиз қаҳрамонликлар кўрсатиб, лаънати мўғул ўқидан 
шаҳид бўлди. Агар Нажмиддин оддий сўфий бўлганида, жонини 
асраб, тинчгина Хоразмдан чиқиб кетиши мумкин эди. Аммо у: 
«Мен шу тупроқ фарэанлиман, шу ерда ўламан», — деб Ватан 
озодлиги йўлида жон берди. Бу ахир жавонмардлик, ватанпарвар- 
ликнинголий намунаси эмасми? Ҳолбуки, Нажмиддин Кубронинг 
ёши икки кам саксонга етган эди.

Нақшбандия сулукилаги барча шайхлар саховат ва мурувватда 
намуна эдилар. Хожа Аҳрор Валий шунча еру мулклари бўлса-да,

108

www.ziyouz.com kutubxonasi



аммо ўзларини фақиру ҳақир ҳисоблаганлар. Чунки барча бойлик- 
ларини бош қаларнинг манфаати ва эҳтиёжига сарфлардилар, 
шундан шоду хуррам эдилар. Умаршайх Мирзо Тошкентнинг бир 
йиллик хирожини талаб қилиб, лашкар тортиб келганда, шаҳар 
аҳолиси қашшоқликдан бу маблағни (250 минг динор) тўлолмади. 
Шунда Хожа Аҳрор Валий бу маблағни Умаршайхга бериб, шаҳар 
аҳолисини ташвишдан халос этишдан ташқари, яна тошкент- 
ликларга 70 минг динор туҳфа этди — халқ қишдан эсон-омон 
чиқсин, деб шундай қилдилар. Хожа Аҳрор Валий қурдирган 
мадраса ва хонақоҳларнинг сони йигирмадан ортиқ, вақфнома 
дафтаридаги мол-мулкларнинг сони 254 тани ташкил этади. 
«Бизнинг ерларимиз биз тириклигимизда ҳимоямизда элилар, 
ўлганимиздан кейин ҳам ҳимоямизда бўлсинлар», — деб айтдилар. 
«Аларнинг моллари батамом фақирлар учум сарф бўларди», — деб 
ёзади ҳаэрат Жомий «Нафаҳот ул-унс»да. Хожа Аҳрорнинг сахий- 
ликларининг чегараси йўқэди. Умрларининг охирроғида Тошкентга 
келганларида Туркистондан кўплаб очлар оқиб келаётганини эши- 
тадилар, чунки Туркистонда қаҳатчилик бошланган эди. Шунда 
хизматкорларига ҳар куни ўнта қозон қуриб, кераклича мол ва 
қўй сўйиб, туркистонлик очларни боқишни буюрадилар. (Муҳаммад 
Қози. Туҳфат ул-соликин Б. Валихўжаевтаржимаси. «Фан», 29-бет.)

Ш ундай улуғ саховатни ҳазрат Жомий, ҳазрат Навоий, султон 
Ҳусайн Бойқарода ҳам кўрамиз. Бу ҳақда мисоллар жуда кўп. Ҳирот 
аҳлидан Саййид Ҳасан Ардашер, Шайхимбек Суҳайлий, Паҳлавон 
Муҳаммад ҳам дарвештабиат мардлар эдилар. Алишер Навоий 
уларни ўз асарларида айни шу хислатлари учун таъриф-тавсиф 
этиб, ибрат қилиб кўрсатган, Алабиётшунос олим Атоуллоҳ Ҳу- 
сайний Алишер Навоий олдига келиб, бир ҳовлича сотиб олмоқчи 
эдим, аммо ҳовли эгаси бошқа харидор топиб савдони бузди, 
менда эса ортиқча пул йўқ, шу савдони менинг фойдамга ҳал 
қилиб беринг, деб илтимос қилади. Шунда Алишер Навоий Атоул- 
лоҳ Ҳусайнийга ҳовлини ўз ҳисобидан сотиб олиб беришдан 
ташқари, яна бир қанча ёрдамлар бериб, сиз бемалол китобин- 
гизни ёзинг, дея тайинлайди. Бу улуғ шоир саховатидан бир мисол, 
холос. Ҳаэрат Навоийнинг моддий ва маънавий мададидан баҳра- 
манд бўлган илму адаб аҳпининг ҳисобига етиб бўлмайди. Улуғ 
ўзбек шоири Навоий маърифат ва маланиятнинг буюк ҳомийси, 
Атоуллоҳ Ҳусайний сўзи билан айтганда, «мардларнинг марди, 
эзгу ишлар ижодкори» эди. Ҳирот ва Астрободда, Машҳад, Балх 
ва бошқа кўплаб шаҳарларда аэиз-авлиёлар қабри устига мақба- 
ралар қурдирди, ўнлаб бинолар тиклаб, уларни маърифат ва маъна- 
вият маскани, илму фан, таълим ва таҳсил ўчоқларига айлантирди. 
Ана шундай улуғ шоир ва мутафаккир, мутасаввиф Навоий сахий 
қалбли, макорим ул-ахлоқ бир зот эдиким, унинг ишлари жавон-

109

www.ziyouz.com kutubxonasi



мардлик тариқатининг амалий татбиқилир. Баҳоулдин Нақшбанд, 
Хожа Аҳрор Валий, Навоий ва Жомийларнинг фаолияти билан 
тариқат ва футувватнинг ўзаро бирлашуви тезлашади. Шарқда кенг 
ривожланган бу икки соҳанинг қўшилиши кап а  ижтимоий ҳодиса 
бўлиб, одамийлик сифатларининг кўпроқ қарор топиши ва ахло- 
қий камолот учун қудратли кучга айланди.

Хуросон жавонмардларидан бири Абу Абдуллоҳ Санжарий 
атоқли сўфий шайхларидан бири бўлиб, саховатда машҳур бўл- 
ганки, ўзи куни билан оч юрса-да, лекин охирги тангасигача ҳам 
қашшоқларга берган. Унинг мухлисларидан бирининг хотирла- 
шича, Тараблус шаҳридан чиқиб, бир неча кун бирга йўл юрган- 
лар, аммо овқат емаганлар. Очликдан силлам қуриди, шайхнинг 
ёнида беш динор пул бор эди. Унга дедимки, шу пулга егулик 
сотиб олайлик. У эса деди: яна бир кун юрайлик, йўл ёқасила бир 
қишлоқ бор. У ерда аёлманд бир камбағал яшайли, динорни ўшанга 
берамиз, у болаларини ва биэни боқади. Биэ қишлоққа кирдик, 
динорларни ҳалиги одамга берди, у нон ва овқат олиб болаларига 
едирди, биз ҳам едик...

Абу Абдуллоҳ Санжарийдан футувват нима, деб сўрадилар 
Жавоб бериб деди: «Халқ нима иш қилса ҳам кечирмоқ ва ўзини 
қусурли, кам деб билмоқ, яхши ёки ёмонлигидан қатъи назар, 
барча одамларга шафқат қилмоқ».

Ва яна у демиш ки, «мурид учун фойдали нарса солиҳлар 
(яхшилар) суҳбатини қозониш , уларнинг феъли ва ахлоқига 
эргашиш, Ҳақ дўстлари қдбрини зиёрат қилиш ва ерлар, фақирлар 
хиэматига камарбаста бўлишдир».

Гап сўфийлик ва ж авонмардлик кийимини кийиб, ўзини 
кўрсатишда эмас, балки уларнинг феълига эргашиб, яхши иш- 
ларини адо этиш муҳим, дейди Абу Абдуллоҳ.

Шу тариқа, футувват билан тасаввуф ғоялари аксар бир-бирига 
мувофиқ келади. Футувват ҳам, тасаввуф ҳам инсон ахлоқини 
поклаш, меҳру шафқат, ҳиммат ва мардлик кўрсатишни тарғиб 
этади. Ва бу жиҳатдан илоҳиёт ишқида дунёдан юз ўгирган, жис- 
мини маънавий камолот йўлига қурбон этган дарвеш билан биро- 
дарлик, фидойилик удумига содиқ жавонмарлнинг мақсадлари 
мос эди. Тасаввуфнинг тавба, сабр, қаноат, парҳез, ботиний 
таҳорат каби талаблари футувватчилар томонидан қабул қилиниб, 
амалий-ҳаётий қоидаларга айлантирилади. Жавонмард — Аллоҳ- 
нинг номини тилидан қўймайдиган, ҳамиша тоат-ибодат билан 
шуғулланувчи киши бўлиши кераклиги Ҳусайн Воиз Кош и- 
фийнинг «Футувватномаи султоннй» номли китобида бир неча 
бор таъкидланган. (Кошифий футувиатни тариқатнинг бир қисми 
деб ҳисоблайди). Хуллас, тасаввуф футувватда юксак ғояларнинг 
амалий-ижтимоий татбиқини кўрган бўлса, футувват тасаввуфда

110

www.ziyouz.com kutubxonasi



назарий-эътиқодий тагзаминни топган эди. Тариқат аҳли Худо 
ошиғи бўлиб, фонийлик, маънааий поклик учун курашардилар. 
Бунинг учун эса гўшанишинлик, муроқаба ва сурункали зикру 
самоъ билан шуғулланиш шарт қилиб қўйилган эди. Футувватчилар 
тасаввуф ахлоқини қабул қилган ҳолда, амалиётдан воз кечма- 
лилар, халқ орасила юриб, хайру савоб ишларни бажаришда 
фаоллик кўрсатардилар. Бу жавонмардликнинг қадимий удуми эди, 
чунки жавонмардлик келиб чиқиш давридан бошлаб, тадбир- 
корлик. фаоллик ва айёрликни шиор қилган эди. Ҳа, айёрлик 
жавонмардларнинг улуғ сифати ҳисобланган. Гап шундаки, ҳозир 
салбий маънога эга бу сўз IX—X асрларда ижобий маънода қўлла- 
нилган. Жавонмардларни «айёрлар» ёки «айёралар» (зеро, Далла 
ёки Майсара сингари доно ва заковатли аёллар кўп бўлган), деб 
юритганлар. Айёрлар жуда зеҳнли, доно ва ҳийлагар бўлганлар. 
Турли-туман найранглар ишлатиб, душманларни мот қилганлар 
ва дўстларини мушкул аҳволдан қутқарганлар. XI асрда форс тилида 
яратилган «Самаки айёр» китобининг қаҳрамони Самак (маъноси 
балиқ) шунчапик доно ва тадбиркорки, ноҳақ қамалган дўстла- 
рини қутқариш, сенишганларни бир-бирига етказиш, саройдаги 
фитналарни фош этиш ва ҳоказо ишларда қатнашиб, ҳамма вақг 
ютиб чиқади, ҳатто душманлари ҳам унга қойил қолади. Аммо у 
ўз «ҳунари»ни ҳеч қачон хиёнат ва гуноҳ ишларга сарфламайди, 
аксинча, хиёнатчилар, золимларнинг адабини беради. Айёрлар, 
шу тариқа, ақпу заковатни яхшилик йўлида ишлатувчи, меҳрибон 
ва содиқ кишилар бўлганлар. Бироқ футувват тасаввуф билан 
қўшилгандан кейин жавонмардларга нисбатан айёр деган сўз 
ишлатилмайдиган бўлиб қолди ва умуман, «айёрлик»дан фойда- 
ланиш ҳам камайди, фаолиятнинг мазмуни ва мақсади ўзгарди. 
Энди кўпроқ Худо йўлидаги ҳақпарастлик, дарвешлик қонунлари 
асосидаги беғараз филойилик расм бўлади. Жавонмардлар орасида 
қўлланадиган мард, жўмард, валломат, сахий, бокарам, азамат 
сўзлари сўфийлар орасида юрадиган эран, эр, мард сўзларининг 
юксак маънолари билан яна ҳам бойиди. Чунки сўфийлар эран, 
мард деганда, ўзлиқдан воз кечиш, шайтоний нафсни буткул маҳв 
этишни назарда тутадилар. Нафс кетидан борган одам тубанлашиб 
кетаверади, бошқаларга зулм ва ситам ўтказибгина қолмай, ўзига 
ҳам зулм қилади, зеро, нафс кишини инсонлик сифатларидан 
маҳрум этади. Инсон шунинг учун ҳам инсонки, у ҳамиша юксакка 
интилмоғи, ҳамиша ўзини поклаб бормоғи лозим. Нафсни енг- 
моқ — манманлик, ҳирсу ҳавасни, тор манфаатпарастликни енг- 
моқдир. Нафс васвасаси ўзим бўлай, ўзим яхши яшай, бошқалар 
нима бўлса бўлар, деган хавфли ва қабиҳ майлни келтириб 
чиқаради. Киши бепарво, бераҳм ва меҳрсиз бўлиб қолади, ҳатто, 
бойлиги, мол-дунёсини ўз фарзандларидан ҳам аяйдиган бўлади.

I I I

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бора-бора бу йиртқичликка, вахший зулмкорликка олиб келади. 
Натижада ахпоқдан путур кетиб, киши хиёнат ва разолатга бери- 
лишдан ҳайиқмайдиган бўлиб қолади. Шунинг учун ҳам сўфийлар 
нафсни бутун фалокатларнинг боши деб кўрсатиб, муридлар 
олдига аввал ана шу шайтоний нафс («нафси аммора»)ни маҳв 
этиш вазифа қилиб қўйилган эди. Ўз нафсини енголган киши 
ўзгалар ғамини ейиши мумкин. Абдураҳмон Жомий «Субҳат ул- 
аброр» достонида футувватга таъриф бериб, бу аввало паст 
хислатларни тарк этиб, олижанобликни касб этиш, дея таъкид- 
лайди. Футувватнинг биринчи шарти — мискинлар дардига даво 
бўлиш:

Чанд рўэе зи мустақимон бош,
Дар пайи ҳожати мискинон бош.
Шамъ шав, шамъ, ки худро сўэи,
То ба он базми касон афрўзи!

(Бир неча кун дину диёнати мустаҳкамлар сафида бўл, мискин, 
ғарибларнинг ҳожатини чиқаришни ўйла. Шамъ бўлгин, шамъ, 
токи ўзинг ёниб, ўзгалар базмини ёрита олсанг!)

Ўзи ёниб, ўзгалар кулбасини ёритиш, мискинлар базмини обод 
қилиш. Қандай шарафли ва олийжаноб инсоний хислат! Бизнинг 
улуғ инсонпарвар донишмандларимиэ ўэим бўларчилик фалса- 
фасини рад этиб, ана шундай эзгу ғояларни олға сурганлар, 
инсонийликни илоҳийлик даражасига кўтарганлар. Ж омийнинг 
фикрига кўра, жавонмард худди баҳор булутидай ҳаммага бирдай 
саховат ёмғирини ёғдирмоғи, худди кўэ гавҳари каби ўзгаларни 
кўриб, ўзини кўрмаслиги лозим. Бу комил инсоннинг сифати ҳам, 
чунки кўз комил инсон тимсолидир. Комил инсон ҳеч қачон ўзини 
ўйламайди, у ҳамиша бошқалар ғамила юрали.

Футувват ҳақида араб ва форс тилларнда ёзилган китоблар анча, 
бундан ташқари, машҳур пандномалар («Қобуснома», «Гулистон» 
каби), тасаввуф ҳақидаги рисолаларда ҳам жавонмардларнинг 
расму русуми, одобу қоидалари хусусида фикрлар келтирилади. 
XV асрла Ҳиротда яшаган атоқли олим ва ёзувчи Ҳусайн Воиз 
Кошифий «Футувватномаи султоний» номли асари (бу китобнинг 
номидан у бирор бир султонга бағишланган экан, деган маъно 
келиб чиқмаслиги керак. Муаллиф фатийлар султонини назарда 
тутади, чунки фатийлар раҳбарини ҳам султон деб атаганлар)да 
бу илмнинг кўп қоида-низомлари содда ва равон тилда баён этилган. 
Асар тожик тилила ёзилган бўлиб, ўн икки бобдан иборат. Ҳусайн 
Воиз Кошифий НавоиЙнинг мухлиси ва дўсти бўлган, ўзининг 
«Жавоҳир ут-тафсир ат- туҳфат ул-Амир» номли тафсир китобини 
Алишер Навоийга бағишлаган. Ушбу китоб «Тафсири Ҳусайний» 
номи билан ҳозиргача қадрланиб келинади. Кошифийнинг «Анвори

112

www.ziyouz.com kutubxonasi



Суҳайлий», «Рисолаи Ҳотамия», «Ахлоқи муҳсиний» номли асар- 
ларкла ҳам жавонмард кишиларнинг хислатлари тасвирланади. 
«Футувватномаи султоний» асарида эса футувват тариқатнинг бир 
қисми сифатида олиб қаралади ва шунинг учун жавонмардлик 
удумлари, илму амали баробарила муаллиф тасаввуф ҳақида ҳам 
кўп фикрларни баён этади.

Кошифийнинг фикрича, тасаввуф сингари футувват ҳам руҳ 
илмидир. «Футувват илмининг ўэ мавэуи бор, бу мавзу — инсон 
руҳи ҳисобланади. Зеро, инсоннинг руҳини тарбиялаш, парвариш 
этиш орқали уни гўзал ва ҳамида (ёқимли) хулқ-атворли, фази- 
латли қилиб етиштириш мумкин». Кошифийнинг бу таърифи ғоят 
эътиборлидир. Чунки жавонмардлик ёки футувват деганимизда кўз 
олдимизга, аввало, жисмонан бақувват, тоғни урса талқон қила- 
диган паҳлавонлар, куч-қудрати ош иб-тош иб ётган йигитлар 
келади. Албатга, куч-қувват бўлмаса, шижоат ҳам, қаҳрамонлик 
ҳам содир бўлиши қийин. Лекин фақат дағал жисмоний кучнинг 
ўзигина жавонмард бўлишга кифоя эмас. Жавонмард кишининг 
жисмоний кучи унинг руҳий-маънавий етуклиги билан мувофиқ 
келиши лозим. Шунда одам жисмоний кучини яхшилик танта- 
насига сарфлай олади, ожизларни ҳимоя қилади. Руҳий-маънавий 
куч, ҳатто, жисмоний кучдан афзал, деб қаралган. Шу боис 
Кошифий руҳий тарбияни алоҳида таъкидлаб кўрсатади. Руҳий- 
маънавий камолот намунали ахлоқ билан ажралиб туриш демак. 
«Футувват деб омма орасида яхши сифатлар ва намунали ахлоқ 
билан машҳур бўлиш ни айтадилар,— дея таъриф ини давом 
этгирали Кошифий, -  шу важланким, бундай одам ҳамиша ахлоқи 
билан ўз касбдошлари, тоифа-табақаси орасида мумтоз бўлади». 
Хуллас, жавонмард барчанинг севимли кишиси, барчага намуна 
бўладиган эзгу сифатли инсон. Ш унинг учун, умумлаштириб 
айтганда, «футувват инсоний фитрат нури зуҳурининг нафсоний 
белгилар зулматига қарши қўйилиши, (шу зулматни) ёриб ўти- 
шидан иборат» бўлмоғи керак. Жавонмард элдан яширин бирор 
иш қилмайди, одамларнинг меҳр-муҳаббатини қоэонишни улуғ 
бахт деб ўйлайди:

Халқи жаҳонга хуш хулқинг ила маҳбуб бўл,
Жаннат боғига йўл бошловчи шудир, эй дил.

Футувват кўнгил кўзини равшан этади, жон боғини сафо 
офтоби билан парвариш қилади. Футувват аҳдга вафо қилишга, 
барчани ўзидан афзал билиш ва ўэини ҳеч кимдан юқори қўй- 
масликка ўргатади. Футувват такаллуфни тарк этмоқ ва уйда нима 
бўлса, меҳмон учун ҳозир қилмоқдир:

Боримизни меҳр дастурхонига ҳоэир айладик,
Гарчи арпа нони-ю сиркодин ўзга нарса йўқ.

8 — Тасаввуф 113

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ҳа, такаллуфлан аноният (м анм анлик)нинг ҳиди келади, 
футувватнинг қуввати эса манманлик ва такаббурликни тарк 
этишлан ҳосил бўлали: «Худбинлик» — худопарастлик эмас, балки 
худпарастлиқдир:

Фоний бўлганлар бақо фарзандидир,
Узни севган бутпарастдир, бандидир!

Кошифийнинг таснифига кўра, футувватнинг уч мартабаси бор. 
Булар сахо (саховат), яъни бор нарсани ҳеч кимдан қизғанмаслик; 
сафо, яъни қалбни кибру ҳаво, гина-кудурат, қасд-ғазабдан холи 
ва пок тутиш; вафо, яъни ҳамма вақт халқ хизматида бўлиш. 
Салмон Форсий (Муҳаммад алайҳиссаломнинг саҳобаларидан) 
деган эканлар: «Футувват — барчага инсоф-мурувват кўрсатиш ва 
эвазига ҳеч нарса талаб қилмаслик, яъни бор камчиликлар, 
айбларни ўзига нисбат бериш, аммо вужудга келган воқеалардан 
ўзини хорижда ҳисоблашдир». Кези келганда айтиш керакки, 
Салмон Форсий ўзлари ажаб хислатли жавонмард инсон бўлганлар, 
Маккада орқаларида меш билан сув ташиб, кишиларнинг чанқо- 
ғини бостириш билан шуғулланганлар.

Салмон Форсий сўзларидан шу нарса маълум бўладики, жавон- 
мардларнинг саховати ва хизмати беминнат бўлиб, музд талаб 
қилинмайдиган хизматдир. Агар киши бирор манфаатни ўйлаб, 
бировга бир нарса берса ёки бирор кунимга ярар, кези келиб 
менга ҳам қайтарар, деган андиша билан яхшилик қилса, бу 
футувват ҳисобланмайди:

Мурувват барча бермакдур, емак йўқ,
Футувват барча қилмоқдур, демак йўқ.

(Апишер Навоий)

Яъни ўзинг емагин-да, бошқаларга бергин, бу чин мурувват 
бўлади, яхшилик қил, ҳожатни чиқаргин-да, орқасидан гапириб 
юрма, ҳатто мақтанмагин ҳам. Чунки мақтаниш ҳам қилган 
яхшиликни юзига солиш ва «мен мана шунақаман», деб керилиш- 
дир. Бу футувват аҳлига хос сифат эмас. Муҳтожларга мол-дунё 
ҳадя этиш — олийжаноб фазилат Аммо шарти шуки, бу мол-дунё 
ҳалол меҳнатдан топилган ёки қонуний мерос бўлсин Бировнинг 
мол-мулкини талаб ёхуд турли найранглар, ҳаром йўллар билан 
мол орттириб, кейин унинг бир улушини садақа қилиш — бу 
саховат змас. Бундай мол ҳаромдир ва бундай «саховат» жавонмард- 
ликка ҳеч тўғри келмайди. Жавонмард ўғрилар, каззоблар, пора- 
хўрлар ахлоқидан ҳазар қилади. Иккинчи тарафдан, фақат мол- 
дунё беришнинг ўзини саховат демаганлар. Саховат — аввапо қалб 
саховати, меҳру шафқатдир, ҳалол ва покиза юриб, ҳалол хизмат

114

www.ziyouz.com kutubxonasi



билан кишиларга ёрлам кўрсатишдир. Шундай қилиб, жавонмард- 
лик ва ҳалоллик, ростгўйлик эгизак тушунчалардир.

Албатта, кишиларга моддий ёрдам кўрсатиш — олий ҳиммат. 
Ҳотами Тойи бунинг тимсоли бўлган. У ҳеч нарсани ҳеч кнмлан 
аямаган. Унинг сахийлиги, ҳиммати ҳақида ўнлаб ҳикоят ва ри- 
воятлар бор. Лекин Алишер Навоий «Ҳайрат ул-аброр» достонида 
Ҳотам зиёфатига бормасдан, саҳрода тиканаклар йиғиб, уни 
бозорга олиб бориб сотиш билан ўэ маошини таъминлаган дарвеш 
ҳимматини Ҳотам ҳимматидан баландроқ қўяди. «Ҳотам мин- 
натини тортгандан кўра, ўз меҳнатим билан ҳалол яшашим 
афзалдир», — дейди дарвеш. Бунда улуғ шоир Ҳотам саховатини 
камситмаган ҳолда там агирликни, текинхўрликни ва қорин 
ғамида бойлар. сармоядорларга мутеъ бўлишни мазаммат этади. 
Зеро, ж авонмардлар саховати там ани, гадойликни, бунинг 
орқасида бўладиган тилёғламалик, ялтоқлик, риёкорлик каби 
хунук одатларни рад этади. Мард инсон қаноатни ўзига пеша 
қилиб, нафс учун паст кетмаслиги керак. Агар сармоядор ҳар 
қанча сахий бўлса ҳам, бироқ ундан ҳадеб нарса сўраш, тама 
қшшш инсон шаънига номуносиб. Ундан кура ўз меҳнати билан 
қаноатда яшаш афзал, қаноат —улуғ давлат, қаноат — ҳимматнинг 
пойдевори!

Шундай қилиб, футувват қуйидаги рукнларни ўз ичига олади:
— муҳгож кишилар, мискин дарвешларга беғараз ва беминнат 

моддий ёрдам кўрсатиш;
— амалий иш, тадбир ва чора қўллаб, бошига мушкул гушган 

кишининғ мушкулини осон қилиш, ҳожатини чиқариш;
— дардга чалинган кишиларни бепул даволаш, ҳар хил тиббий 

ёрдам кўрсатиш;
— қийин аҳволда қолган, йўлини йўқотганларга қўлдан кел- 

ганча тўғри маслаҳат бериш, йўл топишга кўмаклашиш;
— ота-онасиз гўдаклар, етимларни парвариш қилиш, тарбия- 

лаш;
— мусофирлар, меҳмонлар ҳурматини жойига қўйиш, уларни 

ҳар жиҳатдан хурсанд қилиш;
— қалб қўри билан ёшларга илм бериш, одамларга ўз ҳунари, 

илми ва касбини қизғанмасдан ўргатиш;
— қийин руҳий аҳволга тушганларни, бенаволарни меҳри- 

бонлик, раҳм-шафқат билан парваришпаб ҳаётга қайтариш;
— силаи раҳмга амал қилиш, яъни қариндош-уруғ, ота-она ва 

фарзандлар аҳволидан хабар олиб туриш, уларни севиш ва муҳгож 
бўлсалар ёрдамии аямаслик;

— тариқат биродарлари, пиру устозлар ҳурматини жойига 
қўйиш, уларнинг орқасидан ёмон гап гапирмаслик, шаъну шара- 
фи, номусини ҳимоя қилиш;

115

www.ziyouz.com kutubxonasi



— ўз миллати, эл-улуси манфаати, шарафини ҳимоя қилиш, 
Ватан хавф остида қолганда, барча истеъдоди, молу жонини 
сарфлаб бўлса-да, қаҳрамонликлар кўрсатиш, Ватан учун жон 
фидо этиб, унинг мустақиллиги, озодлигини сақлашга эришиш. 
Дин ва мазҳаб — эътиқод учун курашиш ҳам шунга киради.

Керакли жойда ҳақ гапни айтиб, ҳақиқатни барқарор этиш, 
ноҳақлик ва фитна-фасод, зулмни фош этиш ҳам футувватга 
киради. Чунки ноҳақликни кўриб-билиб, жим турадиган одамлар 
кам эмас. Улар зулмкорлардан қўрқадилар ёинки бирор кори ҳол 
бўлмасин, манфаатимга зарар етмасин, деб андиша қиладилар. 
Натижада зулму ситам аҳли ўзларини эркин ҳис қиладилар, 
беҳаёлашиб, қутуриб кетадилар. Кишиларнинг мансабидан, куч- 
қудратидан қўрқмай, улар йўл қўйган ноинсофликни юзларига 
айтиш керак, бу инсоннинг олий фазилатларидан биридир. Демак, 
инсоф ва ҳақгўйлик жавонмардлик талабларидандир; фикр жасо- 
рати, эътиқодда мустаҳкам туриш мардлик хислатларидан бўлиб, 
бундай одамларни халқ ҳам, дўсту душман ҳам ҳурмат қилади. 
Ибн Батута «Сафарнома» асарида келтирган Самарқанддаги жоме 
масжидининг имоми Ҳисомиддин ал-Ёғий билан султон Тарма- 
ширин орасидаги муносабат бунга яхши мисолдир. «Бир куни мен 
пешин намозини адо этиш учун масжидга бордим, — деб ҳикоя 
қилади Ибн Батута, — аммо султон ҳали йўқ эди. Унинг маҳрамла- 
ридан бири намоз ўқиладиган гиламчани келтириб, одатда султон 
ибодат қиладиган жойга ёйиб қўйди ва Ҳисомидцин ал-Ёғийга 
мурожаат этди: султонимиз таҳоратни тугалламагунига қадар 
намозни бошламай кутиб турар экансиз, у шундай деб буюрди. 
Имом ўрнидан туриб, деди: «Намоз Худо учун ўқиладими ёки 
Тармаширин учунми?» У муаззинга намозни бошлашни буюради. 
Султон масжидга кириб келганда икки ракат намоз ўқиб бўлинган 
эди. Шунда у икки ракат намозни қолган жойидан адо этди. У 
намозни одамлар ўз пойафзалини ечиб қолдирган жойла, масжид 
остонасида ўтириб ўқиди, намознинг ўқилмай қолган қисмини 
ҳам тугатиб ўрнидан турди, имомга яқин келиб, у билан қўл 
олишиб сўрашмоқчи бўлиб жилмайди. Мен эса имомнинг ёнги- 
насида турар эдим. Сўнгра султон менга қараб шундай деди: «Сен 
ўз мамлакатингга қайтиб борганингда ҳатто энг камбағал форс 
ҳам турклар султонига қандай муомала қилишини айтиб бергил». 
(Ибн Батута, юқоридаги асар, 70-бет).

Араб сайёҳи бу ҳикоя орқали Ҳисомиддин ал-Ёғийнинг эъти- 
қодни, шариатни пок сақлашдаги жасоратини кўрсатиш баро- 
барида султоннинг мардлиги, камтарин ва олийжаноблигини ҳам 
таъкидламоқчи бўлади. Султон имомга ғазаб қилиши, уни қатл 
этиши ҳам мумкин эди, лекин Тармаширин чин мусулмон сифа- 
тида иш кўради, ҳақгўй шайхга озор бермайди. Ушбу шайх, Ибн

1 16
www.ziyouz.com kutubxonasi



Батуганинг езишига қараганда, «султондан ҳеч бир совға олмасди, 
ҳеч қачон унинг таомини тановул этмасди, у туҳфа қилган кийим- 
кечакни киймасди, чиндан ҳам у Аллоҳнинг тақводор бандаси 
эди». Шунга қарамай, султон Ҳисомидпин ал-Ёғийни ҳурмат 
қилган, унинг орқасида туриб намоз ўқиган.

Ҳа, маънавияти юксак одамлар одил ва жасур бўладилар, улар 
Ҳақнинг ердаги вакилига айланиб, бошларига қилич келса-да, 
эътиқод-имонларини сотмайдилар. Тариҳда бунга мисоллар кўп.

Хуллас, жавонмардлик тариқати мўмин-мусулмонлик, илму 
ҳикмат эгаси бўлиш, сидқу сафо бобида жонбозликлар кўрсатиш 
экан, бунда руҳий-ахлоқий етукликка катта аҳамият берклган. 
Чунки одам ғоят акдли, жуда катта истеъдод соҳиби бўлиши 
мумкин. Лекин агар у маънавий жиҳатдан тарбия кўрмаган бўлса, 
комилликка даъво қилолмайди. Ақпий етуклик маънавий етуклик 
бипан қўшилиши керак. Ахлоқан пок инсоннинг ақпи эзгу ишларга 
сарфланади ва, аксинча, ахлоқан нопок одамнинг ақли ёмон 
ишларга сарфланиб, одамлар бошига ҳалокат келтиради. Худди 
шу боис аждодларимиз инсоннинг руҳий-маънавий камолотини 
биринчи даражали вазифа, деб қараганлар ва ахлоқий сифатларни 
жавонмардлар қоидасига айлантирганлар. Ҳусайн Воиз Кошифий- 
нинг тилга олиб ўтганимиз асарида футувватнинг етмиш битта 
шарти санаб ўтиладиким, бу шартлар аксар ахлоқий талаблардир. 
Ўқувчиларимизга жавонмардлар ахлоқи нимадан иборатлигини 
аниқроқтасаввур қилишлари учун ушбу сифатларни бир-бир санаб 
ўтишни лозим топдик. Кошифийнинг фикрича, етмиш битта шарт- 
талабнинг қирқ саккизтаси «вужудий», яъни ижобий хислатлар 
бўлиб, йигирма, учтаси «азалий», яъни салбий хислатлар ҳисоб- 
ланади. Жавонмард одам ижобий хислатларни эгаллаб, салбий 
хислатлардан сақланиши даркор.

Аммо «вужудий» — ижобий хислатлар қуйидагилардир: бирин- 
чи — ислом, иккинчи — имон, учинчи — ақл, тўртинчи — илм, 
бешинчи — ҳилм (ҳалимлик), олтинчи — зуҳд (тақво), еттинчи — 
вараъ (парҳез), саккизинчи — сидқ, тўққизинчи — карам, ўнин- 
чи — мурувват, ўн биринчи — шафқат, ўн иккинчи — эҳсон, ўн 
учинчи — вафо, ўн тўртинчи — ҳаё, ўн бешинчи — таваккул, ўн 
олтинчи — шижоат, ўн етгинчи — ғайрат, ўн саккизинчи — сабр, 
ўн тўққизинчи —истиқомат, йигирманчи — насиҳат, йигирма би- 
ринчи— нафс таҳорати, йигирма июсинчи — олий ҳимматлилик, 
йигирма учинчи — сирни яшириш, йигирма тўртинчи — раҳмдил- 
лик, йигирма бешинчи — шариат риояси, йигирма олтинчи — амри 
маъруфни бажариш, йигирма еттинчи — ота-она ҳурматини бажо 
келтириш, йигирма саккиэинчи — ғайрат, йигирма тўққизинчи — 
устоэ хиэматида бўлиш, ўттизинчи — ҳамсоя ҳаққини адо этиш, 
ўттиз биринчи — тилга фақат савобга лойиқ каломни келтириш.

117

www.ziyouz.com kutubxonasi



ўттиэ иккинчи — кўп билиб, оз гапириш, ўттиз учинчи — ҳамма 
жойда ҳалолни талаб қилиш, ўттиз тўртинчи — салом одобини 
сақлаш, ўтгиз бешинчи — яхшилар ва поклар билан суҳбатлашиш, 
ўттиз олтинчи — оқиллар билан суҳбатлашиш, ўтгиз еттинчи — 
шукр қилиш , ўттиз саккизинчи —мазлумларга ёрдам қўлини 
чўзиш, ўттиз тўққизинчи — етим-есирлар, ёлғиз кишилар аҳволини 
сўраб туриш, қирқинчи—фикрат ва ибрат кўрсатиш, қирқ би- 
ринчи — ихлос билан амал қилиш, қирқ иккинчи — омонатга 
хиёнат қилм аслик, қирқ учинчи —ш айтоний нафсга қарши 
душманлик кўрсатиш, қирқ тўртинчи —инсоф чизиғидан чиқ- 
маслик, қирқ бешинчи — ризо-розилик ҳиссини йўқотмаслик, 
қирқ олтинчи — касалларни кўришга бориш, қирқ еттинчи — 
ножинс ва нокаслардан узоқ туриш, қирқ саккизинчи — доимий 
зикр билан банл бўлиш, яъни Худонинг номини тилдан қўймаслик.

Жавонмард киши учун ман этилган нарсаларга қабиҳ сўз 
сўалаш, пир ва устоэга қарши гапириш, яхшиларнинг орқасидан 
ғийбат қилиш, бировни мазах-масхаралаш, ғаламислик, шайтон- 
лик қилиш, ёлғон-алдовга берилиш, бойлик тўплашга ружуъ этиш, 
ҳирс домига тушиш, одамлардан айб қидириш, судхўрлик қилиш, 
бўҳгон-туҳмат қилиш, эинога йўл қўйиш ва ҳоказолар киритилган.

Кошифий махсус таъкидлайди: «Кимки, мазкур етмиш бир 
шартдан бехабар бўлса, футувватдан бебаҳрадир». Муаллиф 
футувватни бир сермева дарахтга ўхшатади: бу дарахтнинг илдизи 
пок муҳаббат, танаси тавозуъ, шохлари сабру тоқат, япроқлари 
парҳез, пўстлоғи одоб ва ҳаё, гуллари хушфеъллик ва марҳамат, 
меваси карам билан саховатдир.

Жавонмард олам халқ озорилан қўлини тортадиган, туҳмат 
жойларга бормайдиган, ношоиста мажлисларни тарк этадиган, 
кўриш и лозим  бўлмаган нарсалардан кўзини беркитадиган 
кишидир. У ҳам зоҳиран ва ҳам ботинан пок бўлиши керак. «Зино 
футувват аҳдини бузиш, ҳаромхўрлик эса футувват риштасини 
узишдир». Жавонмардлик мурувват тушунчаси билан маънодош, 
чунки афв ва марҳамат, халққа ш афқат кўргизиш , кишилар 
гуноҳини кечириш ва иложи борича одамларга яхшилик қилишни 
кундалик одатга айлантирмоқ олий фазилат ҳисобланган:

Меҳрибон бўл, эй азизим, меҳрибон,
Меҳрибонлик мардликланлир нишон.

Футувватнинг ўзига хос расм-русумлари, одоб-қоидаси бўлган 
экан. М асалан, пок эътиқодли, «ўз ҳолида устувор», тама ва 
ғараэдан халос бўлган, илгари тариқат шайхи қўлида тарбия 
кўрган, риё ва маломатга гирифтор бўлмаган оламни пир деганлар 
Шундай олийҳиммат, саховатли инсон мурид тарбиялаш ҳуқуқига

118

www.ziyouz.com kutubxonasi



эга бўлган. Ихлос билан тариқат йўлига кирган мурид эса ўз 
ироласини шайх иродасига бўйсундириб, маърифат мақомларидан 
баҳраманд бўлади — камолотга эришади. Мурид риёзат чекиш, 
ўқиш ўрганиш, тоат-ибодатдан эринмаслиги, ўз шайхининг йўли- 
ни маҳкам тутиши керак. Аммо футувватчилар пирга қўл беришдан 
ташқари, шадд устози (вафо белбоғини шогирл белига боғловчи 
киши) ва нақиб, яъни «аҳд отаси» олдида қасамёд қилиб, бир 
умрлик аҳду паймон этишлари шарт бўлган. Нақиб — мурид 
бўладиган истеъдодли ёшларни танлайдиган одам. У халқорасида 
юриб, футувват ақидаларини тарғиб этади, ёшларни бу ҳаракатга 
жалб қилади. Кишиларнинг ҳол-аҳволини пайқайлиган, руҳшунос 
одамларни тариқат аҳли нақибликка муносиб деб ҳисоблаганлар. 
Нақиб аҳд отаси ҳисобланиб, тариқат фарзандини аҳду паймон 
ипи билан боғлайди, яъни аҳд отаси талабгор йигитга қараб: 
«Бизнинг аҳдимизни қабул қилиб, ҳалқамизга кирдинг, энди шай- 
тон амрига кирмайсан ва макруҳдардан парҳез қиласан», — деб 
айтади. Толиб эса: «Ҳалқангизга кирдим ва минбаъд хилоф иш 
қилмасликка аҳа қилдим», — дея қасамёд этади. Бу маросим хона- 
қоҳга шайх ва тариқат биродарлари гувоҳлигида амалга оширилган. 
Шундан кейин бўлажак фатий устоз қўлига топширилган. Устоз 
шогирд белига аҳду вафо белбоғини боғлайди.

Бу маросим қуйидагичадир: аввал покиза кенг бир жой тан- 
ланган, тариқат биродарлари, шайх ва нақиб йиғилишиб ўтир- 
ганлар. Ш айхжойнамоз устила ўрталикда ўтирган, аҳд отаси шайхга 
рўбарў ўтирган. Мажлисга бир коса сув, туз ва беш пиликли шамни 
келтириб қўйганлар. Талабгор фугувватга кириш шартларини айтиб 
аҳду паймон қилгандан кейин, устози ўрнидан туриб, уни чап 
томонидан ушлаб, шайхга юзланади. Шайх фарзанд-муриднинг 
қўлини олади на уни тавба қилдиради. Ш айх шундан кейин 
белбоғни елкасидан тушириб, чап қўлига олади. Кейин белбоғни 
гилам устига оҳиста қўйиб, хутба ўқийди. Хутба тугагач, футувват- 
номада зикр этилган қоида ва талабларни айтиб, фарзандга эшит- 
тирэли. Ана шундан сўнг шадд устози ўрнидан туриб, иккала 
қўлини белбоғ остидан ўтказади. Аввал ўнг қўлини белбоғ остига 
юборади ва кўрсаткич бармоғини белбоғ остида тутиб туради. Шу 
ҳолатда фарзанл қулоғига зарурий сўзларни айтади ва белбоғни 
фарзанл белига боғлайди. Кейин тузли сувни мажлисда ҳозир 
бўлганларга ичирадилар ва агар махсус пиш ирилган «хуфия 
холваси» тайёр бўлса, ундан ҳам татиб кўрадилар. Белбоғ «фарзанд» 
белида уч кунгача ечилмасдан туради. Уч кундан кейин у устоз 
олдига келади ва устоз унинг белидаги белбоғини ечади.

Бу футувват маросимларининг бир қисми, холос. Шогирд, яъни 
ҳалқага қабул қилинган фарзанд белбоғни ва хирқани (дарвешлар 
тўни) покиза жойпарда эҳгиёт қилиб сақлаши, булғамаслиги керак.

119

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ҳар бир шайх муридларининг ўз белгилари, рамзий ранглари, 
тимсоллари бўлган. Биров кўк, биров яшил, биров зангори рангдаги 
тўн ёки кулоҳ кийиб. шу орқали қайси шайх сулукига мансуб- 
лигини билдирган. Маросимларга қўйилган беш пиликли шам, 
сув, туз, ҳолванинг ҳам рамзий маънолари бор. Масалан, сув — 
ёруғликни, туз — фаровонликни, чироқ — қалб нурини, ҳолва — 
лўстлар оғзини ширин қилиб юришни англатган.

Футувват аҳлининг олоби ҳам ўзига хос. Ҳар бир касб эгасининг 
махсус одоби бор. Чунончи, томоша кўрсатувчилар одоби, ғазал- 
хонлар одоби, девор урувчилар одоби ва ҳоказо. Бундан ташқари, 
ҳдмма амал қилиши лозим бўлган умумий қоилалар ҳдм ишлаб чи- 
қилган. Масалан, жавонмард сафарга чиққднда нопок одамлар билан 
юрмаслиги, ножўя ишлар бўлалиган жойларга бормаслиги керак. 
Бундан ташқари, касал кўришга бориш одоби, меҳмондорчилик 
одоби, кўчаларда юриш одоби, салом бериш одоби ва ҳоказолар 
мавжуд. Чунончи, касб-ҳунарга эга бўлиш одоби хусусида Кошифий 
бундай ёзади: «Билгилки. дарвеш ҳдлол ва покиза касб билан шуғул- 
ланиши керак, чунки касб тариқатнинг зарурий шартларидандир. 
Зеро, умр ўтказишга зарур восита (маош) ҳосил бўлмагунча киши 
осойишта бўлмайди. Ва агар киши ўз касби билан зарурий нарсаларни 
муҳайё этмаса, одамларни ранжитади, азобга қўяди».

Хуллас, фугувват — мардлик тариқдти, ўзаро ёрдам, мурувват ва 
меҳрибонлик кўрсатиш, фидойилик ва фидокорлик илмидир. 
Жавонмард одамнинг сўзи ҳам, иши ҳам, нияти ва фикрлари ҳам 
пок бўлган. Улар халқимиз ахлоқини тарбиялашда катта хизмат 
қилдилар. Жавонмардлар ахлоқи бизнинг миллий ахлоқимиэга 
айланиши керак, чунки футувватнинг кўп жиҳатлари оламларимиз 
орасида то ҳднуз яшаб келмокда. Кишиларимиэнинг меҳмондўсглиги, 
одамохунлиги, мардлиги ўша аждодлар удумининг меросий 
давомидир. Яхшилик қилиш, бировнинг ҳожатини чиқаришдан 
яйраб-яшнаб кетадиган, борини бошқдлар билан баҳам кўрадиган 
одамлар ҳозир йўқ дейсизми? Улар бор, улар кўл. Уларнинг ҳиммати, 
шарофати туфайли ҳаётимиэ файали ва баракалидир. Албатга, ўзим 
бўлай деб, ҳаром йўллар билан бойлик орттираётганлар ҳам анча. 
Лекин, мен аминманки, халқимиз қалбидаги саховат ва маънавий 
олийжаноблик хислатлари ўэимбўларчилик майлидан устундир. Ахир 
тасаввур қилинг агар ҳар бир одам ўзгалар учун интилса, бошқа- 
ларнинг ғамини еса, унда бутун жамият бир-бирига ёрдам берадиган, 
бир-бирини қўллаб-қувватлайдиган саховатли, мард ва пок 
одамлардан ташкил топиб, ҳаётимиз яна ҳдм файзли, нурли бўл- 
майдими? Сиз бировга яхшилик қилсангиз, у бошқд бировга яхшилик 
қилади. Шу тариқд, хайру барака, эзгу одатлар тантана қилиб боради. 
Аждодларимиэ шу улуғ мақсадга бел боғлаб яшаганлар ва дунёга 
ном таратган эдилар. Кошки биз ҳам шунга муносиб бўлсак...

www.ziyouz.com kutubxonasi



МОҲИЯТ -  ИНСОН УЧУН 
КУРАШМОҚ

Тасаввуф ғоялари... Кўп тармоқли, кўп қиррали, баъзан бир- 
бирига зид, аммо қизиқарли, турли йўналишдаги мазҳабу силси- 
лалар қарашларини бирлаштирувчи беҳудуд фикрлар олами. Бир 
еқдан Қуръону Ҳадис мағзи, илми калом, мўътазилийлар, ашъа- 
рийлар, «ихвон ус-сафо» жамлаган фалсафа, иккинчи ёқдан Зар- 
душт ва Будда, Афлотуну Арасту ғоялари, юнон мутафаккири 
Платиннинг пантеиэми. Боз устига, қадимий Ш арқ адабиётининг 
инсонпарварлик ғоялари, шоҳлик ва адолат, мулк ва тенглик, 
хайру шарр тўғрисида баён этилган пурмаъно ҳикматлар; инсон 
ахлоқини поклаш, ростлик, рост сўз ва рострафторлик ҳақида 
ўгит берувчи пандномалар. Буларнинг бари сарчашма бўлиб 
тасаввуф деган дарёга келиб қўшилган. Бироқ бундан: тасаввуф 
турли илмларни жамлаган аллақандай эклектик — йиғма таълимот 
экан-да, деган фикрга келмаслигимиз керак. Тасаввуф хилма-хил 
оқимлардан, диний-адабий манбалардан ўз мақсадлари йўлида 
фойдаланган, уларни ўз қарашларига мослаб риножлантирган. 
Аммо инсон учун қайғуриш, унинг маънавий камолотини ўйлаш 
тасаввуфнинг доимий ўзак масаласи бўлиб келган. Тасаввуф тари- 
хида ҳар хип силсила ва тоифалар алмашиб турган бўлса-ла, инсон 
маънавияти масаласи ҳеч қачон тариқат аҳди диққдт-эътиборидан 
четда қолган эмас. Айниқса, инсоннинг ботиний олами, ички 
зиддиятлари, руҳ ва жисм орасидаги кураш сўфийларни кўп қизиқ- 
тирган. Улар инсонда икки азалий қарама-қарши куч — раҳмоний 
ва шайтоний қувватлар борлигини, инсон Аллоҳнинг бандаси 
сифатида шайтон қутқусини енгиб, раҳмоний фазилатларга эга 
бўлиши лозимлигини таъкидлайдилар. Инсоннинг ҳаётдаги ўрни, 
жамият бўлиб яшаш тартибларига ҳам шу мавқедан туриб қаралган; 
чунончи, ижтимоий низолар, уруш-жанжаллар, мулкий тенгсиз- 
ликнинг туб моҳияти, бош сабабини ҳам тасаввуф инсон табиати 
ва сийратидан қидиради, инсоннинг ахлоқини тузатишни унинг 
табиатидаги салбий, ҳайвоний кучларни маҳв этишдан бошлаш 
керак, деб тушунтиради. Тасаввуфчилар инсон табиатидаги салбий 
кучларни умумий ном билан «нафс» ёки «нафси аммора» деб

121

www.ziyouz.com kutubxonasi



атадилар ва унга қарши уруш эълон қилдилар. Мол-дуне тўплаш, 
нафс эҳтиёжига қараб юриш; ҳирсу ҳавас қатъий қораланли, 
инсонни (демакки, инсониятни ҳам) ноқислик ва фалокатлардан 
қутқаришнинг бирдан-бир тўғри йўли — нафсни ўлдириб, қаноат 
билан ҳалол яшаш, р у ҳ — иродани чиниқтира бориб, инсонда 
инсонийликни, яъни илоҳийликни тантана этгириш зарур, деб 
тарғиб қилинди.

Ушбу ф икрлар улуғ шайхларнинг «тасаввуф» тушунчасига 
берган таъриф-изоҳларида аниқ ифодаланган.

«Тасаввуф нима?» деган саволга Шайх Нурий жавоб бериб 
айтади: «Тасаввуф — нафс лаззатларидан воз кечишдир». Ёки Шайх 
Сафий Алимшоҳжавоби бундай: «Тасаввуф — нафс манзилларини 
босиб ўтишдир». Шайх Рувим сўзи: «Тасаввуф — Худо йўлида 
нафсдан кечмоқдир». Атоқли сўфий шоир Бобо Тоҳир эса бу маъ- 
нони янада аниқроқ қилиб баён этган: «Тасаввуф — ўлими йўқ 
ҳаёт ва ҳаёти бўлмаган ўлимлир, яъни нафсоний-ҳайвоний ҳаётда 
ўлмоқ ва инсониЙ ҳаётда яшамоқ». Баъзилар нафсни дайди ит ёки 
руҳ этагига ёпишган ифлослик, баъзилар эса тўймас аждаҳо ёхуд 
фириб-найранг тимсоли Дажжолга ташбеҳ берадилар. Ривоятга 
кўра, Дажжол охир замонда ер остидан чиқиб келади, дунёнинг 
барча бойликларини кўз-кўз қилиб, одамларни Илоҳ йўлидан 
оздиради, одамлар Худони ҳам, ўзларини ҳам унутиб, Дажжол 
орқасидан дўзахга қараб кетадилар. Демак, нафс одамни одамий- 
ликдан чиқаради, азим гуноҳларни қилишга сабабчи бўлиб, бад- 
бахт этади. Қуръони каримнинг «Ҳумаэа» сурасида айтилишича, 
мол тўплашга меҳр қўйиб яшаган одам мол-мулки билан «Худонинг 
оташида ёниб, нобуд бўлади» (5—6-оятлар). Қуръоннинг кўп 
оятларида афсонавий хасис бой Қоруннинг фожиали тақдири 
нафснинг шумлигига мисол қилиб келтирилади. Қорун хасислик 
тимсоли сифатида адабиётнинг ҳам қаҳрамонига айланган эди 
(Қорун беҳад кўп олтин жамлаб, ҳеч кимга бермагани учун уни 
охири мол-мулки билан ер ютган). Воқеан, одамни жаннатдан 
жудо этган нарса ҳам нафсдир: ривоятга қараганла, Одам Ато 
шайтон сўзига кириб Худо ман этган буғдой донасини истеъмол 
қилади ва шу сабаб жаннатдан чиқарилади. Чунки жаннат руҳлар 
макони, нафс эса руҳни булғайди. Биз динга қарш и кураш 
васвасасига берилиб, бу ривоятни мазах қиллик, ҳажв остига олдик. 
Ҳолбуки, Қуръонда келтирилган бу ривоят (жумладан, «Бақара» 
сурасининг 35—36-оятлари), замирида асрлар тажрибасидан ўтган 
улуғ ҳикмат ётади. Бунда инсонни улуғлаш, унинг аслан пок 
эканини таъкиллаб, шу покликка қайтишга даъват бор.

Нафс худбинликни, ўзим бўлай фалсафасини туғдиради. Нафс 
домига тушганлан кейин, киши ҳеч нарсадан тап тортмайди, 
ҳаром-ҳаришдан ҳазар этмай, бошқалар ҳисобига бўлса ҳам яхши

122

www.ziyouz.com kutubxonasi



яшашни ўйлайди. Оқибатда у золим, бераҳм, риёкор бўлиб қолади. 
Ш унинг учун тасаввуф талаб этган тийилиш , қаноат, сабру 
фақирлик тариқида гап кўп. «Дунёга бир марта келасан, олади- 
ганингни олиб қол», — илгаридан маълум фалсафа бу. Коммунист- 
лар буни: «Мен инсонман, демак менга ҳамма нарса раво», — деб 
ўзгартирдилар, аммо мақсад ўша: иложини топгин-да, яхши яша, 
бошқалар билан ишинг бўлмасин. «Ҳамма нарса раво» фалсафасини 
одамни имону эътиқодаан айириб, юлғичлик ва талон-тарожга 
фатво беради, ваҳшийлик инстинктини кучайтиради. Охир-оқи- 
батда маънавий таназзул юз беради.

Шунинг учун дин ва тасаввуф одамларнинг ўзаро молу мулк 
учун курашишини (бунга К. Маркс «синфий кураш» деб ном 
қўйган) эмас, балки ҳар бир одамнинг ўз-ўзи билан, яъни ўз 
нафси билан курашишини маъқуллакди ва шунга ҳидоят этали. 
Нафснинг ёмонлигини англаш — одамнинг ўзини, демакки, ило- 
ҳийлик ва ээгуликни англашидир. Хожа Баҳоуддин Нақшбанд 
ҳикмати: «Нафси худро ба бадй шинохтан — худшинохтан аст» 
(«Ўз нафсингнинг ёмонлигини таниш — ўзлигингни танишдир»), 
Мансур Ҳаллож ўғли Аҳмад шунлай хотира айтади: «Отамнинг 
сўнгги кечаси (яъни ўлимидан олдинги кеча) андин васият талаб 
қилдим. Дедиким, нафсингни бир шуғлға сол, андин бурунки, 
сени бир шуғлға солғай» (Алишер Навоий. МАТ, 17-том, 93-бет).— 
Нафс сени ўзига тобеъ этгунча, сен уни тобеъ эт — Мансур васия- 
тининг маъноси шу.

Алишер Навоийнинг ўзи эса нафсни инсон боласининг энг 
ғаддор душмани сифатида таърифлайди.

Сен нафсга қарам бўлиб, асир тушган лушманни банл этишинг 
мумкин, аммо сенинг нафсдан кўра кучлироқ душманинг йўқ, 
қурбинг етса, уни асир ол, дейди Навонй. Ш ундай, энг катга 
қаҳрамонлик, жасорат — бу нафсни енгмоқ. Шу сабаб тожу тахтни 
тарк этиб, дарвеш жандасини кийган Иброҳим Адҳамни сўфий 
шоирлар мардлар марди деб алқайдилар.

Шу боис ҳам Туркистоннинг улуғ авлиёси Аҳмад Яссавий 
нафсни инсонийлик душмани, имон душмани, деб ҳикматларида 
уни ғазаб билан қоралаган эди. Чунончи:

Золим нафсим ҳеч қўймайин ўйга солди,
Нафсднн хечиб чин ошиқлар Аллоҳ деди.

Нафс — золим, нафс—қароқчи, ғаддор ғаним. «Девони ҳик- 
мат»да Яссавий нафсни ана шундай таърифлар билан тилга олади. 
Нафс домига тушган одам гумроҳ ва забундир:

Нафс йўлига кирган киши расво бўлур,
Йўлдан озиб, тойиб-тўзиб гумроҳ бўлур.

123

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ётса-қўнса шайтон била ҳамроҳ бўлур,
Нафсни тепкил, нафсни тепкил, эй балкирдор!

Нафсдан қутулмасанг, ош иқ ҳам бўлолмайсан, Ҳақ йўлига ҳам 
киролмайсан, лейли улут шоир

Маълум бўладики, тасаввуф аҳли нафс деганда фақат ейиш- 
ичишни назарда тутмаганлар (гарчи бу эътиборлан соқит қилин- 
маса-да), бу тушунча кенгайиб, ҳам чуқурлашиб, бойлик, мулк, 
тож-тахт масалаларига боғланиб кетади. Тасаввуфнинг лунёга, 
ҳаётга муносабати, эрк, уэлат каби ижтимоий ҳодисаларга қараши 
ҳам шу тушунча асосида аёнлашади.

Сўфийлик ҳаракати, биламизки, асосан феодалиэм жамиятида 
тараққий этди, бироқ сўфийлар ўэ даврларининг ижтимоий 
тартибларидан норози эдилар. Одамларнинг мулкдорлиги ва 
мансабига қараб табақаларга бўлиниши тасаввуф томонидан рад 
этилди; Мутлақ Илоҳ олдида барча баробар, шоҳу гадо тенг; бугина 
эмас, фақр йўлига кирган қаноатли дарвеш қадри Илоҳ наздида 
шоҳдан баланд, чунки ларвешнинг фикру ёди Илоҳ билан, шоҳ- 
нинг фикру ёди эса дунё билан банд. Улуғлик — мустаҳкам имонда, 
ахлоқий поклик ва илоҳий комилликда, молу мулкда эмас, деб 
чиқдилар тариқат аҳди. Бу ақида ғоят жасоратли ва моҳиятан 
халқпарвар бўлиб, шаҳар ҳунармандлари, камбағал деҳқонлар, 
умуман, бенаво кишнларнинг, айниқса, «чархи кажрафторнинг 
жабрини чеккан» кулфатзада донолар, фозилу уламоларнинг 
қараши, кайфиятини ифодалар; шоҳ ва вазирларнинг чексиз 
ҳокимиятини оз бўлса-да, наэорат қилиш, улар устидан ҳукм юри- 
тишга иэн берарди. Бежиэ эмаски, тарихда биринчи марта фақат 
тасаввуфгина шоҳлик ҳокимияти ва шоҳлар ахлоқини Адолат 
талаби асосида муҳокамага қўйди, зулм ва зўрликни халқ поэи- 
циясидан туриб аёвсиз танқил остига олди. «Бил буниким, сен 
дағи бир бандасен, ўзгасидин ожизу афгандасен», дейди Навоий 
«Ҳайрат ул-аброр»да шоҳга қараб. Ҳолбуки, шоҳлар ўэларини «зил- 
ли Илоҳ», яъни Аллоҳнинг ердаги сояси, ҳар қандай танқиддан, 
эътироэ-муҳокамадан холи кишилар, деб ҳисоблаганлар. Буни ўз 
туғролари, муҳр ва фармонларида қайд этганлар. Сарой шоирлари 
эса бу унвонларни ўн карра кўпиртириб, ўз ҳомийларини мақ- 
таганлар. Обрў-нуфузли шайхлар, тасаввуф аҳли мамлакат тақдири 
учун жон куйдириб, шоҳлар сиёсатига аралашганлар. Тарихда бунга 
мисоллар кўп.

Амир Темур ҳақида ҳикоя қиладиган «Темурнома» деган китоб- 
нинг дебочасида келтирилишича, Бухоро хони М аликшоҳнинг 
раиятга жабру зулми ҳаддан ошиб кетади. Шунда Шайх Сайфиддин 
Бохарзий унинг ҳузурига бориб, зулмингни тўхтат, бўлмаса, ўзинг 
ҳам ҳалок бўласан, деб қуйидаги рубоийни ўқийди:

124

www.ziyouz.com kutubxonasi



То чанд бувад зулму жафо кардани ту,
Пайваста дили халойиқ озурдани ту?
Гар ту накуни тарки жафо, эй золим,
Гуфтам туро: хуни ту дар гардани ту!

(Қачонгача зулму жафо қиласан, халойиқ кўнглини ранжит- 
ганинг ранжитган. Эй, золим, агар жафо қилишни тарк этмасанг, 
сенга шуни айтиб қўяй: сенинг хунинг ўз бўйнингда!) (Мазкур 
китобнинг бир нусхаси Алишер Навоий номидаги Республика 
миллий кутубхонасида сақланмоқда, биз ўшандан фойдаландик). 
Сайфиддин Бохарзийнинг бу сўзи башорат бўлиб чиқади: Малик- 
шоҳ ўз одамлари томонидан ўлдирилади. Бохарзий айтган мазкур 
рубоий Шайх Саъдий «Гулистон»ида тасвирланган «мустажо- 
буддаъва» (дуоси ижобат бўладиган) дарвеш тилидан мана бу 
қитъага нақадар ҳамоҳанг:

Эй забардасти зердастозор!
Гарм токай бимонад ин боэор?
Ба чи кор оядат жаҳондорий?
Мурданат беҳ, ки мардумоэорий!

(Эй қўл остидагиларга озор бергувчи ҳоким! Қачонгача бу 
бозоринг қизийди? Жаҳонга эгалик қилишинг нимага арзийди? 
Халққа озор бергандан кўра ўлганинг яхши!) Дарвеш бу сўаларни 
золимликда ном чиқарган Ҳажжожга қараб айтади.

Ҳасан Басрий, Жунайд Бағдодий, Абдуллоҳ Ансорий, Аҳмад 
Яссавий, Абул Ҳасан Харақоний, Баҳоуддин Нақшбанд, Аблураҳ- 
мон Жомий, Хожа Аҳрор Валий, Маҳдуми Аъзам Косоний ҳам 
кўп марта шоҳ ва амирзодалар, ҳокимларнинг ноҳақ ишларига 
қарши чиққрнлар, эзилган, муҳ^ож кишиларнинг тарафини ол- 
ганлар.

Энди савол туғилади: хўш, нафсни, дунёни тарк этган, фақат 
Илоҳ ёди билан нафас олган одам ҳам яшаши керакку, ниманинг 
ҳисобига кун ўтказган улар?

Аввало шуки, сўфийлик удумида жуда оз нарса билан қаноат 
қилиш шарт қилиб қўйилган эди. (Шом сўфийлари заранг ёнғоғини 
ўғирда туйиб, ёввойи арпа уни билан қўшиб, атала пишириб еб 
юрганлар, деб маълумот беради Адам Мец). Иккинчидан, қўлидан 
иш келадиган ҳар бир сўфий фойдали меҳнат билан шуғулланган, 
унинг учун фақат ўз меҳнати билан топилган нон ҳалол ҳисоб- 
ланган. Ш айх Зуннун М исрий — кимёгар, Сирри Сақатий — 
савдогар, Абу Саид Харроз — этикдўз, Шайх Муҳаммад Сакко- 
кий — пичоқчи, Шайх Абу Ҳафс Ҳаддод — темирчи, Шайх Абул 
Аббос — қассоб, Шайх Абул Ҳасан — пардозчи, Шайх Баннон — 
ҳаммол, Мирчаи сафолфуруш — хумдон ясовчи эди, Хожа Баҳоуд-

125

www.ziyouz.com kutubxonasi



дин Нақшбанд — кимхобга гул нақшлаган (шунинг учун «Нақш- 
банд» лақабини олган), Баҳоуддиннинг пири Саййд Амир Кулол — 
кулолчилик қилган ва пахса урган. «Луқма ҳиллияти», яъни 

луқманинг ҳалоллиги шу тариқа таъминланган. Шайхлар атрофи- 
даги дарвешлар ҳам биргалашиб қўргонлар қурганлар, вақф ер- 
ларни ишлаганлар, боғдорчилик. чўпонлик билан машғул бўл- 
ганлар Хуллас, Алишер Навоий «Насойим ул-муҳаббат* асарининг 
муқаддимасида қайд зтганидай, «Ал-Косибу ҳабибуллоҳ» (косиб 
Алдоҳнинг лўсти) деган ҳадисга амал қилган сойир машойихи 
кибордин ҳам кўпи ҳалол луқма касбига муздурлук (мардикорлик) 
қилибдурлар, ўтин ташибдурлар ва ҳалол луқма бу ишда куллий- 
дурки, андин файз ва маърифат зоида бўлур» (Алишер Навоий МАТ, 
15-том, 68-бет). Бундай улуғсифат кибор шайхлар тамани ёқгир- 
маганлар, кўплари ҳатто шоҳу амирларнинг туҳфасини ҳам қабул 
қилмаганлар ва бою амалдорларнинг мол-мулкини ҳаром деб эълон 
қилганлар. Бироқкейинчалик бу қатъият, сарватдорлар дунёсидан 
ўзни олиб қочиш анча юмшалади. Сўфийлар илгаригидай «луқмаи 
ҳалол» тамойилини сакдаган ҳолда, саховат ва футувват ғоясини 
ҳам кенг тарғиб қила бошладилар. Натижада тоифалар, яъни сўфия 
жамоатлари билан сарой аҳли, ер-мулк эгалари бирмунча яқин- 
лашди. Хусусан, XIV—XV асрларда бу жараён тезлашган. Энди 
шайхлар катта-катта туҳфаларни оладиган бўлдилар, хонақо ва 
работлар ҳисобига ўтказилган вақф ерлар, молу мулк кўпайди. Бу 
ҳол шунга олиб келдики, бир томондан, текин яшашга ўрганган 
сохта дарвеш-қаландарларнинг сони кўпайган бўлса, иккинчи 
томондан, муҳтож одамларга қарашиш, маърифат-маданиятни 
ривожлантириш имконияти вужудга келди. Гап шундаки, софдил 
машойихлар туҳфа-инъомлар ҳисобига йиғилган маблағ ва ер- 
мулкни ўзига хос хайрия жамғармаси деб қараб, уни энг зарур 
жойларга ишлатар эдилар. Хуросон ва Мовароуннаҳр муэофотидаги 
вақф ия ерларнинг ҳужжатлари бунга далилдир (Ж умладан, 
Навоийнинг «Вақфия» асари ҳам). Назаримда, Хожа Аҳрор Валий- 
нинг афсонавий миқпордаги мол-мулки ҳам мана шу тартибда 
асосан мадраса ва хонақоларни таъминлаш, етим-есирларни боқиш 
учун сарфланган.

Бу ўринда яна бир нарсага диққатни қаратмоқчимиз, у ҳам 
бўлса — сўфийларнинг: «инсон -  инсоннинг биродари», жумла- 
дан, бою камбағал ҳам бир-бирига биродар, деган ғояси мавжуд 
эди. Бу ғояга кўра, шоҳ ўз раияти, бой қўли остидаги хизматкор- 
лари, хўжа ўз қуллари олдида жавобгардир, улар ўзаро иноқликда 
яшаши керак ва ишлаб топилган бойлик орада баҳам кўрилмоғи 
даркор. Шайх Саъдийнинг «Гулистон» асарида шундай қитъа бор:

Бани одам аъэойи якдигаранд,
Ки дар офариниш зи як гавҳаранд.

126

www.ziyouz.com kutubxonasi



Чу узве ба лард оварад рўзгор,
Дигар уэвҳоро намонал қарор.
Ту к-аз, меҳнати дигарон беғами,
Нашояд, ки номат ниҳанл олами.

(Бани одам бир-бирининг аъзоларидир, чунки яратилганда улар 
бир гавҳардан олинган. Ҳаёт бир аъзони оғритганда қолганлари 
ҳам зирқирайди. Ш унинг учун агар сен бошқалар уқубатидан 
бехабар бўлсанг, сен одам деб аталишга арзимайсан!)

Ушбу қитъа кўп тадқиқотларда келтирилади ва деярли бир хил 
маънода талқин қилинади, яъни: Саъдий Шерозий бу жўшқин 
инсонпарварона мисралари билан жаҳондаги барча халқларни 
баҳамжиҳат, дўст бўлиб яшашга чақирган, дейилади. Бундай 
талқинни бугунлай нотўғри демоқчи эмасмиз, қитьада шунлай 
маънога ҳам ишора бор. Бироқ, агар биз қитьани муаллиф кел- 
тирган ҳикоят мазмунидан ажратмасдан олиб қарасак, унда гап 
амир ва фуқаро, бойлар ва дарвешлар биродарлиги, бир-бирига 
муҳтожпиги ҳақида бораётганини англаймиз. Ҳикоятнинг мазмуни 
мана бундай: Саъдий Дамашқ масжиди жомесида Яҳё пайғамбар 
турбати олдила ўтирганида араб подшоҳдаридан бири зиёратга 
келиб, кучли бир душмандан хавфи борлигини айтади ва дуо 
қилиб, менга мадад беринг, дея Саъдийга мурожаат этади. Шунда 
Саъдий унга қараб: «Кучсиэ раиятга раҳм қилсанг, кучли душ- 
мандан азият чекмайсан», — деб айтади ва раиятга зулм қилиш 
ўэига эулм қилиш билан баробарлигини подшоҳга уқгириб, жум- 
ладан, бояги келтирганимиз қитьани илова этааи. Шайх Саъдий- 
нинг хулосасига кўра, бани одам бир-бирларининг аъзоси бўл- 
гандан кейин, гарчи Аллоҳнинг иродаси билан биров шоҳу, биров 
дарвеш, биров бою, биров камбағал бўлса-да, лекин тананинг 
бир аъзоси оғриганда бошқалари зирқирагани каби, бенаво дарвеш 
очликдан нола чекканда, молдор одамнинг ҳдм вужуди қақшамоғи 
керак, унинг кўнглида шафқат уйғониб, дарвешга ёрдам қўлини 
чўзиши лозим; шоҳ эса раияти билан бир тану бир жондир, улар 
бир-биридан ажралиб, ўзаро «мухолиф» бўлганда, мамлакат хароб 
бўлиши муқаррар. Шу ўринда Жалоллиддин Румийнинг мана бу 
байтларига диққатингизни қаратмоқчиман:

Подшоҳонро чунон одат бувад,
Ин шунида боши ар ёдат бунад:
Ласти чапшон паҳлавонон истанд,
3-он ки дил паҳдуи чап бошад ба банд.
Мушрифу аҳли қалам бар дасти рост —
3-он ки илму хатту сабт он дастрост.
Сўфиёнро пеши рў мавзеъ диҳанд,
К-оини жонанду зи оина беҳанд.
Сийна сайқалҳо зада дар зикру фикр,

127

www.ziyouz.com kutubxonasi



То пазирал оини днл нақши бикр.
Ҳар ки, ў аэ сулби фикрат пок эол,
Оина дар пеши ў бояд ниҳод.
Ошиқи оина бошал рўйи хуб,
Сайқали жон омала тақвал қулуб.

(*Масновийи маънавий», 1-дафтар,
1987 йил нашри, 99-бет).

(Агар эшитган бўлсанг, ёдингдадирким, подшоқпарнинг бундай 
одати бўлган: уларнинг чап қўлларида паҳдавонлар ўтирган, чунки 
юрак чап томондадир. Мансабдорлар ва қалам ақли ўнг томонда 
ўтирган, чунки илм, хат ва иншо ўнг қўл билан ҳосил бўлади. 
Сўфийларни эса пояшоҳлар кўэгу каби олдиларига юзма-юэ 
ўтқазганлар, чунки сўфийлар жон оинаси бўлиб, кўзгудан ҳам 
афзалдирлар. Зикр ва фикр билан уларнинг сийналари сайқал- 
ланган, шу боис уларнинг кўнгил оинаси ҳам мақбулдир).

Демак, подшоҳлар сўфийларга муҳтож, сўфийларга қараб 
шоҳлар ҳақиқат ва адолат, инсоф ва диёнат андозасини оладилар, 
кўнгиллари юмшаб зулмдан қўл тортадилар. Шу аснода шоҳу 
дарвеш мақсаллари уйғунлашиши мумкин.

Шу тариқа, турли ижтимоий мавқега эга одамларни бир- 
бирларига яқинлаштириш, шоҳу дарвешни келиштириш (Ҳило- 
лийнинг «Шоҳ на гадо» достонида улар ҳатто бир-бирларини севади 
ҳам) ғояси майдонга келган. Бу ғоя илгаридан давом этиб келган 
ва шеъриятда қизғин эҳгирос билан куйланган. Ҳаққа етган дарвеш 
шоҳдан устун, дарвеш шоҳга эмас, балки шоҳ дарвешга муҳтож, 
деган ғояни инкор этадими? Йўқ, инкор этмайди. Шоҳу дарвеш 
муносабатлари, шоҳларнинг ҳафгўй дарвешлар насиҳатига қулоқ 
солиши тасаввуф шайхлари ва гуманист адиблар томонидан 
мунтазам таъкидлаб борилган. Тариқат аҳлининг умумхалқ фой- 
дасини кўзлаб, хайрия ишлар йўлига эҳсон-инъомлар талаб қили- 
ши, мулкдорларни ўз мулкини бошқалар билан баҳам кўришга 
даъват этишини эса уларнинг ташқи муҳитга таъсир ўтказиб, 
мазлумларни ҳимоя қилишга интилишлари деб билмоғимиз лозим. 
Чунки ўзликдан воз кечиб, ўзгалар ҳожатини чиқариш ғояси — 
саховат ва фугувват тасаввуфнинг азалий талабларидан эди. Сўфий- 
лар бунга ўзлари сўзсиз амал қилиш билан қаноатланмай, бошқа- 
ларни ҳам шу йўлга даъват этардилар. «Тасаввуф — бошингда бор 
(ғайр) фикрларни ташлаш, қўлингда мавжуд нарсани бошқаларга 
бериш ва бошга нима келса тоқат қилишдир»,— дейди Шайх Абу 
Саид Абул Хайр. Тасаввуф «саховат ва футувват» эканини Шайх 
Абул Ҳасан Нурий ҳам қайд этган. Тариқат аҳзи футувват, карам, 
тавозуъ, ҳаё, садоқат, шафқат, вафо каби тушунчаларни қўшиб, 
дарвешнинг ягпна ахлоқ кодексини ишлаб чиқдилар. Шу хислат- 
ларни ўзида жамлаган киши ахлоқини сўфийлар «ахлоқи маҳмуда»

128

www.ziyouz.com kutubxonasi



(мақталган ахлоқ) деб, бунинг акси ўларок, манманлик, ҳирсу 
ҳавасга берилиш, зулм, золимлик, лаэзатпарастлик каби ёмон 
хулқу хўйни умумий ном билан «ахлоқи мазмума» (маэаммат 
қилинган ахлоқ), деб юритганлар. Зотан, тариқат аҳли «фано» 
деганда ҳам жисмоний ўлимни эмас, балки худди шу «ахлоқи 
мазмума»дан қутулишни наэарда тутадилар, чунки бундай ахлоқ 
нафс туфайли шаклланади ва инсоннинг маънавий камолотига 
халал беради. Чунончи, эронлик олим Саййид Жаъфар Сажжодий 
«Мусталаҳоти урафо» («Орифлар истилоҳоти») номли китобида 
«фано» сўзини шарҳлаб ёзади: «Фано» калимаси билан мазмума 
сиф атларнинг соқит этилиш ига иш ора қилалилар ва «бақо» 
калимаси билан маҳмуда сифатлар қиёмига ишора этадилар» 
(Сажжодий. Мусталаҳоти урафо. Теҳрон, ҳижрий 1139, 317-бет). 
Шу муносабат билан атоқли шайхлардан айримларининг фикр- 
ларини келтирмоқчимиз. Масалан, Ибн ал-Арабий тасаввуфни 
тушунтириб деган экан: «Тасаввуф — ёмон ахлоқцан парҳез қилиш 
орқали илоҳий сифатлар нурига етишишдир». Шайх Ҳаририй ҳам 
шунга яқин фикрни баён этган: «Тасаввуф — яхши ва олий хулққа 
кириш ва паст хулқдан чиқишдир». Муҳаммал ибн Али  Қассобнинг 
хулосаси янада ихчам на аниқ: «Тасаввуф ахлоқи каримадан 
иборат». Демак, улуғ шайхлар назарида фақат фано эмас, балки 
тариқатнинг бутун моҳияти инсоннинг ҳамида ахлоқли бўлишига 
кўмаклашишдир. Ўқувчида шубҳа туғилиши мумкин: тасаввуфнинг 
таъриф лари орасида зиддият йўқми, ю қорила келтирилган 
иқгибосларда тасаввуф — нафсдан воз кечиш билан илоҳиётга 
эришиш таълимоти, дейилган эди-ку? Юзаки олиб қараганда, бу 
таърифлар бир-бирига ўхшамагандай бўлиб туюлиши мумкин, 
аммо аслида ундай эмас. Чунки Ш айх Нурий, Шайх Сафий 
Алимшоҳ, Шайх Рувим нафсдан қутулиш ҳақида гапирган, Ибн 
ал-Арабий, Шайх Ҳаририй, Муҳаммад ибн Али Қассоб инсон 
ахлоқига урғу берган бўлсалар-да, лекин уларнинг ҳаммаси ҳам 
бир нарсани назарда тутаётгани маълум, у ҳам бўлса инсонни 
поклаш. Нафс ва ахлоқ бир-бирига вобаста тушунчалар эканини, 
аниқроғи, киши ахлоқининг яхши-ёмонлиги унинг нафсга муно- 
сабатида муайянлашувини кўриб ўтдик. Нафс балосига гирифтор 
одамда мазмума, яъни ёмон ахлоқий белгилар ривожланса, нафс- 
дан қутулишга интилган тақводор одамла маҳмуда, яъни намунали 
ахлоқий сифатлар кўпаяди. Хуллас, яхши одам дунёнинг фоний — 
ўткинчилигини англаб етиб, шунга қараб ҳаётини қурган, мол- 
дунё кетидан қувмайлиган, фақат Илоҳни севувчи, илоҳий хислат 
ларни эгаллаган одамдир. Бош қача айтганда, одамийлик — 
илоҳийликла! Тасаввуф ана шу нуқтаи назарни изчил ривож- 
лантира бориб, унинг белгиларини комил инсон деган тушунчада 
мужассамл антирди.
9 — Тасаввуф 129

www.ziyouz.com kutubxonasi



комил инсон

Комил инсон — бир идеал, барча дунёвий ва илоҳий билим- 
ларни эгаллаган, руҳи Мутлақ руҳга туташ, файзу кароматдан 
сероб, сийрату сурати саранжом, қалби эзгу туйғуларга лиммо- 
лим покиза зот, Навоий тили билан айтганда:

Фонийвашеки, ҳам сўзидур пок, ҳам ўзи,
Хуш давлат ул кишигаки, тушгай анинг кўзи.

Дейдиларки, унда тўрт малак — Жаброил, Микоил, Исрофил 
ва Азроилнинг хислати (Азроиллиги — нафсининг қотили экан- 
лиги), Хизрнинг пайғамбарлиги, офтобнинг саховати мавжуд. 
Унинг кўнгли жоми гетинамодай (дунёни кўрсатувчи жом — қадаҳ) 
етти фалак ва ўн саккиз минг оламни акс эттириб, ғайб асроридан 
хабар бериб туради. Уни яна Одил, Оқил, Фозил, Фақр хазинаси, 
Иксири Аъзам (Улуғ малҳам), Қибрити Аҳмар (мисни олтинга 
айлантирувчи жавҳар) сифатлари билан тавсиф этадилар. Комил 
инсон, шундай қилиб, одамзод орзу қилган жамики эзгу хислат- 
ларнинг ифодачиси, у гўё Мутлақ Илоҳ билан инсоният ўртасида 
восита бўлувчи муқаддас хилқат. Бундай мартабага мушарраф 
инсонларни валиуллоҳ, қибла, қутб, ғавс (мададкор), автод 
(устунлар), абдол (бадал қилинган) деб ҳам улуғлаганлар. Мўътабар 
китобларда нақл қиладиларким, дунё шундай зотлар туфайли 
барқарор ва осойиштадир, ернинг икки қутбида иккита қутби 
аъзам, тўрт бурчагида тўртта автодлардан, етти иқлимда етмиш 
иккита абдол доимий қўриқчи бўлиб турар экан, уларнинг бири 
оламдан ўтса, иккинчиси дарров ўрнини босар экан. Ш унинг учун 
Ер юзида ҳар қанча гуноҳ кўпайиб кетганда ҳам, у зеру забар 
бўлмасдан, ўз ўқидан чиқиб кетмай тураркан, чунки ана шу азиз 
авлиёлар бандалар гуноҳини Парвардигордан сўраб турар эканлар.

Бу балки ҳақиқат, балки ривоят — нақлдир, унга ишониш- 
ишонмаслик ҳар кимнинг ўз иши. Аммо ривоятлар тагида улкан 
бир ҳақиқат бор. Бу ҳақиқат шундан иборатки, дунёнинг тинчлиги 
ва фаровонлиги — инсоният бутунлиги ҳақиқатдан ҳам, доно ва 
оқил, пок ниятли одамлар фаолиятига боғлиқ. Яъни илоҳий поклик

130

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва нафосат, эътиқод ва тафаккур бизни бало-қазолардан асрайди, 
ҳаётни авайлаб, сақлаб туради. Тасаввуф уз усули, ҳақиқат деб 
топган йўли билан шу мақсад сари интилган. Тасаввуф аҳли 
сиғинган идеал — Комил инсон аслида халқ идеали, адабиёт идеа- 
ли эди. Бу ҳаётбахш таъпимотнинг пешволари яратган асарлар, 
сўфиёна руҳдаги шеъру достонларни мутолаа қилар эканмиэ, 
ёруғликнинг зулмга, хайрнинг шаррга, файзу камолнинг нуқсу 
ноқислик, калтафаҳмлик ва нодонликка қарши омонсиз жангига 
гувоҳ бўламиз. Воқеан, тасаввуф шайхлари, зулм ва қоронғилик 
лашкарига қарши маърифатни қурол қилиб олиб, жангга кирган 
паҳлавонларга ўхшаб кетадилар (Тустарий: «М аърифат жаҳл- 
нодонликка қарши жангдир*). Улар Каъба деб кўнгилни тан 
оладилар, кўнгил раъйига юрадиган, дунёни кўнгил орқали била- 
диган ва кўнгилга сиғинадиган одам Аллоҳнинг севгани, деб чиқ- 
дилар. Алишер Навоийнинг «Насойим ул-муҳаббат» асаридан: 
«Исмоил Даббос дедиким, ҳаж нияти қилиб, борурда Шерозга 
етишдим. Бир масжилга кирдим. Шайх Мўминни кўрдимки, ўлтуруб 
хирқасин ямайдур эрди, салом қилдим ва ўлтурдум. Мендан 
сўрдиким, не ниятинг бор? Дедим: ҳаж ниятим бор. Дели: онанг 
бор? Дедим: бор. Деди: ёниб онанг мулозаматига бор. Мен эллик 
ҳаж қилибмен — бош яланг, оёқ яланг ва зоду ҳамроҳсиз. Барчасин 
сенга бердим, сен онинг кўнгли шодлигин менга бер!»).

Бу одамлар — жамиятнинг тирик виждони эдилар. Кишилар 
уларга қараб ҳушёр тортар, дунё беҳудалигилан ўзига келиб, ўз 
қалбига, қилаёпан ишларига разм солардилар, тавба-тазарру қи- 
лардилар. Уларнинг афъолу аъмоли инсонлар дилига қувват, кўзига 
нур бағишлаган.

Моҳиятан олганла, комил инсон ҳақидаги тушунчаларнинг 
мухтасар мағзи шундан иборат. Аммо бу ҳақда улуғ алломаларнинг 
қиймат ва аҳамиятини йўқотмаган қарашлари, фикрлари бор. 
Комил инсон тасаввуф адабиётида кўп марта тилга олиниб, 
мунозараларга сабаб бўлган ва бу ҳақда махсус китоблар ёзилган. 
Шулардан Саййил Абдулкарим Гелоний ва Азизидцин Насафий 
(XIII аср)ларнинг «Инсони комил» номли рисолаларини махсус 
тилга олиб ўтиш мумкин. Аслида эса комил инсон тушунчаси 
биринчи марта Шайхи Кабир номи билан машҳур бўлган Муҳйид- 
дин Ибн ал-Арабий (1165—1240) томонилан муомалага киритил- 
ганини қайд этмоқ жоиз. Ибн ал-Арабий наздида комил инсон — 
бу ақли аввал ёки нафси аввал, ақли кулл тушунчалари билан 

маънодошдир. Чунки Тангри таоло илоҳий нурдан илк марта Ақли- 
аввални яратди ва унинг сурату шаклини Комил Инсон қиёфасида 
зуҳур этди. Шунинг учун «Халақаллоҳу Адама ала суратир-Раҳмон» 
(Аллоҳ одамни Раҳмон суратида яратди) деган ҳадис мавжуд. 
Комил инсон, шу тариқа, Аллоҳнинг Раҳмону Раҳим сифатларига

131

www.ziyouz.com kutubxonasi



эга бўлди, дейдилар ( Саййид Содиқ Гуҳарин Шарҳи истилоҳоти 
тасаввуф, 1-жилд, 125-бет).

Ибн ал-Арабийнинг фикрича, комил инсоннинг ердаги тим- 
соли ҳазрат Пайғамбаримиз Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи васал- 
ламдирлар. Ул зот вужудларида ақдий, руҳий камолот, дунёвий 
ва илоҳий билимлар жамулжам эди. Пайтамбаримиз халқ ва Ҳақ 
муқобилида турардилар ва орада восита эдилар. Шундай бўлгач, 
ҳамма одамларни ҳам ва, ҳатто, анбиё ва авлиёларни, дониш- 
мандларни комил инсон деб аташ жоиз эмас. Ва агар Пайғамбардан 
ўзга зотларга нисбатан бу сифат айтилар экан, буни шартли таъриф 
ёинки шу улуғ мартабага ҳурмат-эҳгиром белгиси сифатида қабул 
қилиш керак. Саййид Аблулкарим Гелоний фикрига кўра, ҳар бир 
инсон иккинчисининг ўрнини босадиган нусхадир ва бир-бири- 
нинг қаршисида турган кўзгу кабидир. Битта одамлаги хислат ва 
сифат иккинчисида акс этиб туради. Аммо фарқи шундаки, бу 
аксланиш  баъзиларда феъл-ҳаракат бўйича бўлса, баъзиларда 
қувва, яъни хислат-хусусиятлар билан намоён бўлади. Демак, 
истеъдод ва қобилият, хусусият ва сифатига кўра бир-бирига ўх- 
шаш одамлар беҳад кўп. Буларни умумий ном билан халқ, одамлар, 
кишилар деб қўя қоламиз. Бирига қараб иккинчисининг хулқу 
атвори, даражасига баҳо бера оламиз. Аммо шундай комил ва акмал 
кишилар борки, улар камолотда нафақат ўзга одамлардан, балки 
бир-биридан ҳам кескин фарқланиб турадилар. Буларни анбиё ва 
авлиё деб атаймиз. Буларнинг ҳам даражалари бор: баъзилари 
комил, баъзилари акмал, бир қисми фозил, яна бир қисми афзал, 
яна бир гуруҳи эса афзалу акмалдирлар. Саййид Абдулкарим 
Гелоний мазкур таснифни айтиб, яна қўшиб қўяди: «Комил инсон, 
воқеан, Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи васалламдир ва қолган анбиё- 
ю авлиёнинг камолоти унга нисбатандир, худди фозилнинг афзалга 
нисбатидай».

Шайх Омулий дейдиким, ҳақгўй олимларнинг фикрига қара- 
ганда, олам Комил инсон ҳақиқати туфайли барқарордир, зеро 
фалаклар унинг нафаси билан айланурлар, мулку малакут ундан 
таълим олурлар. Ш ундай мартабада Комил инсонни Ҳақнинг 
кўзгуси дейдилар. Ҳ ақ таоло ўз исми ва сифатларини фақат комил 
инсонда кўради. Шуни ҳам таъкидлайдиларки, Комил инсонгина 
Ҳ ақ қудратининг буюклиги, чексизлигига гувоҳ бўла олади.

Ибн ал-Арабий, Шайх Омулий ва Абдулкарим Гелоний қа- 
рашларига диққат қилинса, Комил инсон бир кайҳоний вужуд 
бўлиб кўринади, унинг сифатлари ердаги фоний одамлар сифатига, 
аниқ шахслар хислатига ўхшамайди. Унда биз жамики ғайритабиий 
кучларнинг мажмуини мушоҳада этгандай бўламиз. Бу ерда, 
албатга, жисмоний куч ҳақида гап бормайди, зотан, илоҳиёт ҳақи- 
да гап борганда жисмоний куч эътиборли эмас. Чунки холиқият

132

www.ziyouz.com kutubxonasi



яратган жисмлар илоҳий қудрат олдида арзимас ва ожиз сурат- 
лардир. Комил инсон булар назарида оламларни эгаллаган, олам- 
ларга, барча жонзотлар ва инсонларга таъсир эта оладиган, инсо- 
ниятни бошқаралиган бир Буюк руҳдир, М аънавий — Ақлий 
қудратдир. Шу мазмунда уни Аллоҳнинг халифаси — ўринбосари 
дейиш мумкин. Қуръони каримда инсонга берилган таърифлар 
ҳам Комил инсонга берилган таърифлардир. Ҳамма одамларга 
нисбатан «Валақад каррамно бани Одама» (Одам болаларини 
мукаррам қилиб яратдик) ва «Лақад халақнал инсана фи аҳсани 
тақвим» (Дарҳақиқат, инсонни чиройли қоматда яратдик) оятла- 
рини қўллаб бўлмайди.

Аммо Шайх Азизиддин Насафийнинг «Комил инсон», «Мақ- 
сади ақсо», «Зубдат ул-ҳақойиқ» номли ва бошқа рисолапарида 
комил инсон масаласи бирмунча бошқача ёритилган. Унда бу 
тушунча инсоннинг пайдо бўлиши, тараққиёти, мартабалар топи- 
ши билан боғлиқ ҳолда олиб қаралади. Натижада биз Азизиддин 
таърифларида айнан ҳаётий одамга хос белгилар, ахлоқий сифат- 
ларни ҳам кўрамиз. Яна шуни ҳам айтиш керакки, Насафий 
исломдаги бир нечта илмнинг инсонга бўлган қарашлари ва муно- 
сабатини чоғиштиради, инсонни кайҳоний вужуд сифатида ҳам, 
ер махлуқоти сифатида ҳам таҳқиқ ва тадқиқ этади. Насафийда 
комил инсон руҳ тушунчаси билан зич алоқада текширилади. 
Инсон мартабалари руҳ мартабалари сифатила олиб қаралади. Шу 
учун умумий тушунчалардан конкрет тушунчаларга ўтиб туриш 
бор. Бунинг сабабларидан яна бири Аэизиддин Насафийнинг 
камолотни уруж (кўтарилиш) ва нузул (тушиш) назарияси асосида 
тушунишидир. Бу назария, ўз навбатида, улуғ олам ва кичик олам 
тушунчалари билан боғланиб кетади. Чунки Насафий Ибн ал- 
Арабийга қўшилиб, инсонни олами суғро (кичик олам), илоҳий 
олам ва моддий оламни биргаликда олами кубро (улуғ олам) деб 
атайди. Улуғ оламдаги жамики нарса ва хусусиятлар кичик оламда 
мавжуд, дейди у. Шу тариқа, инсон юқори олам — олами кубро- 
нинг кичрайтирилган нусхаси ҳисобланади.

Азизидлин Насафий комил инсонга таъриф бериб ёзади: «Бил- 
гилки, Комил инсон леб шариат ва тариқат ва ҳақиқатда етук 
бўлган одамга айтадилар ва агар бу иборани тушунмасанг, бошқа 
ибора билан айтайин: билгилки, комил инсон шундай инсон- 
дирким, унда қуйидаги тўрт нарса камолга етган бўлсин: яхши 
сўз, яхши феъл, яхши ахлоқ ва маориф».

Насафий санаган сифатларнинг дастлабки учтаси, яъни яхши 
сўз, яхши феъл, яхши хулқ Зардушт китоби «Авесто*дан олин- 
гандир («Гуфтори нек, кирдори нек, рафтори нек»), Бу сифатлар 
билан зийнатланган одам ёлғон, риё ва бадкирдорликдан чеки- 
нади, ҳамма вақг эзгу ният билан эзгу ишларга тайёр туради.

133

www.ziyouz.com kutubxonasi



Аэизиддин Насафий яхши ахлоқ ҳақидаги Зардушт ояти ёнига 
«маориф», яъни тасаввуфий покланиш талабини қўшиб қўйган. 
Унинг фикрича, тариқат йўлига кирган соликларнинг вазифа 
мақсади ушбу тўрт фазилатни эгаллашдир. Кимки «ўзида шу 
сифатларни камол топтирса, у камолга эришади».

Насафийнинг мазкур таърифидан иккита хулоса келиб чиқали. 
Бири шуки, олим назарида комил инсон ҳаётдан ташқари бўлган 
аллақандай мавҳум зот эмас, балки реап одамдир. Яхши сифатларни 
эгаллаб борган одам шундай мартабага кўтарила олади. Иккинчи 
хулоса шуки, Насафийга кўра, комил инсон мартабаси тариқат 
ва риёзат йўли билан қўлга кирадиган юксак мартабадир.

Шайх Азизиддин Насафийни комил инсон илмининг назариёт- 
чиси дейиш мумкин, чунки унинг барча асарларида бу мавзу 
марказий ўринни ишғол этади. Китобхонларимиэда дурустроқ 
тасаввур ҳосил қилиш учун олимнинг асарларидан бир қанча 
иқтибосларни таржима қилиб келтирмоқчимиз.

Жумлалан, Шайх Азизиддин Насафий ёзали:
«Мулк, малакут ва жабарут оламларида комил инсон учун ҳеч 

нарса яширин қолмайди. У ашёларнинг ўзини ва хусусият-ҳик 
матини батамом билади ва кўриб туради. Одамлар коинотнинг 
қаймоғи ва хулосаси ҳамда мавжуаот дарахтининг меваси бўлсалар, 
комил инсон оламлар мавжудотининг қаймоғи ва хулосасилир. 
Мавжудот ҳам сурат ва ҳам маънода бир бутун ҳолда комил инсон 
назари остидадир. Чунки кўтарилиш (уруж) ҳам сурат ва ҳам 
маънода мавжудот томонидандир. Эй дарвеш, Худони таниб, 
дийдорига мушарраф бўлган комил инсон учун халққа наф 
келтиришдан кўра фойдалироқ иш ва яхшироқ тоат йўқлир. Ва 
унинг учун энг улуғ роҳат бирор иш, бирор-бир сўэ билан бу 
дунёда кишиларнинг мушкулини осон қилиш, оламнинг бало- 
фитналаридан сақпанишга ёрдам бериш, охиратла эса мағфират 
топишга кўмаклашишдир*.

«...Эй дарвеш, комил инсон халқ орасила ростликни қарор 
топтириш ва ёмон расму одатларни халқ орасидан кўтариш ва 
халқ орасига яхши, хайрли қоида-қонунларни жорий этиш ва 
одамларни Худога даъват қилиш ва охиратни мадҳ этиш ва дунёни 
ёмонлаш ва дарвешликнингфоцдасини кишиларга тушунтиришдан 
кўра афзалроқ тоатни билмайди. Шу йўл билан одамлар қалбида 
дарвешликка меҳр уйғотади ва бойлик билан шаҳватга нафрат 
пайдо қилади... халқни бир-бирига мушфиқ-меҳрибон қилади, токи 
одамлар бир-бирларига озор бермасинлар ва бир-бирларини 
суясинлар. Ва одамларга бир-бирларининг тинчлиги, омонлигини 
сақлашни буюрсин. токи одамлар ҳам тил билан, ҳам қўл билан 
бир-бирларини қўлласинлар ва бунга аҳд қилсинлар, бу аҳдни 
бузмасинлар ва агар буэсалар имонсиз бўладилар».

134

www.ziyouz.com kutubxonasi



«...Билгилки, ғайб оламидан келадиган ҳар бир бало ва ато 
(марҳамат) шаҳодат оламига етишдан олдин комил инсон қалбида 
пайдо бўлади ва барча ҳолатлар унга маълум бўлади, бошқалар 
тушида кўрган нарсани у ўнгида кўради... Ғайб олами буюк бир 
уқёнус бўлса, комил инсон қалби шу уқёнус ўртасидаги оинаи 
жаҳоннамо кабидир. Уқёнус, яъни ғайб оламида пайдо бўладиган 
жами ҳодисалар комил инсон қалбида акс этали ва комил инсон 
ундан хабардор бўлади. Кимки комил инсон ҳузурига кирса, унинг 
дилидаги нарсалар комил инсон қдлбида кўрина бошлайди».

«...Одамлар орасида комил инсон бор бўлгани учун жами мавжудог 
одамларга сажда қиладилар. Бас, барча одамлар комил инсон туфайли 
мавжулдирлар. Мавжудот ичра комид инсондан кўра улуғроқ ва 
донороқ нарса йўқ, чунки мавжудотнинг энг пастидан энг аълосигача 
бўлган мартабалар комил инсон мартабаларидир, комил инсон 
мавжудот хулосаси ва қаймоғидир ва малоикалар улуғидан кичигигача 
ва аршу курси ва самовот ва юлдузлар—ҳаммаси комид инсон 
ходимларидирлар ва ҳамиша комил инсон теграсини тавоф этадилар 
ва комил инсон ишларини тартиб билан бажариб турадилар...»

«Эй дарвеш, кимки уруж ва нузул доирасини тугатган бўлса, у 
кичик оламни тугатган бўлади ва инсонийлик м ақом ининг 
ниҳоясига етган бўлади ва у комил бўлади. Ва ҳар кимки кичик 
оламни тугатса, улуғ оламда Худонинг нойиби ва халифаси бўлади. 
Энди унинг иши (вазифаси) бошқалар ишини охирига етказишдир. 
Ҳар кимки кичик оламнинг (мартабаларини) гамом қилмаган бўлса, 
у улуғ оламда Худонинг ноиби ва халифаси бўлолмайди. У бу оламда 
пешво бўламан деб ҳзр қднча тиришмасин, бунга эришмайди».

«...Комил инсон оламнинг сирридир ва олам қутбидир, чунки 
у илм муҳити — денгизидир. Ҳар кимни ўэ жойида сақлайдилар ва 
кўрадилар Ва одамлар ҳаммаси комил инсон теграсида айланадилар. 
Ф алаклар ва юлдузларнинг иккита қутби бор ва шу қутблар 
атрофида ай-панадилар, бу қутбларининг бири шимолий, иккин- 
чиси жанубий. Одамларнинг ҳам нккита қутби бор бўлиб, шу 
қугблар атрофида айданадилар Буларнинг бири — лоно инсон, 
иккинчиси — тавоно (кучли) инсондир Агар бир киши ҳам доно 
ва ҳам кучли бўлса, иш унга осон бўлали».

«...Комил инсоннинг камоли ва улуғлигини эшитдинг, энди 
шуни ҳам билгинки, комил инсон шунча камолот ва улуғлиги 
билан қудратсиздир Ва у номурод-бахтсиздир, у муросасозлик 
билан умр ўтказади. У илм, ахлоқ жиҳатидан комилдир, аммо 
қудрат ва мурод жиҳатидан ноқисдир1. Анбиё, авлиё, султонлар

'Насафий *у қудрат ва мурол жиҳатилам ноқислир» деганла, инсон умрининг 
ўткинчилиги, иисоннинг охир-оқибагла газову кдаарга бўйсунишини назарда тугади 
Чунки инсоннинг истаклари амалга ошмайди, унинг вужуди фоний, дунё ногекислиги, 
адолатсизликларни туэатишга у ожиэ Комил инсон хам Илоҳ қудрати олдида ожиэ...

135

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва подшолар кўп нарсаларни истардилар, аммо истаганлари 
бўлмади. Лекин кўп нарсани истамасдилар, бироқулар содир бўлли. 
Баъзи комиллар одам боласи орзу-мурод билан қудрат ҳосил 
қилолмагани, ҳаракат қилиб, истагига етолмаганини, оқибатда 
бахтсиз кун ўтказишини кўриб, бунинг иложини тополмай, ахири 
тарки дунё қилдилар ва тоат билан фароғат топдилар...*

Комил инсон ҳақида юқорида баён этилган фикрларни ўзаро 
жамласак, қуйидаги хулосалар келиб чиқади:

— Комил инсон — инсонларнинг энг мукаммали, энг оқили 
ва энг доноси.

— Комил инсон Илоҳ билан одамлар орасидаги воситачи, 
илоҳий амр, ғайб асрорини оддий одамларга етказувчи улуғ 
ҳомийдир.

— Комил инсон мартабада Ақли кулл (Ақпи аввал)гатенг. Аллоҳ 
аввап Ақпи куллни, яъни Комил инсонни яратди, кейин у туфайли 
бошқа махлуқотлар яратилди.

— Комил инсон руҳи азапдан маълум, у Тангри таоло яратган 
энг қудратли руҳаир.

— Комил инсон шу сифатлари билан мутлақ илоҳий хислат- 
ларни жамлаган кайҳоний мавжудликдир, у агар оддий инсон 
суратида кўринса ҳам, лекин маънан коинотни қамраб олган 
ҳамиша бедор ва ҳамма нарсадан хабардор бир эотдир.

— Шу мартабада у Аллоҳнинг халифаси бўла олади.
— Комил инсон инсонлар жамияти ичидан етишиб чиқадиган 

мўътабар зотдир. У азалдан мартабаси аниқ бўлган руҳ эмас, балки 
ахлоқий-маънавий покланиш жараёнида камолга эришгандир.

— Шу учун ҳар бир пок ахлоқли, илоҳсевар шахс комилликка 
интилиши ва бу йўлда насиба олиши мумкин.

— Комилликнинг олий белгиси Ҳ ақ йўлидан бориб, халққа 
фойда келтиришдир. Киши ўз сўэи, амалий ишлари, нияти билан 
одамларга қанчалик наф келтирса, ёмонларни тўғри йўлга солса, 
Ҳақ йўлида фидо бўлса, у шунча комилдир.

Ушбу қарашлар гарчи бир-бирига зид бўлиб туюлса-да, аслида 
моҳиятига кўра бир-бирига яқиндир. Яъни бу ерда инсоннинг 
камолоти, буюклигини тан олиш, инсон ва Коинот, инсон ва 
Илоҳ, инсон ва Мавжудотни ўзаро вобаста, апоқадор деб ҳисоблаш 
бор. Қарашлар орасидаги фарқ эса шундан иборатки, ақпи шариат 
тушунчасига кўра, инсоннинг қобилияти ва майллари азалдан 
маълум, яъни Аллоҳ таоло тақдири азалда белгилаб қўйган. Пай- 
ғамбарлар, авлиёлар, дониш мандлар руҳи бош иданоқ юқори 
оламда маълум эди, бу руҳларнинг мартабалари аввалдан белги- 
ланган эди, дейди шариат аҳди.

Аммо ҳикмат аҳли ва тасаввуф аҳли фикрига кўра, инсонга 
фаолият учун инон-ихтиёр берилган, у ҳаракат қилиб, комиллик

136

www.ziyouz.com kutubxonasi



касб этиши, ниятларига етиши мумкин (муайян чегарагача). Шайх 
Азиэиддин Насафий «Зубдат ул-ҳақойиқ» номли рисоласида ёзади: 
«Одамларнинг сўэлари на фаолият учун оддиндан белгиланган 
ўлчовлар йўқ. Билим ва бойликка эга бўлиш одамнинг саъй- 
ҳаракатига боғлиқ, одам қанча кўп ғайрат қилса, билими ва мол- 
мулки шунча ортади».

У яна ёзади: «Ваҳдат аҳлининг фикрича эса, уруж (кўтарилиш, 
тараққиёт)нинг чегараси йўқ. Агар қобилиятли одамнинг умри минг 
йил бўлса, барча умрини тоату тақвода ўтказса, у ҳар куни илгари 
билмаган бирор нарсасини билиб олади, зеро Тангри ҳикмати ва 
маърифатининг чек-чегараси йўқ». Аэизиддин Насафий яна бир 
қиэиқ фикрни баён этган: бутун Борлиқ — мавжудот ҳаракатдадир, 
лекин бу ҳаракатдан мақсад инсон мартабасига эришишдан иборат, 
яъни жисмлар, ўсимликлар, ҳайвонлар инсонга тақдид қилади, 
инсон даражасига кўтарилиш учун интилади. Олим буни «одамий- 
лик хислатига эга бўлиш учун... сафарда бўлиш» деб атайди. Худди 
шу каби «одамий ҳам сафардадир — ҳаракатдадир. У ўэ моҳиятига 
эришмагунча тинмайди, у ўзини танимагунча, ҳамида хислатларга 
безанмагунча камолот сари интилаверади».

Аэизиддин Насафий камолотнинг белгиси сифатида икки нар- 
сани асос қилиб олган. Бунинг бири — ҳамида ахлоқбўлса, иккин- 
чиси— ўз-ўзини таниш. Шу икки асоснинг бор ёки йўқлигига қараб 
у одамларни уч қисмга ажратган. Биринчиси ҳамида ахлоқий 
хислатлар билан безанмаган ва ўз-ўзини танимаган пдамлар. 
Иккинчиси ҳамида ахлоқий хислатлар билан безанган, аммо ўз- 
ўзини танимаган одамлар. Учинчи ҳамида ахлоқий сифатлар билан 
беэанган ва ўэ-ўэини таниган одамлар. Олимнинг наэарила ана шу 
кейинги — учинчи тоифа одамлар комил инсонлардир: «Бино- 
барин, инсоннинг камолотга эришиши ҳамида ахлоққа эга бўлиш 
ва ўэ-ўзини таниш билан амалга ошади».

Энди ҳамида (мақталган) сифатлар нимадан иборат эканини 
ҳзм аниқроқ айтиб ўтайлик. Шариат аҳли наздида ҳамида ахлоқ — 
бу беш вақг намоэни канда қилмайдиган, бошқа фарзу амалларни 
ҳам сўзсиз бажаралиган мўмин-мусулмон, солиҳ одамдир. Комил 
мусулмон деганда ана шундай кишилар назарда тутилади. Ҳикмат 
аҳли эса илму донишда етук одамларни комил деганлар. Албатга, 
ҳикмат аҳли ҳам гақво ва имонни, инсонсеварликни назардан 
соқит қилмаганлар. Аммо тасаввуф аҳли илму дониш, тақво ва 
мустаҳкам имон, солиҳпик баробарила яна риёзат билан қўлга 
кирадиган жуда кўп сифатлар, чунончи аноният (манманлик), 
нафс ва ҳирсни тарк этиш, ростгўйлик, ҳалоллик, собит ва собир- 
лик, Худодан рози-ризо бўлиб яшашни ҳам талаб қилганлар. Булар 
ҳақида оддинги бобларда тўхтаб ўтдик. Тасаввуф аҳли ҳам, шариат 
аҳли ҳам ҳазрати Пайғамбарни комил инсон намунаси сифатида

137

www.ziyouz.com kutubxonasi



тан олганларини айтган эдик. Лекин тасаввуф аҳли валийлар, 
орифларни ҳам комиллар қаторига қушадилар, яъни Насафий 
айтгандай, ўалигини таниган, башарий сифатлар ўрнига илоҳий 
сифатларни касб қилиб ололган шахслар комиллардирлар. Авлиё- 
ларга хос хислатларни Алишер Навоий «Насойим ул-муҳаббат» 
асари сўзбошисида махсус санаб ўтади. Чунончи: биринчиси — 
тавба, иккинчиси — ҳалол луқма билан қаноатланиш, учинчиси — 
ўз касбидан топиб кун ўтказиш, тўртинчиси — шариатга риоя 
қилиш, бешинчиси — тариқат одобини сақлаш, олтинчиси — ўзи- 
ни барчадан кам деб билиш, ҳагто фарзандлари, хизматкорларига 
қўполлик қилмаслик, еттинчиси — чучук тилли бўлиш, сакки- 
зинчиси — раҳмдил бўлиш, тўққизинчиси сахий бўлиш, ўнинчиси 
мард бўлиш, ўн биринчиси — ҳалимлик, хушхулқ бўлиш, ўн 
иккинчиси ризо-розилик билан кун ўтказиш, ўн учинчиси — 
сабрли бўлиш, ўн тўртинчиси — садоқатли, вафоли бўлиш, ўн 
беш инчиси — риёзат чекиш дан қўрқмаслик, ўн олтинчиси — 
хориқулодда хислатлар кўрсатиш. ..

Шу тариқа, комил инсоннинг ўэига хос ахлоқ кодекси ишлаб 
чиқилган бўлиб, бу сифатларга эга бўлиш ҳар бир одамнинг орзу- 
армони деб қаралган. Бундан яна шу ҳам маълум бўладики, ўрта 
асрлардаги яхши ахлоқ, комил инсон ҳақидаги тушунчалар мисбий 
хусусиятга эга — бир томондан, жами руҳий-маънавий қудрат, ақлу 
заковат, яхши сифатларнинг жамулжами ҳисобланган мавҳум бир 
эот тушунчаси, иккинчи томондан шу чўққига интилиб, муайян 
мартабаларга эришган киши ҳам комил инсон деб ҳисобланган. 
Аммо масала қандай қўйилишидан қатъи назар, комил инсон 
ҳақидаги ғоялар катта ижтимоий-ахлоқий аҳамиятга эга бўлди, 
инсонни шарафли қилиб эзгулик ва Буюк Хайр руҳида тарбиялаш, 
меҳру муҳаббат, вафо ва садоқатни кучайтиришга хизмат қилди. 
Ҳар замон, ҳар лаҳзада инсонларга уларнинг инсонлигини эслатиб, 
ёвуз, кдбиҳ, ишлар, ножўя қилиқлардан сақланишга кўмаклашди, 
имон ва виждон биносининг пойдор бўлишини таъминлади...

Тасаввуф, шундай қилиб, ўзига хос усул билан инсонни 
тарбиялар , уни ш ак-ш убҳа, изланиш -қидириш лар  йўлидан 
бошлаб, ўз хилқати, ўз моҳияти ҳақида ўйлашга ўргатарди, инсонга 
ўэини таниб, оламни ва Илоҳни севишни таълим берарди. Дунё 
ишларига бепарво осойишта қалбнинг фазовий мушоҳадалари, 
тафаккур ва хаёл парвози, коинот қатламлари билан яширин суҳбат 
қуриб, руҳий коинотларнинг ажабтовур мўъжизалари, ҳикмат ва 
дониш неъматидан баҳраманд бўлиш — тариқат аҳлининг саодати 
шу эди.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАСАВВУФ ВА БАДИИЙ ИЖОД

Тасаивуфнинг Ш арқаа кенг тарқалишига боис, унинг араб, 
форс ва гуркий тилларда буюк бир шеъриятни вужудга келтир- 
ганидир. VIII—XI асрларда Робиа Адавия, Мансур Ҳаллож сингари 
улуғ сўфийлар ижоди билан бошланган сўфиёна ашъор X—XII 
асрларга келиб улкан бир адабиётга айланди, ўэига хос образлар, 
тимсоллар олами, алоҳида рамзлар, услуб ва усуллар шаклланди. 
Олимлар тасаввуфнинг адабиёт билан яқинлашиш сабабларини 
кўпроқ сўфийларнинг рақсу самоъ мажлислари билан боғлайдилар. 
Бироқ, айтиш керакки, сабаб фақат шундан иборат эмас. Тўғри, 
тасаввуф шайхлари муридларига таъсир этиш учун рубоий, ғаэал 
каби кичик шеърий жанрлардан фойдаланганлар. Баъзан ўэлари 
сўфиёна ғояларга мос асарлар ижод қилиб, аксар ҳолда эса халқ 
орасида юрган оғэаки ижод намунапари ва машҳур шоирларнинг 
шеърларидан фойдаланиб, суҳбатларини қизитганлар, сўзларга 
янги маъно бериб, сўфиёна ғоялар руҳида талқин ва тафсир қилиб, 
эшитувчиларни ҳаяжонга солганлар. Бу — масаланинг бир томони, 
яъни тасаввуфнинг адабиётга интилиши. Аммо масаланинг иккинчи 
томони ҳам бор. Гап шундаки, адабиёт ҳам тасаввуф томонга қараб 
интилган. Тасаввуф ғоялари кенг тарқалгандан кейин у гуманист 
шоирларнинг қалбини ром этди. Тасаввуфнинг пок илоҳий ишқ 
ҳақидаги, Ҳ ақ ва ҳақиқат, нажиб инсоний хислатлар, камолот 
касб этиш ҳақидаги ғоялари ш еърият ғояларига айланли — 
шоирлар қизғин бир руҳ, кўнгил амри билан ирфоний ғояларни 
куйладилар, ҳисобсиз лирик шеърлар, жаҳонга машҳур достонлар, 
қиссалар яратилди. Тасаввуфнинг бехудлик ва иш қ концепцияси, 
софлик, адолат ва ҳақиқат тимсоли — Мутлақ илоҳга муҳаббат 
завқи ижод аҳлига қаттиқтаъсир этди, инсоният ғами билан қалби 
дардга тўлган исёнкор руҳдаги шоирларни бир оҳанрабодай ўэига 
тортиб, ўртанишли, ҳис ҳаяжонга сероб ажойиб шеъриятни ву- 
жудга келтирди. Бу шеъриятнинг марказий қаҳрамони — ринди 
бебок, Мансур Ҳаллож эътиқодига имон келтирган, ўзини барка- 
моллик чўққисида кўрган, руҳан озод киши эди. Унинг занқи, 
изтироб-кечинмалари, хаёлий романтик оламга интилиши махсус

139

www.ziyouz.com kutubxonasi



ифодалар ва кўп маъноли рамзий иборалар билан тасвирланадиган 
бўлди.

Сўфиёна адабиётнинг тасвир мавзуи (объекти) тариқат йўли 
билан покланаётган ва тинмай комиллик сари тараққий этаётган 
Инсон бўлгани учун ана шу солик — йўловчи Инсоннинг лунё- 
қараши, эстетикаси, кечинмалар олами муҳим аҳамият касб этиб 
келган. Тасаввуфий алабиётнинг барча кўринишлари, жанрларида 
ана шу солик Инсоннинг туйғулари, тушунчаси тасвирга олинади, 
уни тарбиялаш, унга Ҳақни ва ўзлигини тушунтириш, турли ри- 
воят ва ҳикоятлар келтириш, ўгит-насиҳатлар қилиш билан унинг 
онги ва қалбига йўл топиш бош масала қилиб олинади.

Тасаввуф ўзи Буюк бир романтик оламдир. Оламни Мутлақ 
Парвардигорнинг ижоди деб қараш, дунёни Илоҳнинг кўзгуси 
деб тушунтириш ва барча гўзалликлар, қудратни Илоҳдан деб 
ҳисоблаш, Борлиқни романтик рангларда, шоирона хаёлий сурат — 
тимсоллар тарзида, илоҳий нурнинг порлашидан доимий ҳаракатда 
ва ижодда деб тасаввур этиш — ўзи бир Буюк Поэзия. Жами 
гўзалликлар, яхшиликлар, ээгуликлар манбаи Мутлақ Илоҳ. Қудрат 
ва куч, ҳаракат ва фаолият ҳам Ундан. Дунёдаги жами ҳусну жа- 
мол — Унинг жамолининг акси. Инсон гўзаллиги Унинг жамо- 
лининг жилваси, бу Жамол оламда қанча кўп жило этган бўлса, у 
шунча гўзал бўла олади. Инсон руҳининг гўэалликка, нафосатга 
ташналиги Илоҳ гўзаллигига ташналик оқибатидир. Яна бунинг 
ичида моддий гўзаллик ва маънавий гўзаллик, ғоя ва фикр гўзал- 
лиги ҳам ажралиб, эътиборга олинади. Хуллас, гўзалликдан мақсад 
тафаккур гўзаллиги, маънавий гўзалликни англамоқ, олий жав- 
ҳар—Руҳий азалига монанд нарсаларнинг гўэаллигини қабул қил- 
моқдир...

Гўзаллик идеали, қудрат идеали, поклик идеали, абадийлик 
идеали — жами идеаллар идеали Унинг Ўзи. Ҳайрат ҳам Ўшандан, 
ғайрат ва шижоат ҳам, ҳаёт нафосати ҳам Ундан. Жонли ва жонсиз 
ҳар бир нарсада, ҳаётнинг ўзида Илоҳ қудратини мушоҳада этиш, 
Унинг гўэаллигидан ҳайратланиб, жўшиб, олам-олам завқ олиш, 
Илоҳни ёри азиз, дўст деб билиб, Унга сиғиниш, суяниш, Унга 
рози дил айтиш — мана сўфий шоирнинг эстетик дунеси, ҳаёт 
мазмуни!

Кўринадики, сўфийларда реал моддий дунё гўзаллиги инкор 
этилмайди (гарчи дунё ва унинг бойлигига бўлган салбий муносабат 
сезилиб турса-да), балки реал моддий дунё ўз-ўзича қимматли эмас, 
деб қаралади. Кддрият ва арзирли нарса, сўфий назарида, бу — руҳ 
билан, Илоҳбилан боғлиқ нарсадир. Ҳаёт ҳам руҳнинг фаолиятидан 
иборат. Руҳсизлик — хунуклик, ўткинчилик, фонийлик Ҳар қандай 
ўткинчи нарса қимматга молик эмас, жумладан, дунё ҳам. Абадий 
нарса руҳдир ва шу сабаб у қимматлидир, гўзалдир.

140

www.ziyouz.com kutubxonasi



Тасаввуф ва балиий ижод деганда фақат сўз санъатини назарла 
тутмаймиз.Тасаввуф ўз мусиқаси, тасвирий санъати, рақс санъа- 
тини ҳам яратди ва, ҳатто, сўфиёна театрлар пайдо бўлди. Биргина 
самоънинг ўзида ҳам шеърият, ҳам рақс, ҳам қўшиқ, мусиқа 
иштирок этади. Кўпгина самоъ мажлислари театрлашган томошага 
айланар эди, фақат сўфийларнинг ўэи эмас, атроф жавонибдаги 
кишилар ҳам бу томошаларни йиғилишиб кўрганлар. Масалан, 
«Нафаҳот ул-унс» асарида Ш айхАбу Саид Абул Хайр мажлис- 
ларига ҳатго хотинлар келиб, томларга чиқиб томоша қилгани 
ёэилади.

Тасаввуф билан бадиий ижод орасидаги яқинликни сўфийлар 
ва ижодкорларнинг руҳан яқинлигидан ҳам изласа бўлади. Бнз 
юқорида сўфийлик истеъдоди — «жазба» ҳақида гапирган эдик. 
«Жазба» — бу ишқ, илоҳий жунун. Киши қалбида Илоҳни билиш 
муҳаббати, Унга етишиш завқи шу қадар кучли бўладики, у ўзини 
тўхтатиб туролмайди. Ҳамма нарсани унутиб, Маҳбуба жамолига 
талпинади. Бу — улуғ ва мукаррам бир Дард эканини ҳам таъкид- 
ладик. Ана шу дард — жазба тушунчаси дарвешлик билан шоир- 
ликни, кенг маънода эса, тасаввуф билан ижод хусусиятларини 
бир-бирига яқинлаш тиради. Яъниким, дарвешлик истеъдоди, 
ғайритабиий хислатга молик бўлиш шоирларга ҳам хосдир, демоқ- 
чимиз.

Туғма истеъдодли ҳар бир шоир қалбида ориф инсоннинг 
эътиқоди, пок ниятининг шамъи ёқиқ ва ҳар бир илоҳсевар, риёсиз 
ҳақиқий дарвешнинг юраги шоирона ҳаяжон, илҳому ваҳийлик 
эҳтироси билан ҳаракатда. Ориф дарвеш пайғамбарона руҳи билан 
Хайр ва Ээгуликни элга туҳфа этса, шоир буни тоза туйғулар, 
оташин сўзи кучи билан амалга оширади. «Ҳақиқий диндор шоир 
сўфий бўлиши керак», — деб ёзган эди тариқат аҳпи ҳаётини ўрган- 
ган араб олими Ал-Жоҳиз (вафоти 869 йил). Бунинг баробарида 
машҳур шайхларнинг аксари ажойиб рубоий ва ғазаллар ёзгани, 
шеърий девонлар мерос қолдиргани ҳам тарихдан биэга маълум. 
Алишер Наноийнинг фикрича, шоирда дарвешлик хислати бўл- 
маса, унинг истеъдоди улуғ мақсадга хизмат қилолмайди, балки 
шу учундир у шоирлик ва дарвешлик истеъдодини мужассам этган 
кишиларнинг кўпини «Мажолис ун-нафойис» асарида келтириб, 
махсус таъкидлаб ўтган. Унинг ёзишича, ҳар бир зиёли зоҳирий 
илмлар (дунёвий фанлар) билан бирга, ботиний илм (тасаввуф)ни 
ҳам эгаллаши лозим, бу унинг фазлу камолини оширади, хушах- 
лоқ, ҳалим ва одамшаванда бўлишга кўмаклашади. Буни у Паҳлавон 
Муҳаммад, Саййид Ҳасан, Мавлоно Муқимий, Манлоно Буру- 
жий, Хожа Юсуф Бурҳон, Хожа Ҳазар Ҳизршоҳ ва бошқа бир 
қанча дарвешваш фақир одамлар мисолида кўрсатиб ўтган. Бу 
одамлар сўфийлик билан ном чиқарган бўлсалар-да, аммо яхши-

141

www.ziyouz.com kutubxonasi



гина таблари ҳам бўлган. Чунончи, Хожа Юсуф Бурҳон «фақр ва 
фано тариқида сулук қилур эрди жамики аҳли туруқнинг (тари- 
қатнинг — Н.К.) соҳибтариқи эрди ва мусиқий илмни ҳам яхши 
билур эрди, кўпроқўз шеърига мусиқий боғлар эрди». Амир Қосим 
Анвор бўлса, «рутбаси ш оирлик поясидан ю қорироқ», яъни 
валийлар эумрасига мансуб, аммо айни шу хусусият унинг «рави- 
шини пок ва ашъорини оташнок» этган. «Ер фариштаси» деб 
эъзозланган Абул Вафо Хоразмий «кибор авлиёдандур», шу билан 
бирга у тасаввуфга оид китоб таълиф этган, ажойиб куйлар чалган. 
рубоийлар ёзган. «Турк ва сорт орасида» фақру фанода тенгсиз 
Саййид Ҳасан ҳақида: «Тасаввуфда табъи хўб эрди», — деб ёзади 
Навоий. У Хожа Ҳофиз, Хусрав Деҳлавий, Мавлоно Лутфий ва 
Алишер Навоийнинг ўэининг ашъоридан юзлаб байтларни ед 
билган, нозик ва латиф табиатли киши бўлгани, кўнгли юмшоқли- 
гидан «дардмандона сўздин ва назмдин ва нағмадан мугаассир» 
бўлиб, атрофдагиларни ҳаяжонга келтирган. Алишер Навоий сўфий 
қалби билан шоир қалбининг бир-бирига йўлдош ва ҳамроз 
эканини кўп кузатган, сўфийларнинг табиати, ботиний дунёси 
шеъру нағма, куй-мусиқага ташналигини кўрган. «Басо аҳлуллоҳ- 
ким, арғунун унидин дайрға кирди ва дину ислом нақдин муғбача- 
ларға бой берди», — дея хулосалайди у кузатишларини «Маҳбуб 
ул-қулуб» асарида. Бунинг ажабланадиган жойи йўқ, шекилли, 
чунки тариқат ўз ақидалари билан руҳ илми эканлиги жиҳатилан 
ижод психологиясига яқинлир. Сўфийнинг ҳолга кириш лаҳзасини 
ижодкорлардаги «илҳом таш риф буюриши» ҳодисаси билан 
тенглаштирса бўлади. Сўфиёна завқу сурур, важду самоъ ижод 
аҳлининг илҳомли дамлари, яратиш завқи қайнаб тошган даврига 
ўхшаб кетади Дарҳақиқат, ижод завқи ва сўфиёна завқ инсон руҳий 
ҳолати нуқгаи назаридан бир хил нарса Бежиз эмаски, тариқатда 
ижодга м ойил, қалбида илоҳий иш қ жўш урганлар кўпроқ 
муваффақият қозонганлар. Ш оирлик истеъдоди билан соликларда 
бу дард шеър бўлиб қуйилиб келган — ҳақиқий валийлик юз берган. 
Жалолиддин Румийнинг ҳаётини эсланг: утариқэтсулукини бекаму 
кўст бажарган бўлса-да, лекин то Шамс Табризий билан учрашиб, 
суҳбат қурмагунга қадар шеър ёзмаган, ҳолбуки унинг ёши қирққа 
яқинлашган эди. Ш амс Табризий таъсирида унинг қалб кўзи 
очилиб, буюк шоир ва буюк сўфийга айланди. Яссавий, Аттор, 
Машраб ҳам аслида жазба теккан, яъни илоҳий «девоналик»лан 
бонасиб одамлар эдилар. Уларнинг ғайриодатий, мажнунона хулқ- 
атвори атрофдагиларни ҳайратга соларди (Машрабнинг «девона» 
лақабини олгани шундан), бунинг устига улар пирга қўл бериб, 
руҳий чиниқиш азиятларидан ҳам хабардор эдилар.

Яна бир ҳодисани таъкидлаб ўтмоқчимиз: тасаввуфни соф 
назариётчи олимдан ва шайхлардан кўра, шоирлар чуқурроқ идрок

142

www.ziyouz.com kutubxonasi



этганлар, улар маърифат асрори, «илм ул-ғайб»нинг мушоҳала ва 
мукошифасида муъжизалар кўрсатганлар. Эътибор қилинг, ваҳдат 
ул-вужуд таълимотининг асосчиси шайх Ибн ал-Арабий яхши шоир 
ҳам эди, у «Фусус ул-\икам» («Ҳикмат гавҳарлари*) ва «Футуҳот 
ал-Маккия* («Макканинг очилиши») номли машҳур асарларининг 
кўп қисмини шеър билан битган, яъни ўз назарий фикрларини 
фалсафий истилоҳлар орқали тушунтиришга қийналиб қолганда 
асосий муддаони шеърий сатрлар ёрдамида изҳор этган. Робиа 
Адавия, Мансур Ҳаллож, Абдуллоҳ Ансорий, Абу Саид Абул Хайр, 
Паҳпавон Маҳмуд ҳам шу усулдан фойдаланганлар. Хайём, Румий, 
Жомий, Бедил, Иқбол тасаввуфнинг жуда куп ноэик назарий 
масалаларини жаҳоншумул шеърий асарлар воситасида шарҳу баён 
этганини яхши биламиз. Чунки тасаввуф ғояларини ақпий-назарий 
мушоҳададан кўра ҳиссий-образли тафаккур билан тушунтириш 
осон. Воқеан, тасаввуф ақп билан дунёни билиш мумкинлиги, 
мантиқий тафаккурни тан олса-да, аммо унинг асосий қуроли — 
савқи табиий, яъни интуиция. М аърифат кўнгилга нур бўлиб 
қуйилади, дейди аҳли дил. Шунга ўхшаш шоирлик ҳам ғайбдан 
келадиган неъмат, покиза қалб илҳомидан туғиладиган кўнгил 
каломи. Токи дил илоҳий дарддан ғулғулага келмаса, ноқисликдан 
ларзага тушиб исён қилмаса, илоҳий лисон — шеър туғилмайди. 
Хожа Ҳофиз бир ғазалида: «Мен шеър тўқимайман, мен Илоҳнинг 
тили бўлиб куйлайман», — деганда, шу ҳолатни кўзда тутмади- 
микин? Балки шунинг учун бу шоирни «лисон ул-ғайб» — ғайб 
тили деб улуғлагандирлар?! Ва шунга биноан, тасаввуфдаги «бе- 
дорлик», «бехудлик», «хилват», «узлат» тушунчалари ҳам барчадан 
кўра ижод аҳлига яқин ва тушунарлидир.

Сўфий ларвешлар, шу тариқа, ижод аҳпига яқинлашиб бор- 
дилар ва, иккинчи тарафдан, ижод аҳли ҳам тасаввуф томон 
интилдилар. Сўфий жамоалари орасида «ринд»лар, зоҳиран 
ўзларини бехуд, бепарво қилиб кўрсатувчи, ботинан эса мута- 
факкир ва закий бўлган, дунёнинг нобаробарлигидан, адолатсиз- 
ликлардан зада кишилар алоҳида ажралиб турарди, улар бир- 
бирига рози дил айтиш, ҳасратлашиш учун йиғинлар уюштирар- 
дилар. Бундай йиғинларда илму алаб аҳли ҳам иштирок этарди, 
риндлар одатига мувофиқ меъёрида шароб ичиб, сархушлик 
қилиш, эркин-озод ҳолда туйғулар тиэгинини қўйиб юбориб, куй- 
қўшиқ, шеърхонлик «баэми жамшид»ини тузиш расм бўлган. 
Алишер Навоий «Маҳбуб ул-қулуб» асарила «ринди бодапараст»- 
ларнинг ахлоқини баён этиб, уларни Худо ошиқлари, Ҳақнинг 
севган бандалари, деб таърифлайди. Риндлар даврасининг ўз 
шоирлари, ҳикоячи латифагўйлари, созанда-ю мутриблари бўлган. 
Шеър ва мусиқанинг инсон руҳига таъсир этиш кучини сезган 
тасаввуф шайхлари хонақоҳлардаги йиғинларда бундан фойда-

143

www.ziyouz.com kutubxonasi



ланишга интилганлар. Айниқса, самоъ йигинларини қизитишла 
шеър ва мусиқа жуда қул келарди. Маълумки, жамоа-тоифа бўлиб 
яшаш, пир-муридлик одобини сақлаб, тонготар суҳбатлар қуриш, 
илоҳиёт асрори ҳақидаги баҳсу мунозара мусулмон Ш арқининг 
бутун қадимий маданий марказларида қурилган куп сонли хонақоҳ 
ва эовияларда тўпланган фақру фано аҳли ҳаётининг маэмунини 
белгиларди. Хонақоҳларда «самоъ» (арабча: эшитиш) мажлислари 
уюштириш, шеър ва рақс базмини ташкил этиш одат тусига ки- 
ради. Хусусан, сукра — бехудлик концепциясини ёқлаган сўфийлар 
бунга ўч эдилар. Улар: сўфий учун асосий нарса вужуднинг 
борлигини унутиш, ҳол мақомини эгаллашдир, самоъ шу руҳий 
ижтиҳод қиёмини кучайтиради, деб ҳисоблардилар. Суса шаҳри 
сўфийлари мажлисида иштиоок этган тарихчи Ал-Муқаддасий 
ёзади: «Баъзан сўфийларга қўшилиб қичқирардим, баъзан уларга 
қасидалар ўқиб берардим* (Адам Мец. Ислом уйғониши. 234-бет). 
Хонақоҳлардаги куй-қўшиқ садолари атрофга таралиб, одамларни 
ўзига жалб этган. Муқаддасийнинг айтишича, хотин-халаж уйлар- 
нинг томига чиқиб, сўфийлар базмини томоша этганлар.

Тасаввуфнинг бу ружуи шубҳасиз ижобий ҳодиса эди, унинг 
таъсирида ислом дини хуш кўрмаган санъат ривожланди. Сўфиёна 
базмлар бағрида кўп миқдорда истеъдодли мутриб ва муғаннийлар 
тарбияланди, янги-янги куй-оҳэнглар яратилиб, эл орасига ёйилди 
Жумладан, тожик ва ўзбек халқларининг мумтоз шашмақоми ҳам 
шу заминда шаклланиб, тасаввуф мақомотининг ҳолатларини 
ифодалайди.

Аммо шеърхонлик фақат самоъ мажлисларига хос эмас эди; 
оят, ҳадис ва шеърий ҳикматлар билан нутқни безаб, мазмунли 
ва таъсирчан қилиш самоъни ёқтирмайдиган ёки унга бепарво 
қарайдиган хилватнишин шайхлар суҳбатида ҳам расм бўлган. 
Шайхлар ўз атрофларида тўпланган муридпарига тариқат мақоми 
ва ҳол манзиллари, нузулият сиру асрорини кашф этиш нинг 
фазилати ва мушкулоти хусусида ваъз-насиҳатлар қилаётиб, маъ- 
рифатни тушунтирар экан, ора-орада шеърий парчалар ўқиб ёки 
ихчам ҳикоятларни мисол келтириб ўтар, тингловчилар эса бундан 
руҳланиб, шайхнинг фикрини чуқурроқ англар эдилар. Тазкира 
ва маноқибларда ҳикоя қилинишича, Робия Адавия (713— 801), 
Мансур Ҳаллож (857—922), Боязид Бистомий (ваф 874), Абу Саид 
Абул Хайр (957—1049), Абдуллоҳ Ансорий (1006—1088), Абул 
Ҳасан Харақоний (ваф. 1034), Нажмиддин Кубро (1 145—1226), 
Баҳоуддин Нақшбанд (1318—1389) ва бошқа бир қанча атоқли 
шайхлар ўз суҳбатларида кўплаб шеърий парчаларни истифода 
этганлар. Баҳоуддин Нақшбанддан сизнинг самоъга муносабатингиз 
қандай деб сўрашганда, улар: «Мо ин кор накунем, вале инкор 
накунем» (Биз шу ишни қилмаймиз, аммо инкор ҳам этмаймиз)

144

www.ziyouz.com kutubxonasi



деб жавоб қайтарган эканлар. Шуни ҳам айтиш керакки, тариқат 
шайхлари дастлабки даврларда дунёвий мазмундаги шеърларга 
сўфиёна маъно бериб, ўз ғояларига хизмат қилдирган бўлсалар, 
бора-бора улар учун тасаввуфнинг махсус истилоҳ-тушунчалари, 
рамз-тамсилларини ифодалайдиган асарлар ёэила бошланди. 
Натижада шеъриятда яширин маънолар, тасаввуф тушунчаларига 
мўлжалланган махсус тил пайдо бўлди, «лисон ул-ғайб» усулида 
ёзилган ғазал ва рубоийлар кўпайди. Энди адабиёт тасаввуфга 
хизмат қиладиган иллюстратив материал бўлиб қолмай, балки 
ўзи тасаввуф ғояларини баралла тарғиб қила бошлади, аниқроғи, 
тасаввуф ғоялари шеърият ғояларига айланди. Рамзийлик, сўфиёна 
тил билан ёзиш адабиётни бир қадар мураккаблаштирди, натижада 
«хос кишилар» англайдиган шеъру ғазаллар яратилди. Аммо, қизиғи 
шундаки, иккинчи томондан, тасаввуфий шеърият орасида бағоят 
содда тилда ёзилганлари ҳам кўп. Бу жиҳатдан, масалан. Аҳмад 
Яссавий ижоди, Сўфий Аллоҳёр асарлари яхши мисол бўла олади. 
Бу шоирлар диний-сўфиёна ғояларни халқчил бир усулда баён 
этадилар, уларнинг ўгит-насиҳатлари, ташбеҳ-истиоралари ҳам 
содда ва тушунарлидир. Чунки мақсад тасаввуфни ва ислом 
ҳақиқатларини кенг саводсиз омма қалбига етказиш эди. Дарвешлик 
сулукини эл орасига ёйиш, дарвешларни мукаррам ва маҳбуб 
қилиб кўрсатиш эди. Айниқса, туркий тилдаги сўфиёна адабиёт 
ўзининг оғзаки ижодга яқинлиги, бевоситалиги билан ажралиб 
туради. Бежиз эмаски, Мовароуннаҳрнинг ўзбеклар билан бирга 
яшайдиган тожиклари ҳам «Қиссаи Машраб», «Бобо Равшан», 
«Қиссаи Ҳасан-Ҳусан» сингари ўзбекча асарларни кўпроқ мутолаа 
қилганлар.

Энди сўфиёна адабиётнинг мураккаблиги ҳақида гап кетганда, 
шуни айтиш  керакки , ш оирлар бунга мажбур эдилар. Зеро 
тасаввуфни шеър билан баён этиш — фалсафани, илоҳшуносликни 
шеърга солиб чиқиш демак. Шу боис биз тасаввуфий адабиётни 
том маънодаги фалсафий адабиёт деймиз. Фаридиддин Аттор, 
Жалолиддин Румий, Ибн ал-Арабий, Жомий, Бедиллар Ш арқнинг 
буюк файласуфлари, лекин уларнинг барча ирфоний асарлари 
шеър билан ёзилган. Ирфоний асарларни ҳам икки қисмга ажратиш 
мумкин: бир қисми тасаввуф таълимотини баён этган, сўфиёна 
истилоҳпар билан фикр юритадиган асарлар. Чунончи, Абулмажид 
Саноийнинг «Ҳақиқат ул-ҳақойиқ», Маҳмуд Ш абустарийнинг 
«Гулшани роз», Жомийнинг «Шарҳи рубоиёт», Бедилнинг «Муҳи- 
ти аъзам», Саййид Қосимийнинг «Ҳақиқатнома», Сўфий Аллоҳёр- 
нинг «Сабот ул-ожизин», Бобожон Саноийнинг «Канз ул-маориф» 
асарлари бунга мисолдир. Бу асарларни тасаввуф дарсликлари 
сифатида қабул қилса бўлади. Чунки муаллифлар ушбу таълимотни 
назм орқали тушунтиришни мақсад қилиб олганлар.
10 — Тасаввуф 145

www.ziyouz.com kutubxonasi



Иккинчи қисм адабиётда тасаввуф ғоялари кечинма ва ҳаяжон- 
лар, тимсол ва тамсиллар орқали тасвирланиб, талқин қилинади. 
Бу асарларни тасвирий талқин ёки бадиий тафсир (интерпретаиия) 
дейиш мумкин. Абулмажид Саноийнинг «Сайр ул-ибод», Фаридид- 
дин Атторнинг «Илоҳийнома», «Булбулнома», «Уштурнома», 
Жалолиддин Румийнинг «Маснавийи маънавий», Хусрав Деҳла- 
вийнинг «Матлаъ ул-анвор», Навоийнинг «Ҳайрат ул-аброр» ва 
«Лисон ут-тайр» асарлари шу хилдаги асарлардир. Бу асарларда 
сўфиёна-фалсафий маънолар шеърий сатрлар, бадиий-ифодали 
тил билан талқин этилишдан ташқари яна жуда кўп масал ва 
ҳикоятлар, рамзий ташбеҳлар келтирилиб, китобхонга шарҳлаб 
берилган. «Мантиқ ут-тайр» ва «Лисон ут-тайр» каби достонларда 
иштирок этувчи персонажлар ҳам рамзий: Ҳудҳуд — пир тимсоли 
бўлса, ўттиз қуш солик муридлар тимсолидир. Аттор ва Навоий 
тасвирлаган етти водий эса солик руҳининг етти хил товланувчи 
манзараси — Илоҳга восил бўлиш босқичлари, маърифат зинала- 
рини билдириб келади.

«Лисон ут-тайр»да олтмишдан ортиқ ҳар хил ҳикоятлар бор. 
Уларда тариқат ва шариат, ирфоний билиш масалалари билан 
боғлиқ бўлган, шунингдек, инсон ахлоқига оид масалалар устида 
фикр юритилали. Ҳикоятлар хапқ ижодиёти хазинасидан олинган. 
Аммо улардан келиб чиқадиган ибратли хулосалар («қиссадан 
ҳисса») сўфиёна маънолар талқинига мослаштирилади. Масал ва 
ҳикоятлар ахлоқий мавзулар, чунончи, нафснинг ёмонлиги, дунёга 
меҳр қўйиш нинг арзимаслиги, хасислик фапокати, сахийлик 
шарофати, садоқат, вафо ва ҳоказолар ҳақида баҳс этади. Умуман, 
сўфиёна адабиётда ўгит оҳанги, панду насиҳат етакчилик қилади. 
Бу табиий. Чунки шайхпар ўз муридларини суҳбаторқали, насиҳат 
қилиш билан тарбиялаганлар. Айнан ана шу суҳбатларда ҳикоятлар, 
шеърий парчалардан фойдаланилган. Насиҳат адабиётининг ўзига 
хос жозибаси, таъсир кучи ва услуби бор. Тасаввуфий адабиётнинг 
«маноқиб», «қисса», «мақомот» каби жанрлари ҳам шаклланган 
эди. «Маноқиб»нинг маъноси бировни таъриф-тавсиф этиш демак. 
Яъни бундай асарларда ном чиқарган шайхи муршидларнинг 
каромат ва ҳолатлари, муридларга муносабати таърифланади, 
аниқроғи, балиийлаш тириб, муболағали қилиб тасвирланади. 
Натижада, шайхнинг ўзига хос образ-тимсоли гавдалантирилган. 
Мақсад — шайхнинг фаолияти, сўзи ва ишларини бошқаларга 
ибрат қилиб кўрсатиш эди. Бунда нақп, ривоят ва ҳикоятлар кел- 
тириш усулидан кенг фойдаланилади. Баъзи ҳикоятлару ривоят 
ларни турли «маноқиб»ларда учратиш мумкин (кўчиб юрувчи 
ривоятлар). Ривоятлар тарихий воқеалар билан қўшиб юборилган 
маноқиблар ҳам бор. Масалан, «Маноқиби ҳазрати Хожа Баҳоуддин 
Нақшбанд» (Муҳаммад Боқир асари) номли маноқиб тўрт қисмдан

146

www.ziyouz.com kutubxonasi



иборат: 1) Шайхнинг таваллуди ва тарбияси, пирлари; 2) фао- 
лияти, сўзлари, насиҳатлари; 3) кароматлари: 4) мурид тарбия- 
лашдаги усули. Асарда реал тарихий воқеалар ҳам, қўшимча бадиий 
тўқимага хизмат қилувчи ҳикоятлар ҳам акс этган. Аммо тарихий 
воқеалар ҳам бадиий усулда баен этилган. Натижада, асарда ҳазрат 
Баҳоуддин Нақшбанднинг гўзал сиймоси, улуғвор руҳоний раҳбар 
сифатидаги хислатларини кўриш мумкин.

Қиссалар халқ китоблари руҳида битилган. Бунга «Қиссаи 
Машраб», «Бобо Равшан», «Иброҳим Адҳам» номли асарларни 
мисол қилиб кўрсатиш мумкин. Яна шуни ҳам айтиш керакки, 
сўфиёна ҳикоят китоблари ҳам анчагина. Шу каби тазкираларда 
ҳам нақпу ривоятлар кўп келтирилади. Муҳим жиҳатлардан яна 
бири ҳар бир шайх хислатларига қараб нақл ва ривоятларнинг 
гуруҳдантирилганидир. Масалан, Робия Адавия ҳақида гап кетганда 
ишқ-муҳаббат мавзусида, Иброҳим Адҳамга нисбатан тақводор- 
ликка оид, Боязид Бистомий ҳақида сўз борса, бехудлик ҳақида 
ривоятлар келтирилади.

Тасаввуф адабиёти ўзигача бўлган шакл ва жанрлардан ҳам 
кенг фойдаланди, чунончи, лирик жанрлардан рубоий, ғазал, 
қитьа, таржеъбанд, қасида; эпик жанрлардан маснавий тасаввуф 
адабиётининг ҳам асосий жанрларига айланди. Сўфий шоирлар 
бу жанрларни ривожлантириб, уларга янги руҳ бағишпадилар. Кўп 
шоирларда дунёвийлик билан илоҳийлик, яъни ирфон қўшилиб 
зуҳур этади. Ҳофиз Шерозий, Саъдий Ш ерозий, Камол Хўжандий, 
Абдураҳмон Жомий ва Алишер Навоий ижодида дунё гўзаллиги 
илоҳий ҳусну жамолнинг давоми ва моддий ифодаси сифатида 
олиб қаралади. Ш унинг учун улардан соф диний ғояларни ёхуд 
соф дунёвий ғояларни қидириш, асарларини бир-бирига зид 
қўйиш нотўғри. Бу шоирлар учун олам ва одам ягонадир, руҳ ва 
жисм, вужуд ва маъни биргадир. Улар куйлаган реаллик илоҳий 
сифатларнинг мазҳари ва жилоси. Илоҳий мазҳардан илоҳий 
манбага қараб борадиган руҳ улар учун энг гўзал руҳдир. Шу боис 
ҳам мазкур шоирларнинг асарларини сўфийлар ўз мақомида, оддий 
китобхонлар ўз мақомида англаганлар. Шунинг учун ҳам уларнинг 
асарлари кўп маъноли, ҳар бир ифода етти қават парда ичига 
яш иринган. М асалан, маҳбуб деганда Худони, Пайғамбарни, 
Пирни ва севган кишисини англаш, соқий деганда ҳам айни шу 
тўрт тушунчани эътиборга олиш, лаб деганда пирнинг сўзини, 
илоҳий файзни, қош деганда илоҳий олам билан моддий олам 
чегарасини, бел деганда комил инсон хаёлини, ингичка бел де- 
ганда комил инсон хаёлининг нозиклигини, кўз леганда комил 
инсоннинг ўзини назарда тутиш мавжуд. Бу тимсолларни батафсил 
англамай, сўфиёна шеърни англаш мумкин эмас. Ана шутимсоллар 
орқали Навоий ва Машраб лирикасида солик образи гавдалан-

147

www.ziyouz.com kutubxonasi



тирилади. Тариқат йўлидаги мусофир, яъни соликнинг кечинма 
ва ҳаяжонлари, Маҳбуб ёдидаги талпиниш, сархушлиги ва хумори, 
васл дамларидаги шодлиги тасвирланади. Умуман Навоийда 
инсоннинг Илоҳ томон кўтарилиши (уруж) асосий ғоядир. Ш оир 
шу йўл изтироби ва мартабаларини турли воситалар билан 
тасвирлайди. «Хамса» достонлари, «Лисон ут-тайр» ҳам уруж- 
меърожни тасвирловчи асарлардир. Оддийликдан мураккабликка, 
дағалликдан ю м ш оқликка, нодонликдан доноликка, оддий 
имонлиликдан юксак ирфоний имонга ўсиб чиқиш. Бошқача 
айтганда, камолот касб этиш. Наноийнинг ижодида мутлақийлик 
ҳукмрон: мутлақяхшилик (эзгулик) ва мутлақ ёмонлик (ёвузлик)ни 
кўради у. Унинг учун ёмон — бу мутлақ қора рангда кўринадиган 
ёмонлик. Яхши — мутлақ яхшилик, у нурли ранглар билан жило- 
ланади. Ш оирнинг ҳаётга муносабати ҳам ана шундай. Унинг учун 
ёмон шоҳ барча ёмон хислатларни жамлаган одам, яхши шоҳ эса 
барча ижобий хислатларни жамлаган шахс.Яхши одам — хушахлоқ, 
одил ва оқилдир. Яхшиларнинг яхшиси — еру кўкни бир назар 
билан қамраб олган Баҳоуддин Нақшбанд ёки орифлар орифи 
Абдураҳмон Жомий. Булар илоҳий уруж даражаларидан илдам- 
лашиб кетган валий инсонлар. Комиллик тимсоли. Улар Навоий 
назарида реаллик билан нореаллик ёхуд дунё билан ғайб олами 
орасидаги кишилардир. Икки оламни боғловчи комил инсоннинг 
бир неча типини Навоий «Хамса» асарида кўрсатиб беради.

Воқеан, адабиётнинг ўзи комиллик белгиси, комил сўз, комил 
маъно ва комил тафаккур ифодаси. Буларни эгаллаган инсон комил 
хилқат бўла олади. Демак, улуғ Алишер Навоийнинг ўзи комил 
инсоннинг ёрқин тимсолидир. Комил хилқат бўлган инсон барча 
нарсада такомилни, етук мунтазамлик ва музайянликни кўрмоқчи 
бўлади. Унинг олий орзуси — оламни ҳам, ўзини ҳам нуқсонлардан 
холи ҳолда тасаввур этиш, инсонни нуқсонлардан халос этиш. 
Инсон руҳи комилликка ташна, санъат ва адабиёт эса шу чанқоқни 
бостириш учун хизмат қилиб келган. Инсон руҳининг мўъжиза 
мавжларини, фараҳ ва хуррамлигини ифодалаган. Инсон руҳи 
санъатдан озиқланиб яйрайди ва барча қудратини санъатда кўрсата 
олади.

Улуғ мутафаккир ш оирлар ижоди буни асрлар давомида 
исботлаб келмоқца. Дин, мифология, бадиий ижод бирга, бақамти 
ривожланди, бир-бирини тўлдириб, бир-бирига мадад берди. 
Барчасининг муддаоси Инсон эди, Инсонни ўрганиш ва поклаш 
эди. Гарчи илоҳий ғоялар куйланса ҳам, лекин адабиёт инсон 
қалбининг ифодаси бўлиб келди. Зеро, Илоҳ ҳам Инсон қалби- 
дадир.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТИМСОЛЛАР ТИМСОЛИ1

Ш арқ халқлари тафаккури тарихида чуқур илдиз отган тасаввуф 
таълимотини яхши билмай туриб, Алишер Навоий дунёқараши 
ва адабий мсросини барча мураккабликлари, фалсафий теранлиги 
билан тўлиқ ҳолда тўғри, ҳаққоний ёритиб бериш мушкул. 
Ўтгизинчи йиллардаёқОйбек бунга эътиборни қэратган эди. Аммо, 
назаримда, бу масала ҳамон ҳал бўлмасдан, долзарблигини сақлаб 
келмоқла. Чунки ҳозир ҳам улуғ шоир асарларини «керакли» ва 
«кераксиз» қисмларга ажратиш, орифона мазмундаги шеърларини 
нашрлардан соқит қилиб, эл кўзидан яшириш, «пайқамасдан» 
тадқиқотларга киритмаслик касаллиги давом этмоқда. Баъзан эса, 
сўфиёна маъноларни англаб етмаганимиз сабабли, Навоийнинг 
рамзий ибора-истиорапарини ҳаминқадар талқин этиб, ўқувчи- 
ларни чалғитиб келмоқцамиз. Бу ҳол Навоий даҳосини, оламининг 
бепоёнлиги ва улуғворлигини муаззам салоҳияти ҳам кўркамлиги 
билан идрок этишга ҳалал беради. Ваҳоланки, Навоий мероси — 
яхлит бир адабий воқелик, бебаҳо маънавий хазина. Ва яна муҳими 
шундаки, шоирнинг ўлмас гуманизм билан кўкарган ҳаетбахш 
ғоялари «дунёвий» асарларида қандай порлаб турса, биз бир 
чеккага суриб қўймоқчи бўлган «илоҳий» асарларида ҳам шундай 
куч билан нур таратиб туради. Зотан, улар зоҳирий жиҳатдан 
шундай, аслида эса, ботиний маънолари моҳиятига кўра бир хил 
фалсафий-тасаввуфий қарашлар силсиласига бориб тақаладиган 
ўзаро узвий алоқадор асарлар бўлиб, бирини иккинчисисиз 
тушуниш қийин. Бас, шундай экан, шоир асарларида учрайдиган 
ишқ, май, майхона, харобот, соқий, соғар, қадаҳ, хум, маҳбуб 
сингари кўпдан-кўп киноя-тимсоллар, рамзий маъноли сўзлар ва 
улар орқасида ётган яширин маънолар асрори ҳам унинг ижоди 
яхлит бир бутунликда олиб текширилиб, олам ва одам ҳақидаги 
мушоҳада-мукошифалари ичида шарҳпансагина, мазмуни керакли 
даражада аниқ ойдинлашиши мумкин.

'Бу қисм 1987 йилла алоҳила маҳола сифатида ёзилган эди. Шу боис биэ уни 
Узгартирмай кслтирдик. —(Муаллиф).

149

www.ziyouz.com kutubxonasi



Масалан, қуйидаги ғазални олайлик:

Каманл учига еткурмас ғаму анлеша айёри.
Бийик чекмиш магар майхона томин сунъ меъмори.
Хуморим заъфила каҳгил иси то етти маст ўлдум, 
Сувалмишдур магар май лойилин майхона девори.
Тўла куб оғзи май. хуршиделур, гуё тенг очилмиш 
Чекарла бу ики хуршид лаврин сунъ паргори.
Май ичмиш хонақоҳ шайхи, харобот аҳпи айш айланг,
Ки чиқмиш бахя урғон хирқасилин маблағи кори.
Кўринган мосиво були эмас, балки намудилур,
Май устида ҳубобу мавж шакликинг намудори.
Ҳубобу мавж май таҳрикидин аоҳирдурур, лекин 
Сукун топғон вужуди, майдин ўзга кдйдадур бори?
Қуёш аксимулур ҳайвон суйида, ё кўрунмишдур 
Равоносо май ичра соқии гулчеҳра рухсори.
Фано дайрин кўнгул истарки, бир-бир пири дайр элға 
Тугарда бола, шоял, журъае сунгай бизнинг сори.
Навоийдин фано чун ҳосил ўлли, қилгасин эй ишқ,
Навоий риштаи жонин муғанний удининг тори.

Хўш, бу ғазалда қандай ғоя ифодаланган? Май ва унинг хо- 
сиятларини таърифлашлан мурод нима?

Ўз-ўэидан аенки, Навоий зикр этган май биз тасаввур қилган 
спиртли ичимлик эмас. Шоир сира ҳам буни назарда тутмаган. 
Билъакс, ўта тақводор ва покдомон бўлган Навоий замонасининг 
ишратпараст, майхўр кишиларини қаҳру ғазаб билан танқил остига 
олиб, маст қилувчи ичимликни «умм ул-хабоис», яъни барча 
ёмонликлар, фалокатлар онаси, деб эълон қилган. «Ҳайрат ул- 
аброр» достонида бўлса, бадм астларнинг масхарали ҳажвий 
қиёфасини яратиб, уларни элга шарманда этган. Ушбу ғазалда шоир 
майни илоҳий ишқ— маърифат, дониш иштиёқининг авжи қиёми, 
Ёр жамоли мушоҳадасидан ошиқдилида пайдо бўлган кучли завқ — 
илҳомнинг, беҳад хурсандлик, сурурнинг рамзий ифодаси сифа- 
тида тилга олган. Хумор бўлиш, майпарастлик ҳам бу ерда шунга 
мувофиқ. Буюк нур чашмасидан ҳузурланиш, висол бехудлиги, 
ҳаёт, табиат зеболиги ҳамда ақл ва тафаккур етмайдиган, аммо 
кўнгил билан ҳис этиладиган Мутлақ руҳ мўъжизоти жилвасидан 
баҳрамандлик ва шунга талпиниш сархушлигидир.

Чунки Навоий эътиқод қўйган фалсафий таълимотга биноан, 
олам азалий ва абадий ягона Руҳнинг ўз-ўзини севиб, ўз жамолини 
томоша қилиш истагидан пайдо бўлган кўзгудир. Бирламчи қудрат 
порлашидан таралган нур бу кўзгуда акс этади, яъни моддий 
дунёдаги жамики мавжудот ва махлуқот — заррадан қуёшгача, еру 
кўк, собиту сайёра шу нур билан ёритилади, шу нур туфайли 
ҳаракатланади, муайян уйғунлик ичра ривожланиб туради. Бу

150

www.ziyouz.com kutubxonasi



илоҳий тажаллини шоирлар май тимсолида қабул қилганлар. 
Моддий дунё эса, шу тасаввур бўйича, жом ёки қадаҳдир. Дунёнинг 
ранго-ранг тозланишлар, ўзгариш, янгиланишлар, табиатнинг 
турфа сиру асрори, ҳодиса-ашёлари, баҳорий уйғониш, чунончи, 
дарахтларнинг кўкариб, гуллаб мева боғлаши, дашту даранинг 
ўт-ўлан билан қопланиш и, қушларнинг маст бўлиб сайраши, 
борингки, ҳаётнинг барча нашъу намоси, гуркираб кўринган 
нафосат тўфони шу май уммонининг мавжланиши, кўпириши 
деб тушунтирилган. Инсон ҳам мазкур кўзгунинг бир бўлаги, лекин 
Руҳи мутлақ энг кўп акс этган хилқат. Чунки у холиқиятнинг 
сарвари ва ганжи гавҳари, яъни «икки олам истеъдодининг 
жамулжами» (Бедил). Инсон руҳи шу боис тинимсиз равишда ўз 
манбаига қараб интилади. Бу интилиш дунёнинг ўзини идрок этиш 
ва ўз-ўзини англаб етиш орқали содир бўлгани сабабли инсон 
олам ҳодисалари гўзаллигини мушоҳада этиб, чексиз ҳайратланади. 
Ҳайрат эса ашё-ҳодисаларни билиб олишга қизиқишни кучай- 
тиради. Шу тариқа, киши моҳият-ҳақиқатни билиш иштиёқи билан 
ёниб, борган сари кўпроқ ташвиш-тараддудда бўлади. Инсоннинг 
бутун ҳаётий фаолияти, ижод ва яратувчилик қобилияти, кашфу 
каромати ва файзу фазилатлари шу ишқнинг қудрати деб талқин 
этилган.

Аммо инсон табиати икки асос — руҳий ва моддий олам унсур- 
ларидан таркиб топгани учун бу унсурлар орасида кураш боради. 
Агар моддий асос бўлмиш жисм талаблари кучайса, у ҳирс ва 
шаҳват, ҳайвоний нафс домига гирифгор бўлиб, борган сари 
тубанлашади. Бу хавфнинг олдини олиш учун киши доимий 
равишда руҳий-маънавий эҳтиёжларини қондириб бориши, шу 
жиҳатни тарбиялашга бел боғламоғи даркор Бу ишда унга ўзидан 
кўра комилроқ инсон—пир раҳнамолик қилади. Пир ёки ориф 
деб тасаввуф аҳли ақлу донишда етук, маърифат нури билан қдлби 
лиммо-лим, пок ният, покиза ахлоқли закий одамни назарда 
тутганлар. Пир — кўнгил маҳрами, ҳамдард, ҳаммаслак киши. 
Навоий назарида Жомий ана шундай шахс бўлган. Бундай шахслар 
ҳамма вақт эзгуликни ўйлаб, ўзига эргашган одамларни қалб 
саховати билан тарбиялаганлар, уларнинг иродасини чиниқтириб, 
кўнгил чашмасининг кўзини очиб, оламни янгича тушунишга. 
Ҳақ йўлни ҳимоя қилишга ўргатганлар. Юқорида келтирганимиз 
ғазалда шу маънолар ифодаланган. Буни конкрет изоҳлар билан 
шарҳлаб, тушунтиришга ҳаракат қиламиз.

Ғазалнинг биринчи байтида ғаму андеша айёри, сунъ меъмори, 
каманд, майхона каби сўз ва бирикмалар изоҳга муҳтож. Каманд 
шеъриятда аксар ёр сочи ўрнида истиора сифатида қўлланилади. 
Бироқ бу ўринда Навоий унинг асл луғавий маъноси — арқонни 
назарда тутган. Ғаму андеша айёри — ақл тадбиркорлиги, ақлу

151

www.ziyouz.com kutubxonasi



ташвиш талбири деган маънони беради. Майхона эса «шавқу завқ 
ва илоҳий маърифат тўлиб-тошган комил инсон — ориф нинг 
ботиний дунёси ва Руҳи мутлақ манбаидир» (Саййид Жаъфар 
Сажжодий. Мусталаҳоти урафо, 392-бет). Сунъ меъмори —Худо. 
Энди байтнинг мазмунига келсак, Алишер Навоий баланд имо- 
ратлар, сарой ва қалъаларнинг кунгурасига арқон ташлаб, тирма- 
шиб том устига чиқиш одатига ишора қилиб, дейди: «Азал меъ- 

.мори — Худо майхона томини шунчалик улуғ ва баланд қилиб 
қурган эканки, фикру ташвиш тадбирининг арқони унинг кун- 
гурасининг учига етмайди». Ш оирнинг таъкидича, ақл ва тадбир 
билан майхона қалъасини забт этиш мумкин эмас. Нега? Чунки 
ориф қалбининг маърифати ва у орқали илоҳий руҳ манбаининг 
беқиёс гўзаллигини идрок этишга (шуни айтиш керакки, Навоий 
ибора-тимсолларида ҳар доим икки маъно — ориф қалби ва руҳи 
мутлақ биргаликда кўзда тутилади, зеро ориф қалби олий зот 
манбаига олиб борадиган бир восита, кўприк деб қаралган) фақат 
қалб ва руҳ қодирдир; ақлий мушоҳада, мантиқий-тафаккурий 
билиш усули бунга қобил эмас. Маълум бўладики, Алишер Навоий 
ғазалнинг матлаиданоқ тасаввуф тариқатининг асосий талаб- 
ларидан бирини баён этган. Бу талаб тариқдт йўлига қадам қўйган 
одам учун биринчи жиддий мушкулот ҳам эди, чунки ақду ҳуш 
қудрати етмайдиган нарсага кўнгил майли билан эришиш — руҳий 
иродани қайтадан қуриш, ўзини ўз виждони, эътиқоди олдида 
жавобгар ҳисоблаб, қаттиқ назорат остига олиш, жуда кўп дунёвий 
ҳавас-хоҳишлардан воз кечиш демакдир. Майхона қасрининг 
буюклиги олам сиру асрори, ажойиботлари, ҳодиса-воқеаларининг 
беҳад кўплиги, уни билиш, моҳиятига етиш қийинчилигидир, 
айни вақтда саркаш нафс қутқуларини енгиш, юксак ахлоқий 
одам бўлиш машаққатларини ҳам англатади.

Иккинчи байт биринчи байтдаги фикрни давом эггиради: толиб 
(ёки  ош иқ) ақлу тадбир билан  ком ил инсон  м артабасига 
кўтарилишга — майхонани забт этишга кўзи етмагандан кейин, 
бу бинонинг деворларини ҳидлаш билан қаноатланади. Яъни, 
пирнинг муҳитига яқинлашиб, унга қўл бериб, дастлабки насиҳат- 
ларини эшитишдан баҳра олади. Майхона девори, шундай қилиб, 
пири комилнинг муҳити, ташқи, зоҳирий дунёсидир. Иккинчи 
тарафдан, бу — бизни ўраб олган моддий дунё ҳам. Чунки қалъа 
ичидаги руҳ манбаини идрок этиш, аввало қалъа деворлари — 
дунё ашёларини ўрганиш, хаёл ва сезгилар орқали унинг моҳиятига 
етиб бориш билан амалга ошади. Заъфи хумор — кайфнинг тарқала 
бошлаши, ишқнинг вақтинча сусайиши, ҳақиқатга шубҳа билан 
қараш, шубҳаланиш лаҳзасини билдиради. Каҳгил — сомонли лой. 
Май лойи — шароб қуйқуми, дунё мулки, ҳиссий иштиёкдардан 
ҳали покланмаган руҳ тимсоли. Алҳосил, байтнинг маэмуни

152

www.ziyouz.com kutubxonasi



қуйидагича: «Майхона деворини май лойи билан шуваганлар 
шекилли, хуморим тарқалганда димоғимга сомонли лой ҳиди уриб, 
яна маст булдим». Ёки: «Муҳаббатим вақгинча сусайганда (кўнгилда 
шубҳа туғилганда), пирга яқинлашганим сабабли шубҳаларим 
тарқалиб, қалбимда ишқ яна аввалгидай алангаланди». Пирнинг 
ички олами унинг нутқи, ҳаракатлари, кароматида зуҳур этгани- 
дай, Руҳи мутлақ ҳам дунё гўзаллигида жилваланиб, кишини 
мафтун этади. Орифнинг завқи салиқаси, нозикфаҳм заковати 
дақиқ маънолар мағзини осон чақиб, мушкул масалаларни ички 
бир фаросат билан ҳал қилиб бера олади. Бу худди қадаҳцан томган 
май томчилари каби ошиқ дилига ҳикмат нури бўлиб қуйилади. 
Шу маънода тасаввуф аҳли хум, хумхона, соғар, жом, майкада 
деганда ҳам орифнинг нурфайз жозиб юрагини тушунганлар.

Учинчи байтда биз тушунмайдиган учта сўз бор. Булар: куб, 
хуршид, паргор. Куб — шароб сақланадиган хум, мажозий маънода, 
боя айтганимиздай, орифнинг кўнгли ва руҳи мутлақ. Хуршид — 
қуёш. Паргор — доира чизадиган асбоб (циркуль); баъзан йўл- 
йўриқ, чора-тадбир маъносида ҳам қўлданилали. Шунга кўра 
ғазалнинг учинчи байтини ҳозирги тилимизга бундай таржима 
қилса бўлади: «Оғзигача май тўлғазилган хум худди қуёшга ўх- 
шайди, гўё Аллоҳнинг доира чизғичи бу икки қуёшнинг (яъни, 
фалак қуёши ва май хумининг) гардишини чизганда бир пайтда 
баравар очилгандай». Ёхуд: «Май хуми билан қуёшнинг тарҳи бир 
хил, улар бирга бир вакгда яратилган ўхшаш нарсалардир*. Шоир 
айтмоқчики, қуёш ҳам май хуми, яъни, бирламчи манбадан ни- 
шона. Шу сабабли улар бир-бирининг мавжудлигини исботлай- 
дилар — қуёшнинг далили қуёш. Май хумини қуёшга ўхшатиш 
билан Навоий ориф қалбининг саховати, карамининг бепоён- 
лигини таъкидламоқчи, зеро қуёш ўэ ҳэрорати, зиёси билан оламни 
мунаввар этгандай, ориф қалби ҳам ошиқларни фаровон баҳравар 
эта олади. Бундан ташқари, бу ерда толибнинг эоҳирий мушоҳа- 
дадан (майхона деворини ҳидлаш) аста-секин ботиний маъноларни 
англаш сари бораётгани, бундан ҳайратланаётгани ҳам ифода- 
ланган.

Тўртинчи байт шарҳи. Хонақоҳ — сўфийлар йиғилиб важду самоъ 
билан шуғулланадиган жой. Харобот сўзининг луғавий маъноси 
вайрона, шаробхона бўлса-да, аммо тасаввуф аҳпи истилоҳида 
инсон жисмининг хароб бўлиши — қаноат, фақр йўлига кириб, 
ҳайвоний нафслар, кераксиз, ёмон хулқ-одатлардан қутулиб, ўзни 
хокисорлик, камтаринлик рутбасига солишдир. Хароботийлар, 
яъни риндлар «майхона таралдудидин бехонумонлиғи ва паймона 
тааллуқидан бесарусомонлиғи* («Маҳбуб ул-қулуб») билан машҳур. 
Улар учун «тожу тахт туфроқ билан тенг», ҳамма нарсадан фориғ, 
ёлғиз ёр ишқида сармаст. Хирқа — сўфийлар киялиган йиртиқжанла

153

www.ziyouz.com kutubxonasi



кийим. Букдан ташқари, инсоннинг бадани, сурати ва ашёлар 
олами ҳам. Бахя — ямоқ, жияк. Маблағи кори — ишининг натижаси, 
аҳволи, бор-буди демак. Хуллас, байтнинг мазмуни бундай: 
«Хонақоҳ шайхи май ичибди, яъни унинг кўнглида илоҳий нур 
порлаб, бу ҳузурдан сархуш бўлибди. Эй ош иқ хароботийлар, сиз 
ҳам бу хабардан хурсанд бўлиб, важд-ҳолга тушинг. Кўрмайсизми, 
шайхнинг аҳволи унинг жанда тўнининг йиртиқпарилан маълум 
бўлди, яъни ботиний олами юзага чиқди, маърифат нури шуъла- 
ланди». Байтнинг иккинчи сатрида сўфийларнинг ўз жамоалари 
мажлисида жазава хуружида рақсу самоъга тушиб, кийимлари чок- 
чокидан сўкилиб кетишига ишора бор.

Бешинчи ва олтинчи байтларда шоирона ифода-тимсоллар 
орқали қадимги ва ҳозирги фалсафанинг учта муҳим категорияси 
тушунтирилган. Булар моҳият ва ҳодиса, мазмун ва шакл, жузъ ва 
кулл (яккалик ва умуминпик) категорияларидир. Бироқ фалсафий 
категориялар ҳақида гапиришлан олдин нотаниш сўзларнинг 
маъносини билиб олишимиэ керак. Масалан. мосиво — ғайр, ўзга, 
ундан бошқа деган маъноларни ифодапаб келади. Мазкур фал- 
сафий-тасаввуфий истилоҳнинг моадо деган иккинчи атамаси ҳам 
бор. Навоий девонининг биринчи ғазалида шу сўз ишлатилган. 
Шарҳланаётган ғазалимизда эса, шоир мосиво деб моддий борлиқ, 
яъни дунёни назарда тутган. Чунки дунё Мутлақ руҳ билан инсон 
орасида, яъни қалб билан «У* орасида ғайр, бегона бир тўсиқ, 
ўэгаликдир. Шу каби ошиқ билан маъшуқ орасида парда бўлиб 
турган жисм, бадан ва унинг эҳтиёжлари ҳам ўзгадир. Ш арқ 
шоирлари асарларида учрайдиган Рақиб — севишганларни ажратиб 
турувчи шахс шу хусусиятларни жамлаган образ бўлиб гавдаланади. 
Бешинчи байтдаги буд асос, ҳақиқий мавжудликни, иамуд — 
кўриниш, шаклий белгиларни англатса, ҳубоб — сув ва бошқа 
суюқяикпар юзасида пайдо бўладиган пуфакчадир. Бу сўз мавж 
билан биргаликда ҳаракат, моҳиятнинг зуҳуротини билдиради. 
Энди беш инчи байт мазмунини қайд этиш  мумкин: «Кўзга 
ташланган нарсалар (ўзгаликпар) эоти азалийнинг ҳақиқий мо- 
ҳиятини англатмайди, шу сингари пуфакча ва тўлқин майнинг 
ўэи эмас, балки шаклий ифодасидир». Ёки бошқача қилиб айтсак: 
«Май устидаги пуфак ва мавж майнинг моҳиятини акс эттир- 
маганидай, «У* дан бошқа кўринган ашёлар «У»нинг борлигини — 
мавжудиятини белгиламайди, улар ташқи белгиларлир, холос».

Шундай қилиб, ташқи дунё ва ундаги нарсалар моҳият эмас, 
балки ҳодисадир. Моҳият — Руҳи мутлақ ёки ориф кўнглидаги 
маърифат. Айни вақтда, моддий дунё — шакл, руҳ эса—мазмун. 
Инсон ҳодиса ва шаклларга маҳлиё бўлмаслиги керак, унинг 
мақсади ва вазифаси моҳият-мазмунни билиб олиш. Тўғрироғи, 
ҳодиса-шаклни билишдан моҳият- мазмунни билишга қараб бориш.

154

www.ziyouz.com kutubxonasi



Демак, тасаввуфда дунё мутлақ Руҳ билан инсон орасидаги тусиқ 
деб ҳисобланса-да, бироқ, барибир, дунёни билиш шарт қилиб 
қўйилган, дунёни билмасдан туриб, моҳиятни (Ҳақни) идрок этиш 
мумкин эмаслиги тан олинган. Шу тариқа, ҳодиса моҳиятни билиш 
йўлида имтиҳон, чунки у ранг-баранг ва хилма-хил. Ш арқ файла- 
суфлари бу миқдорий кўлликни асмо (исмлар), ашё (нарсалар), 
сифот (сифатлар), имтиёэ (фарқлар), афъол (ҳдракат-фаолият), 
важҳ (юз, жиҳат) ва бошқа истилоҳлар воситасида тавсиф этиб 
келганлар. Миқцорий хилма-хиллик мантиқий равишла, жузъият 
ва куллият, яъни тур ва жинс тушунчаларини келтириб чиқаради. 
Жузъият (тасаввуфчилар буни касрат ҳам деганлар) куллиятга, 
яъни ваҳаатга зидлир. Шундай бўлгач, уларнинг хусусиятида ҳам 
қарама-қарш илик мавжуд: ваҳдат — Бирламчи қудрат турғун, 
ҳаракатсиз жавҳар (субстаниия) бўлса, касрат — тафсилийлик, 
доимий ҳаракат, ривожланиш қонуниятига тобеъ. Демак, майнинг 
мавж ва пуфакчаларини томоша қилиш, мушоҳада этиш билан 
чегараланмаслан, худди ҳодисадан моҳиятга қараб борилгандай, 
касратдан ваҳдатга қараб бориш ва шу асосда бирламчи қудрат 
нафосатини идрок этиш, ҳузурланиш мумкин. Ғазалнинг олтинчи 
байтида бу фикр очиқроқ ифодаланган (бунда таҳрик — ҳаракат, 
сукуи  — турғунлик, тиниш ); «Пуфак билан тўлқин майнинг 
ҳаракати, тажаллисидир. Бу ҳаракат тингач, тиниқ майнинг тоза 
вужудидан бошқа нима қолади?».

Бу вужудни идрок этган киши Ёр ҳузурига мушарраф бўлиб, 
фано мартабасига яқинлашадиким. ғазалнинг еттинчи байти шу 
хусусдадир. Ҳайвон суйи деб, гўё одамзод ичганда абадий умр 
топадиган афсонавий ер ости мамлакатининг чашмасини атаганлар. 
Тасаввуфда у ишқ-муҳаббат булоғи, ҳақиқат нурининг манбаини 
англатади. Байтнинг мазмуни эса бундай: «Ишқ чашмасида ёки 
ҳақиқий нур манбаила кўрилган қуёш аксими ё жонга ўхшаш май 
ичида аэал соқийсининг гулдай эебо юзи намоён бўлганми?» Соқий 
сўзи ҳам бу ерда рамзий маънога эга, яъни мутлақ файзиёт, 
маърифат булоғи демак Майда Ёр жамолини кўриш, май илишини 
қуёшга ўхшатиш Навоийнинг севган образларидан «Ашрақат мин 
акси шамсил каъси анвор ул-ҳудо, Ёр аксин майда кўр деб жомдин 
чиқди садо» — чиқдётган қуёш косасининг аксидан ҳидоят нурлари 
порлаб кўринли, жомдан Ёр жамолини майда кўр, деган садо 
чиқци. «Хазойин ул-маоний» девони мана шу байт билан бошланади. 
Ш оир назарида ловуллаган олов курраси — муаззам с Ьтоб ҳам 
ўша буюк илоҳий қудратнинг инъикоси, мавжудотни ҳаракатга 
келтирувчи май тўлғазилган жом, унинг порлаши эса — Ёр жамоли.

Ёр жамолини кўрган ош иқ мақсадга эришиб, фано водийсига 
кириб боради. Ғазалнинг охирги икки байти шу маънони ифода- 
лашга хизмат қилади. Саккизинчи байтдаги дайр аслида насро-

155

www.ziyouz.com kutubxonasi



нийлар ва оташпарастлар ибодатхонасининг номи, мажозан эса 
майхона, дунёдир. Дайри фано — ҳайвоний нафсдан қутулган, 
руҳан тирик, маънавий жиҳатдан етук кишилар мажлиси, уларнинг 
ботиний олами. Навоий бу байтда маънавий ҳақиқатларни кашф 
этган одамлар ҳузурини қўмсаш, улар ҳикматидан баҳра олиш 
туйғусини ифодалаган Ш унинг учун у пири дайр деганла ҳам 
эзгулик ва карам дарёсининг тимсоли комил инсонни кўзда тутган. 
Алҳосил, байтнинг мазмуни: «Юрак майхона истайди, чунки унда 
лири комил кишиларга сабоқ бермоқда, шояд менга ҳам шу май 
шуъласидан бир нима етса». Ёки: «Кўнгил жисм, вужуд йўқо- 
ладиган, фано бўладиган макон истайди. Чунки унда камолот ва 
етуклик тимсоли маънавий шайх ҳақиқат файзидан элга бир-бир 
бода тутмокда. Зора, у бу ҳикмат ва дониш шаробидан менга ҳам 
бир қултум узатса».

Тўққизинчи байтга келсак, бунда иккита сўз ўзак маъно таший- 
ди. Биринчиси — наво. Навонинг маънолари кўп. У мусиқа, куй, 
оҳанг, шу билан бирга мунтаэамлик, тартиб-интизом, симметрия, 
ниэомия, нафосат тушунчаларини қамраб олади. Агар бу маъно- 
ларнинг ҳаммасини бир жойга йиғсак, наво умумбаш арий, 
умумжаҳоний оламнинг яхлит уйғунлигидан иборат олий гўзал- 
ликни ифодалаган бўлади. Модомики шундай экан, ягона руҳий 
қудратнинг мунтазам ҳаракати, созкорлиги қайлида қалбнинг 
шукру шукуҳи, ором ва осойишталиги ҳам наводир. Алишер 
Навоий, шубҳасиз, охирги байтда қалб ороми, ички руҳий қони- 
қиш нашидасини тасвирлаган. Бу нашида шоир юрагида бир 
муаззам куй бўлиб янграган ва муғанний (иккинчи ўзак сўз) 
тушунчаси билан боғланиб кетган. Муганиий—чолғувчи дегани Бу 
ўринда эса у узлуксиз ёғиб турувчи нур — файзнинг навосини 
етказувчи, шу неъматдан огоҳ этувчининг тимсолидир. Куй каби 
оқиб келадиган ушбу нур қалбни роҳат-фароғатга ғарқ этади. 
Байтнинг насрий таржимасини келтирсак, фикримиэ янада ой- 
динлашиши мумкин: «Эй иш қ, буюк жаҳоний уйғунлик нури 
навосидан, сафо нашидасидан қониқиш  муяссар бўлди, энди 
Навоий жонининг ипини шу нурни ёғдирувчи чолғувчи асбобига 
тор қилгин, яъни ўша буюк нур риштасига улаб юборгин». Ёки: 
«Эй иш қ, маҳбуб жамолини кўриб, ўэликдан батамом хориж 
бўлдим — мақсадга етдим, висол куйи вужудимни оғушига олди. 
Энди Навоийнинг жонини нурининг тарамларига боғла». Бу ерда 
шоир тахаллуси билан байт мазмуни ўзаро топишиб, ажойиб сўз 
ўйини ҳосил бўлганини кўрамиз. Шу нуқгада шоирнинг ҳар икки 
тахаллуси (Навоий ва Фоний) маъно жиҳатидан бир-бирига яқин 
эканлиги ҳам маълум бўлади.

Улуғ шоирнинг фалсафий мушоҳаласи мана ш уш ай чуқур ва 
қамровли. Коинот ва инсон унинг наэарида яхлит бир бутунликни

156

www.ziyouz.com kutubxonasi



ташкил этади, бир қонуният билан бошқарилади. И нсон бу 
қонуният сирларини руҳ кучи, алоҳида ҳиссий тасаввурлар теран- 
лиги билан билиб олиши даркор.

Хуллас, мазкур ғазалда мажозий тимсоллар ёрдамида тасаввуф 
фалсафасининг билиш наэарияси таърифлаб берилган: аввал 
оламни билиш мушкуллигидан қўрқиб саросимага тушиш, ҳайрат- 
ланиш, кейин ташқи дунё нарса-ҳодисаларини мушоҳада эта 
бошлаш, зоҳирий мушоҳддадан аста-секин моҳиятни идрок қи- 
лишга ўтиш. Моҳиятнинг улуғворлигини ҳис этиб, руҳий-тафак- 
курий қониқиш туйиш. Бу жараён уч босқичга ажратшпиб, илм 
ул-яқин, айн ул-яқин, ҳаққул-яқин деган махсус терминлар билан 
белгиланган эди. Яқин — исбот талаб қилинмайдиган шак-шубҳасиз 
ҳақиқат. Айн — чашма, кўз, ҳар нарсанинг асли, зот. Тасаввуф 
назариётчиларидан Абдураззоқ Кошоний бундай дейди: «Фил- 
жумла, сўфийлар ақидасига мувофиқ. маънавиятни билиш уч 
хилдир: илм ул-яқин, айн ул-яқин ва ҳаққул- яқин. Аввалги ҳолатда 
одам маълумни ақпий далил, ҳужжат келтириш билан идрок этади 
ва иккинчи ҳолатда билиб олинган, исботланган маълумни 
мушоҳада этади ва учинчи ҳолатда ҳақиқатни идрок этишга етади». 
(Абдураззоқ Кошоний. Масобиҳул-ҳидоя, 52-бет). Бу бамисоли қуёш 
шуъласи ва ҳароратини далил келтириш билан исботлаш (илм 
ул-яқин), қуёш жисмини кузатиш билан аниқлаш (айн ул-яқин) 
ва қуёш вужудининг мусаффо нурдан иборат эканини қалбан идрок 
этишдай (ҳаққ ул-яқин) гап. Ҳужвирий деган олим назарида эса 
«илм ул-яқин — ақл аҳли учун, айн ул-яқин илм арбоблари учун, 
ҳаққул-яқин орифлар учундир». (Ҳужвирий. Кашф ул-маҳжуб, 497- 
бет). Демак, бу фалсафий силсилага мувофиқ, ҳақиқат тажрибадан 
олдин мавжуддур, у мантиқ кучи билан эмас, балки ҳис — руҳ 
воситаси билан, яъни интуиция ёрдамида билиб олинади. Чунки 
ҳақиқат инсоннинг ўз қалбида, кўнгил кўзгусида. Фаҳмлаган 
бўлсангиз, дунёни билишнинг бу усули немис олими И. Кант 
(XVIII аср) «нарса ўзида» ва «априор» (тажрибадан аввал мав- 
жудлик) тушунчалари остида ривожлантирган фалсафий таъли- 
мотга ўхшаб кетади. Биз ҳам худди шуни таъкидламоқчи эдик, 
яъни тасаввуф, баъзи тадқиқотчилар айтмоқчи, бир дин ўрнига 
келган янги, мураккаблаштирилган ва мистик туйғуларни қонди- 
ришга хизмат қилувчи иккинчи дин эмас, балки оламни билишга 
йўл очган, шу сабабли ҳам фикрий-ҳиссий мушоҳадакорлик, 
ҳурфикрлиликни ёқлаб, инсонни тадқиқ этишга диққат қилган 
катта фалсафий оқимдир. Ана шу жиҳати билан у динга нисбатан 
олға ташланган муҳим қадам бўлди ва башарий тафаккур тарақ- 
қиётига шубҳасиз ижобий таъсир кўрсатди. Алишер Навоийга 
ўхшаш гуманист мутафаккирлар учун эса у инсон табиати ва 
тийнати ҳақида, жамият, ҳдёт воқеа-ҳодисалари, моҳияти тўғри-

157

www.ziyouz.com kutubxonasi



сида ўйлашга имкон берадиган қидириш-изланиш майдони, таянч 
нуқтаси бўлиб хизмат қилган. Улуғ шоир буни биринчи девонига 
киритган, ҳар банди

«Харобот аро кирлим ошуфта ҳол,
Май истарга илгимда синғон сафол», —

деб якунланувчи таржеъбандида равшан баён этган. Таржеъбандни 
ўқир эканмиз, муаллифнинг рози дилидан огоҳ бўламиз, чунки у 
ёшлигидан бошлаб ҳар хил илмларни ўргангани, ҳар хил «саргу- 
зашт»ни бошилан кечириб, дунё ва унинг одам,тари ҳақида кўп 
мулоҳаза юритганини ёзади. Шоҳу султонлар дабдабаси, шайхул 
ислому уламо-умаролар, ман-ман деган донишмандлар суҳбати 
уни қониқтирмаган, уларнинг бирортаси ҳдм инсон қаршисида 
пайдо бўладиган минглаб саволларга жавоб беришга қодир эмас 
эди. «Назар айла бу коргоҳ вазъига, ки ортар тамошосида ҳайра- 
тим», — дейди шоир. Олам моҳияти нимадан иборат, инсон нега 
дунёга келади ва яна нега кетади? Нега қуёш ҳар тонг нур сочиб 
чиқади, фалак доим гардишда? Нега инсон зоти бир хил эмас? 
Фирибгарлик, қонхўрлик, риё, ёлғон қаердан келиб чиқкдн? Бу 
ва бунга ўхшаган саволлар Навоийни ҳамиша қийнаб келган. На 
ўзимнинг «саъи ила фикратим», «на касби улум этги ҳал мушку- 
лим», — деб ёзади у. Юрагида ҳар хил андишалар, шубҳалар кез- 
гани, лекин замона тафаккури доирасидан батамом чиқиб кетишга 
журъат қилолмаганини эслатади. Ва оқибатда:

Менинг бошима бас қотиғ тушди иш,
Чу тоқ ўлди бу дард ила тоқатим, —

дея ўзини тасаввуф билан овутади, яъни «май била улфат» тути- 
нади.

Ш ундай қилиб, тасаввуф Навоийга жаҳолатдан қутулиш, 
дунёни билишга, чанқоқ юракни маълум даражада тинчитишга 
кўмак берган. Бунинг икки сабаби бор: биринчиси шуки, Навоий 
яшаган замоннинг ақлий тараққиёт даражаси, фан ривожи реал 
дунё воқеаларини илмий асосда тушунтиришга ожизлик қиларди. 
Иккинчиси эса. бу яна муҳимроқ: инсоннинг ақлий имконият- 
лари, донолиги билан ахлоқи, аъмол-нияти орасида мавжуд бўлиб 
келаётган номувофиқлиқдир. Навоий ақлу заковати ҳайратланарли, 
қилни қирқ ёрувчи кишилар ичида нафс домига тушган, зулм ва 
бадкирдорлиги билан машҳур бўлганларини кўп кўрган эди. 
Шунинг учун улуғ гуманист шоир ахлоқни — фазилатлар тарбия- 
сини биринчи ўринга қўяликим, бу ҳам тасаввуфона мурожаат 
этишга олиб келарди. Зеро тасаввуф бутун эътиборни айнан инсон 
ахлоқини поғслашга қаратиб, шу мақсадда турли йўл-й)фиқлар,

158

www.ziyouz.com kutubxonasi



амапий тадбирлар ишлаб чиққан эди. Тасаввуф одамни виждони 
билан юзма-юз қўйиб, ўзи ҳақида ўйлашга мажбур этар, ҳақиқат 
ва эътиқод поклиги руҳида тарбияларди.

Оламни ягона деб эътироф этиш  билан тасаввуф юзаки 
нарсалар, қуруқ ақидаларга кўр-кўрона тақлид қилувчи, мустақил 
фикрлан маҳрум одамларни танқид остига олди, асосий эътиборни 
Аллоҳ васлига етишиш, деб билди. Навоийнинг мана бу рубоийси 
ҳам шу маънони ифодапайди:

Зоҳид, сенга ҳуру менга Жонона керак,
Жаннат сенга бўлсин, менга майхона керак,
Майхона аро соқию паймона керак,
Паймона неча бўлса тўло, ёна керак.

Бунда ҳдм май илоҳий файз рамзи, Ж онона — Парвардигор, 
майхона — ориф ҳузури, соқий — ўша пир, паймона — ишқ. Лекин 
Навоий дунё гўзаллиги (мажозий гўзаллик)ни ҳам инкор этмаган. 
Зеро Жомий ва Навоий мансуб бўлган нақшбанлия таълимоти 
қаноат ва тийилишни талаб этса-да, бироқ дунё гўзаллигидан 
ҳузурланишни ҳам назарлан соқит этмайли. Негаки, модомики 
реал дунё Мутлақ руҳ инъикоси экан, демак, уни севиш ва ундан 
баҳра олиш мумкин. Шу асосда инсоннинг инсонга муҳаббати ҳам 
табиий ва зарурий деб топилган, яъни мажозий иш қорқали илоҳий 
иш ққа қараб бориш. Навоий ўзини ана шу «ишқи мажозий» 
куйчилари сирасига киритади. Дарҳақиқат, биз таҳлил этган ғазалга 
ўхшаган соф тасаввуфий маънода ва «ишқи ҳақиқий»ни васф 
этувчи асарлар Навоий ижодида асосий ўринни эгалламайди. Аммо 
шуниси борки, ибораларнинг тимсолийлиги, рамзий-самволик 
маънолар «дунёвий ғазаллар»да ҳам сақланган. Ойбек айтганидай, 
бу ерда конкрет бирор шахс муҳаббати назарда тутилмайди, балки 
умуман яхши инсонни севиш мадҳ этилади. Ишқ Навоий наздида 
покбоэликдир, яъни: «пок кўзни пок назар билан пок юзга 
солмоқдур ва пок кўнгул ул пок юз ошубидан қўэғолмоқ ва бу 
пок мазҳар восигаси била ошиғи покбоз маҳбуби ҳақиқнй жамо- 
лидин баҳра олмоқ» («Маҳбуб ул-қулуб», 42-бет). Ш унинг учун, 
масалан, дейлик, «Келмади» ралифли ғазални муножот куйи 
оғушида берилиб тингларканмиз, «Эй Навоий, бода бирла хуррам 
эт кўнгул уйин, не учунким бода кирган уйга қайғу келмади» 
деган мақтаъни эшитганла, шоирнинг лирик қаҳрамони ёрини 
кутавериб қийналганилан, уйига кириб аламдан роса ичиб олибди- 
да, деб ўйласак, ўта калтафаҳмлик қилган бўлардик. Бундай 
ғазалларда ҳам бода, шароб, май сўзлари ўша мажозий маънода — 
муҳаббат шавқини билдириб келишини эсдан чиқармаслик керак. 
Бундан ташқари, Навоий бодани «кўнгил уйини хуррам этувчи» 
нарса деганда, ёрни кўнглида сақпаш, унинг ёди билан яшашни

159

www.ziyouz.com kutubxonasi



таъкидлаган. Негаки, нақшбандия сулукида ёд, хотира, эсга олиш 
тушунчалари муҳим ўрин эгаллайди. Абдулҳаким ТабибиЙнинг 
ёэишича, нақшбандияда туз йўлга кирган одам қалбида «эътиқод 
нури, тавҳид нури, маърифат нури, ҳидоят нури, хотира, аждодлар 
ёди нурининг бодаси» жўшиб туриши лозим. (Абдулҳаким Табибий. 
Афғонистонла тасаввуф ривожи, 10-бет) Бунда эсга олиш, ҳофиза 
қуввати ҳақида ҳам гап борадики, бу ватан, эл-улус ғами каби 
кенг маъноли тушунчалар билан боғланиб кетади.

Шундай қилиб, тасаввуф инсонни улуғлаш, ҳаётнинг қалрига 
етиш, умрни оқилона ўтказиш ғояларини тарғиб қилишга назарий 
замин ҳозирлаб, инсонпарвар ш оирларнинг илҳомига илҳом 
қўшган. Бу таълимотнинг негизи савқи табиий, руҳий кўзғалиш, 
ваҳийлик ҳам шоирона тафаккур кайфиятига мос тушарди, Ва, 
умуман, биз шайхлар, орифлар тасаввуфидан ижодкорлар тасавву- 
фини фарққилиш имиз керак. Сўфийлар учун тариқат зикру самсгь, 
важду ҳол, касбу каромат эди. Аттор, Румий, Жомий, Навоий 
сингари буюк шоирлар учун эса у шуурий мушоҳада усули, инсон 
зотини маънавий баркамол ҳолда кўриш орзуси, сирли-хаёлий 
оламни тасаввурда яратиб, Идеал бир гўзаллик ишқида ёниш 
бўлган. Одамнинг асрлар давомида абадий ҳаёт, руҳнинг ўлмаслиги 
ҳақида ўйлаб келган армонлари, ривоят-асотирлар бу беҳудуд 
романтик олам уфқини кенгайтирган. Шу боис, тариқат хонақоҳила 
ўтирмаган, яъни расман сўфий бўлмаган Алишер Навоий мазкур 
таълимотни маслак, мафкуравий эътиқод сифатила қабул қилиб, 
ўзининг инсоншунослик, ҳақпарастлик ва адолатпарастлик ғояла- 
рига бўйсундирган эди. Шоҳ ва шаҳзодаларни инсофга чақириш, 
риёкор шайхлар, бетавфиқ сўфийларни фош қилишда ундан 
фойдаланди. Ш оирнинг ижоди ана шундай мураккаб ва кўп 
қиррали, ибора-образлари кўп маъноли, теран. Унинг ҳар бир асари 
устида тўхталганда, бу хусусиятни албатта эътиборга олиш лозим.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ШОҲУ ДАРВЕШ ҲИКМАТИ

Ш арқ шоирлари асарларини мутолаа қилар эканмиз, дарвеш, 
гадо, фацири саҳибдил, салиҳ, ориф каби сўзларга тез-теэ дуч келамиз. 
Ва, аксар бу сўэлар шоҳ, шаҳзода султон, салтанат сўзлари билан 
ёнма-ён келади, «шоҳ-гадо* контраст-зиддиятли ибора орқали эса 
турли хилдаги фикр-мулоҳаэалар, ижтимоий-ахлоқий қарашлар 
баён этилади. Шундай экан, ўйлаймизки, бугунги ўқувчилар ҳам 
мазкур сўзларнинг маъносини англаб олиши ва бу сўзлар ишла- 
тилган асарлар замирида яширинган муҳим ғоялар, мутафаккир 
адибларнинг ҳамон долзарб бўлиб келаётган қарашларини билиши 
зарур. Хўш, дарвеш ким? Шоҳ-чи?

Ф орсча дарвеш сўзининг луғавий маъноси гадо, камбағал 
демақдир, яъни дарвешлик — бенаволик, қашшоқлик. Камтар, 
хокисор бўлиш, ўзини ҳақиру забун ҳисоблаш дарвешнинг асосий 
фазилати деб қаралган. Шу билан бирга, қаландарларни, узлатга 
чекинган гўшанишин кишиларни ва яна кўп ҳолларда ориф 
сўфийларни ҳам дарвеш деб атаганлар. Дарвеш кейинги маънода, 
айниқса шеъриятда кенг қўлланилган. Дарҳақиқат, тиланчи гадо 
билан дарвеш ёхуд сўфийнинг ижтимоий аҳволи, юриш-туришида 
ўхшашлик бор: сўфий ҳам гадо — дунё мол-мулкидан мосуво 
бўлган, жанда тўнидан бошқа нарсаси йўқ қашшоқ одам. Аммо 
сўфийнинг дарвешлиги онгли-ихтиёрий саъю кўшиш натижа- 
сидир, унда тама йўқ, дарвешлик — унинг эътиқоди, у тариқат 
маслагини қабул қилиб, шу йўлда жонини, борлиғини фидо этади. 
Шайх Абу Сакд Абул Хайрдан сўфийлик нима, деб сўраганларида, 
у: «Қўлида бор нарсасини ўзгаларга бағишлаш, бошдаги бор 
номақбул фикр-хаёлларни ташлаш ва бошга нима (қийинчилик) 
тушса — чидаш», — деб жавоб берган («Он чи, ки дар даст дорй — 
бидиҳий, он чи, ки дар сар дорй — биниҳий ва он чи, ки ба сар 
ояд — начаҳий»). Сўфий дарвеш қорин тўйғизиш илинжида юрган 
пастҳиммат, беор тиланчилардан шу жиҳати билан фарқ қилган 
(воқеан, Алишер Навоий «Маҳбуб ул-қулуб*да ўғриларга шерик 
очофат тиланчи гадоларни нафрат билан маэаммат этади). Сўфий 
дарвеш ҳам тиланчи, лекин унинг тиланчилиги билан гадонинг

11 — Тасаввуф 161

www.ziyouz.com kutubxonasi



тиланчилиги орасида еру осмонча тафовут мавжул. Ўзини Ҳақ 
йўлига бағишлаб, дунёдан юз ўгирган; бойлик, олтин-жавоҳирга 
беписанд қараб, инсоний шаъну шараф, ҳикмат ва маънавий 
ганжинани ҳар қандай зару зевар, сарвату маснаддан афзал деб 
билган; қаноатли-диёнатли дарвешнинг тиланчилиги (толиблик) 
Илоҳ жамолига етишиш, ғайбнинг сиру асрорини кашф этиш 
учун тинмай изланиш, руҳни имтиёзлантириб, яйратиб боришдир. 
Дарвешлар зоҳиран афтодаҳол, жанда кийимда (ҳирқа) кўрин- 
салар-да, лекин ботинан илм-маърифатли, закий, ҳозиржавоб ва 
мард-ҳамиятли кишилар бўлганлар. Яъни гуманист шоирлар 
наздида-жамики яхши хулқ-атвор, карам-саховат, инсоний фази- 
лат дарвеш одамда акс этиши керак. Шайх Саъдий «Гулистон» 
асарида ёзади: «Дарвешларнинг зоҳири жанда кийим ва қиртиш- 
ланган соч, ҳақиқати эса — тирик кўнгил, бедор дил ва ўлган 
нафсдир». Навоийнинг замондоши Мирхонд фикрига кўра: «Дар- 
вешлик — афзалият касб этиш учун кураш демак». Шу хусусияти 
билан дарвеш ўз нафсининг ҳокимига айланади, саркаш нафсни 
жиловпаб, қаноат тахтини эгаллайди; маънавият мулкининг шоҳи 
бўлиб олади. Бундай мартабани эгаллаган дарвешларни «шоҳ 
дарвеш», «шайх», «хожа» (Баҳоуддин Нақшбандни муридлари 
«бизнинг хожамиз» деб тилга оладилар), «соҳибдил», «солиҳ» 
унвонлари билан эъзозлаганлар. «Соҳибдил — ўз қалбининг эгаси, 
кўнгил амри билан юрадиган, ҳамиша огоҳ; ҳолнинг дардли 
кечинмаларини нозик ҳис этувчи дийдаси уйғоқ одам демак. Солиҳ 
деганда эса соҳибдил фазилати билан бирга раҳм-шафқатли, 
карамли бўлиш ҳам назарда тутилади. Яхшилик қилишга қобил, 
некбин, ички дунёси бут, имон-эътиқодли кишиларга нисбатан 
солиҳсўзи ишлатилган. Шайх Саъдийнинг «Гулистон» ва «Бўстон» 
асарларида, Огаҳий таржима этган «М ифтоҳут-толибин», «Далоил 
ул-хайрот», Толибхўжа таржимасидаги «Ҳикоят ус-солиҳин» номли 
китобларда соҳибдил дарвешларнинг ажойиб-ғаройиб хислатлари 
қи зи қ-қи зи қ  ҳикоятлар тасвири орқали кўрсатилади. Солиҳ 
дарвешпар хапқ молига кўз олайтирмасдан, ўз меҳнатлари билан 
кун кўрадилар, бировнинг ҳақини ейишдан ҳазар қиладилар. Улар 
нафсни жиловлаганлари учун бировга боғлиқ эмаслар, амал- 
мансабга интилмайдилар ва шунинг учун ҳам эркин-озод яшай- 
дилар. На шоҳнинг қули, на хўжанинг бандаси, на фуқаро шоҳи, 
на банданинг хўжасидирлар.

Ҳажга пиёда кетаётган дарвешнинг қўшиғидан:

На бар астар саворам, на чу уштур зери борам,
На худованди раият, на ғуломи шаҳриёрам.

(Саьдий Шерозий, «Гулистон»)

162

www.ziyouz.com kutubxonasi



(Туя минган эмасман, аммо туя каби юк остида ҳам эмасман, 
раиятга подшоҳ ҳам, подшоҳга қул ҳам эмасман.)

Ҳа, дарвеш ҳамма дунёвий қайдлардан озод, унинг хаёли- 
хотираси ва қалбида биргина Илоҳбор, холос. Зеро, озод, мустақил 
одамгина олий ҳақиқат учун муросасиэ жангга кира олади, мол- 
мансаб. унвон-мартаба тамаида юрган одам албатта, ҳокимиятга, 
шоҳга, мансабдорга қарам бўлали, ўз иродаси билан иш қилол- 
майди. Аммо шоҳ-чи? У — қул, дунё қули! Чунки у мол-дунёга 
ҳирс қўйган одамларнинг энг «пешқадами», энг зўри, унинг фикру 
ёди дунё эгаллаш билан банд. Ш ундай қилиб, шоҳ дунёдан 
тўймаслик, зулму зўравонлик рамзи бўлса, дарвеш ўз хусусияти 
билан шоҳнинг бутунлай тескариси — салтанат, тахту тожни инкор 
этиш, унга нафраг тимсолидир. Абдураҳмон Жомий буюрадилар:

Тораки дарвеши торик фориғ аз тожи зар аст,
Камтарин тарк аз кулоҳи торакаш тарки сар аст.
Кай мукаммал гарлад аз тарки ду олам он кулах,
Зон ки тарки дидани он тарк тарки дигар аст.
Сахраи нафси баҳимонро на зебад тожи фақр,
Сар ки ҳаст афсарро дархўр на жойи афсар аст.

(Тарк этувчи дарвешнинг боши олтин тождан холидир, яъни 
тожни тарк этган, уни бошидан улоқтирган дарвешнинг боши 
озод, олтину зар хаёлидан холи. Унинг ўз бошининг тепаси — тарки 
энг камтарин кулоҳдир. Бу кулоҳ, яъни бош кийим икки олам — 
дунё ва охиратни тарк этишдан мукаммал бўлармикин, чунки 
икки оламни тарк этган бошни кўриш бошқачадир. Ҳайвоний 
нафснинг харсанг тошига дарвешлик тожи ярашмайди, подшолик 
тожига лойиқ бош — раҳбар бўлишга лойиқ эмас).

Демак, олтин тож кетидан югурган, дунёни эгаллашга ружуь 
этган одам халқла раҳбар бўлишга қодир эмас, чунки у фақат 
ўзини ўйлайди, ҳолбуки, ўз манфаатини ўйламайдиган одамгина 
ўзгалар манфаатини ўйлаши мумкин. Бугина эмас, Жомийнинг 
ф икри чуқурроқ: агар мақсад киш иларни нафс аждаҳосидан 
қутқариш, маънавият оламига етаклаш бўлса, ўз нафси домига 
гирифтор шоҳ мамлакатни, халқни тўғри йўлга бошлай оладими? 
Йўқ, шоҳ ўз ижтимоий аҳволи, мақсад-нияти билан моҳиятан 
халққа раҳбар бўлиши мумкин эмас. Халққа раҳбар бўлиш учун 
бошни тож билан эмас, балки илоҳиёт нури билан, маърифат 
зиёси билан безаш керак Маърифат эса тожни тарк этган бошга 
муяссар бўлади.

Шу боис шоҳу дарвеш жамиятнинг икки қарама-қарши қутби, 
икки хил моҳият, икки хил ижтимоий мавқе, бир-бирини тамо- 
ман рад этувчи икки хил интилиш, ақида — дунёқараш сифатида 
Ш арқ гуманист адибларининг диққат-эътиборини қаратиб келган.

163

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бундан таш қари, мазкур муаммо мантиқий равишда инсон 
хилқати, эрки, жамиятнинг тузилиши-тартиботлари, дунёдорлик, 
жамиятни бошқариш, адолатли ҳукмдор, якка ҳокимлик ва фуқа- 
ро, жаҳонгирлик ва мазлум халқлар тақдири каби қадимдан давом 
этиб келаётган ва ҳамиша кун тартибида турган масалалар билан 
боғланиб кетарди. Бир томондан, шоҳлар, султонлар ниҳоят 
улуғланар, расмий дин эса шоқпар лайғамбарнинг ноиби, Худо- 
нинг ердаги сояси деб уқдирар, аслзода синфлар вакили хону 
амирлар атрофига уюшиб, уларнинг ҳимоясида жамият сарватла- 
ридан истаганча тасарруф этиш пайида бўлардилар. Феодал иерар- 
хия — мулкий нотенглик, тоифа-табақаларга бўлиниш шоҳга сўзсиз 
итоат этишни тақозо этар, унинг обрў-эътиборига доғ туширмас- 
ликка интилиш арди. Бутун мамлакат тақдири, миллионлаб 
одамларнинг тақдири якка ҳокимлик қилувчи шоҳдар қўлида эди. 
Шунинг учун подшонинг шахсияти, ахлоқи, одил ёки золимлиги 
Жомий ва Навоий сингари улуғ шоирларнинг доимий мавзуига 
айланиб, улар қарийб ҳар бир асарида бу хусусда тўхталганларини 
кўрамиз. Ва, муҳими шундаки, мутафаккир адиблар шоҳзарни 
адолатга даъват этиш билан чегараланиб қолмай, одиллик ва 
золимликнинг сабаблари, қаердан келиб чиқиши ҳақила ҳам бош 
қотирганлар ҳамда буни тасаввуфнинг дарвешлик тариқати билан 
изоҳлашга интилганлар. Шоҳ ва дарвешни қиёслаш ана шу инти- 
лишдан келиб чиққан Демак, бир томондан, шоҳни улуғлаш, уни 
жамиятнинг энг юқори мансабни эгаллаган ҳукмфармо одами деб 
ҳисоблаш, иккинчи томондан, уни оддий дарвеш билан қиёслаш, 
ҳатто ундан паст қўйиш. Воқеан, халқ ва Ҳақ наздида кимнинг 
обрў-эътибори баланд — жаҳонни титратувчи «зилли Илоҳ» султон- 
ларми ёки гадо қиёфасидаги покдил донишмандми? Кимнинг 
ҳиммати улуғ — ҳеч вақоси йўқ, лекин биров миннатини кўтармай- 
диган, ўзининг ҳалол меҳнати билан кун кўрувчи камбағалми ёхуд 
қилич зарби билан юрт очиб хазина тўплайдиган ва ўз маддоҳлари 
бошидан зар сочадиган шавкатли подшоми? Агар ҳамма дарвешга 
айланса, мамлакат аҳволи нима кечади, ўшанда подшога ҳожат 
қоладими? Ш оҳ дарвешга айланиши ёки тахтга дарвеш ўтириши 
мумкинми? Шоҳу дарвеш бир-бирига меҳр қўйиб, ўзаро яқинлаша 
оладими ё бўлмаса улар орасидаги зиддият абадул абадми? Кўриниб 
турибдики, шоҳу дарвеш  муносабати ф ақат м авқеига кўра 
жамиятнинг икки қарама-қарши қутбида турувчи одамлар ораси- 
даги муносабат эмас, балки ҳокимият ва билим, маърифат ва 
давлат, мулк ва сиёсат масалалари, улар орасидаги муносабатни 
ҳам қамраб олади. Буларнинг ҳаммаси эса умуман инсон ва ҳоки- 
мият масаласига келиб тақалади. Ҳокимият, тахту тож инсонга 
қандай таъсир этади, инсон табиатидаги қандай фазилатлар ёки 
нуқсон — ожизликларни рўёбга чиқаради — бу жуда муҳим, чунки

164
www.ziyouz.com kutubxonasi



жуда доно, закий одамлар \ам  даалат тизгинини қўлга киритгандан 
кейин жабр ва зўрлик қилишдан тийилмаганлар! Не учунки, 
давлатнинг ўзи зўрлик қуроли, муайян кишилар манфаатини ҳимоя 
қилиш воситаси. Шоҳ ҳам истайдими-истамайдими, ўзи мансуб 
синфнинг манфаатини ҳимоя қилади, кимларгадир зўрлик қилади, 
кимларнидир жазолайди Худди шу нарсанинг узи, яъни ҳокимлик, 
мансаб инсонни бузади, унинг ахлоқига, қалбига путур етказади. 
Аммо шоҳ кимни жазолаши, кимни ҳимоя қилиши керак? Жомий 
ва Навоий (улардан олдин ўтган мутафаккирлар ҳам) назарида 
подшо яхшиларни ҳимоя қилиб, ёмонларни жилонлаши лозим. 
Ёмонлар деганда улуғ шоирлар халққа ноҳақ, зулм ўтказувчи 
ҳокимлар, қонун ва шариатдан ташқари чиққан руҳоний, қози-ю 
уламолар, қорилар, фирибгарлар, ортиқча солиқ ундирувчи 
амалдорларни назардатутадилар. Одил подшоҳ тадбиркор чўпондай 
ўз фуқаросини ана шундай золимлардан ҳимоя қилиши, маърифат 
аҳлини ардоқлаб, улар маслаҳати билан сиёсат юргизиши керак. 
Маърифат аҳлининг пешвоси эса дарвешлардир. Бироқ инсондаги 
ҳокимиятга ҳирс, дунёпарастлик, бир-бири устидан ҳукм юри- 
тишга интилиш маърифатни, дарвешлик эътиқодини борган сари 
кўпроқ рад этар, унинг ғояларини саройдан четлаштирарди. 
Натижада шоҳу дарвеш орасидаги жарлик нафақат моддий нуқгаи 
назардан, балки мафкуравий-маънавий нуқтаи назардан ҳам 
кенгайиб борар, улар орасидаги зиддиятни чуқурлаштирар эди. 
Ш унинг учун шоирлар шоҳу дарвеш масаласини ҳар бири ўз 
ижодий кониепиияси, ижтимоий қарашларига амал қилган ҳолла 
турли йўсинда талқин этган бўлсалар-да, бироқана шу келиштириб 
бўлмас тафовутни акс эттиришни маъқул кўрганлар.

Ўрта асрлар Шарқида бу масаланинг муҳимлиги яна шу билан 
ҳам кучаярдики, сўфий дарвеш ларнинг кўпи ҳаётнинг ўзида 
шоҳларга ва ҳокимиятга нисбатан қарам а-қарш и турганлар, 
айниқса золим, ҳукмдорларни жиловлаш, мазлум оммани зулмдан 
ҳимоя қилиш ни дарвешлар ўз бурчлари деб билганлар. Зеро, 
тасаввуфнинг ўзи таълимот сифатида ҳокимиятга, зулм ва зўрликка 
қарши эди, шу заминда пайдо бўлиб, шу халқчил поэицияда 
ривожланарди. Бунинг акси бадиий адабиётда кўринди. Шайх 
Саъдий асарларида солиҳ дарвешлар эл орасидаги обрўларидан 
фойдаланиб, золим амирларни қаттиқтанқид қиладилар, ҳатгоки, 
улардан бири «Гулистон*да жабр-зулм ўтказишда машҳур Ҳажжож 
ибн Юсуфга: «Одамларга озор бергандан кўра ўлганинг яхши, 
тезроқ ажалинг етиб, сен ўлсанг ҳам эл қутулади, ҳам сенинг 
ўзинг», — дейишгача боради. Саъдий Шерозий ларвешлар рафтори, 
сийратини зўр муҳаббат билан тасвирлаган. Низомий Ганжавий, 
Фаридиддин Аттор, Жалолиддин Балхий, Ҳофиз Шерозий ижо- 
дида ҳам бу ҳақда битилган оташин сатрлар анча. Аммо бу ижод-

165

www.ziyouz.com kutubxonasi



корларнинг ҳаммасида битта ғоя етакчилик қилади, яъни: дарвеш 
шоҳдан устун, дарвешлар шоҳдарга эмас, балки шоҳлар дарвеш- 
ларга хизмат қилиши керак, дарвешларнинг насиҳат-маслаҳат- 
ларига қулоқ солиб, адолат ва инсоф йўлидан боришлари лозим. 
Чунки дарвеш олий зот, Худога яқин, Хақни кашф этган одам. 
Шунинг учун шоҳ уни истаб бориши, дуосини олиши, унга итоат 
этиши шарт, шунда иши ривож топади.

Шоҳ дарвешга муҳтож. Бунинг маъноси шуки, шоҳ нафақат 
маслаҳат-насиҳатга, балки Илоҳга, Илоҳни танитишнинг энг тўғри 
йўли бўлмиш тасаввуфга муҳтож. «Хусраалар жаҳон ҳожатманд- 
ларининг қибласи бўлсалар-да, аммо бунинг сабаби уларнинг 
дарвешларга бандалигидир», деб ёзади Хожа Ҳофиз. Бошқача 
айтганда: подшолар дарвешларга банда бўлганлари учун ҳожатманд 
кишилар уларга қараб интиладилар, яъни шоҳнинг сарват-сал- 
танати, шуҳрат-эътибори дарвеш туфайли пойдор.

Юқоридаги мисол Ҳофиз Шерозийнинг ўн уч байтли ғазалидан 
олинди. Шуни қайд этиш керакки, ушбу ғазалда дарвешликнинг 
бутун бир қоида-низомияси баён этилган. Ш оир дарвешларни 
инсоният жамиятининг энг мўътабар, энг муқалдас ва аэиз киши- 
лари деб таърифлайди. Унингча, барча яхшиликлар дарвешлар 
туфайлидир, улар ҳаётнинг, борлиқнинг ўзак-тиргаги, уларнинг 
ҳиммати ва ҳашамати олдила жаннату ризвон ҳам кичкина, 
арзимас нарсага айланиб қолади:

Қасри фирдавс, ки ризвонаш ба ларбоний рафт,
Манзаре аз чамани нуэҳати дарвешон аст.

(Ризвон номли фаришта эшигини қўриқлайдиган жаннат қасри 
дарвешлар покизалиги чаманидан бир манзара, холос).

Дарвешларнинг суҳбати шундай кимёким, пишмаган хаёлларни 
пиширади, қалбни қора доғлардан тозалаб, сайқал бера олади. 
Офтоб «такаббур тожи»ни улар қошида ерга олиб қўяди, фалаку 
сайёра шунча улуғворлиги билан дарвеш теграсида айланади. 
Дарвешларнинг узлати, хилватхонаси — тилсимлар тўла ганждир, 
бу ганжни қўлга киритиш ҳам «дарвешлар раҳматининг назари» 
билан бўлади. Ш унинг учун дарвешларнинг давлати — туганмас, 
эавол билмас давлат:

Давлатеро, ки набошад ғам аз осеби завол.
Бетакаллуф бишнав, давлати дарвешон аст.

(Емирилиш офати ғамидан эмин бўлган давлат — ҳеч шубҳасиз, 
дарвешлар лавлатидир). Ш оир шоҳларнигина эмас, барча бойлар, 
манман киш иларни огоҳдантириб, ҳирсу ҳавога берилмасдан, 
хасислик қилмасдан муҳгожларга қарашиб туришни, дарвешнинг

166

www.ziyouz.com kutubxonasi



дуойи бадига учрамасликни таъкидлайди, бўлмаса, Қорун каби 
уларни ер ютиши ҳеч гапмас:

Ганчи Қорун, ки фурў меравал аа қаҳр ҳануэ,
Хонда бошй, ки ҳам аэ ғайрати дарвешон аст.

(Агар ўқиган бўлсанг, ҳали-ҳанузгача ер қдърига кириб кетаёт- 
ган Қорун ганжи ҳам дарвешларнинг ғайратидандир).

Қуръони каримда келтирилишича, Қорун жуда катта бой бўлган 
экан. Ҳисобсиз олтин-жавоҳир йиққан, аммо ниҳоятда хасис- 
лигидан бировга бир мири бермас экан, Аллоҳнинг қаҳри келиб, 
унга ғазаб қилади ва у бутун бойлиги билан ер қаърига кириб 
кетади. Хожа Ҳофизнинг фикрича, ана шу илоҳий ғазаб дарвешлар 
дуоси туфайлидир. Ҳофиз ғазалидаги қуйидаги байт ҳам диққатни 
тортади:

Аз карон то ба карон лашкари эулм аст, вале 
Аз азал то ба абад фурсати дарвешон аст.

(Қирғоқлардан қирғоқпарга қадар зулм лашкари ёйилган, яъни 
ҳаммаёқни зулм босиб кетган, аммо азалдан абадгача дарвеш- 
ларнинг вақгидир).

Нима демоқчи шоир бу билан? «Зулм лашкари» Ҳофиз байтила 
икки маънога эга: I) инсонларнинг бир-бирига зулми, жабру 
жафонинг ҳаддан зиёд кўплиги; 2) дунёнинг, фалакнинг одамларга 
зулми чексиэ-чегарасизлиги. Бу икки зулм бир-бири билан қўшилиб 
кетган, дунёпарастлик, нафс кетидан югуриш, ўз-ўзига зулм 
қилиш, яъни нафс зулми остида эзилиш чархи фалак зулмининг 
бир кўринишидир. Фалак ҳам, инсоннинг жисмоний эҳтиёж- 
ларидан пайдо бўладиган ўзаро низолар, олишув-талашувлар 
ҳаммаси зулмдир, аммо ана шу зулм лашкари дарвеш хислати 
билан бартараф этилиши мумкин. Дарвешнинг таъсири, дарвеш- 
нинг эътиқоди Улуғ Тангри мисол азал ва абад мавжуддир, унинг 
вақтининг ҳудуди йўқ, дарвешпар ҳамма ерда, ҳамма вақт инсон- 
ларни қутқаришга ҳозиру нозир. Шунинг учун:

Ҳофиз, ар оби ҳаёти абадий мехоҳи 
Манбааш хоки дари хилвати дарвешои аст.

(Эй Ҳофиз, агар абадий ҳаёт бағишловчи оби ҳаёт истасанг, 
билгилки, унинг манбаи дарвешлар хилватхонаси эшигининг 
тупроғидир).

Хожа Ҳофиэнинг мазкур ғаэалида ифодаланган ғоялар Жомий 
ва Навоийга ҳам таъсир этган кўринади, чунки ҳар икки замондош 
адиб шу мавзуда бир неча ғазаллар яратганлар. Навоийнинг «Девони 
Фоний»сига кирган ғазали вазн, қофия ва радифи билан («дарве-

167

www.ziyouz.com kutubxonasi



шон аст») Ҳофиз ғазалига ҳзмоҳанг. Аммо Алишер Навоий татаббу 
анъанасига риоя қилгани ҳолла шаклий белгиларни сақлаб, баъзи 
ибора-ифодаларни қайтарган бўлса-да, лекин ғояни ривожлан- 
тириш, янги тасвирий образлар қўллаб поэтик мазмунни чуқур- 
лаштиришга муваффақбўлган. Шуниси ҳам борки, Навоий ғазали 
«татаббуи Маҳцум», яъни Жомийга татаббу сарлавҳаси остида 
келтирилган. Афтидан, улуғ ўзбек шоири бу орқали ғазални ёзишда 
ҳам Ҳофиз, ҳам Жомий асарларидан илҳомланганини биддирган. 
Аммо унда Ҳофиз руҳи ёрқинроқ намоён бўлган. Чунончи, Ҳофиз 
матлаи:

Равэаи хулди барин хилвати дарвешон аст 
Мояи муҳташамй хилмати дарвешон аст,

(Беҳишти жовидоннинг боғи — дарвешлар хилватидир, улуғвор- 
лик, ҳашаматнинг асоси дарвешлар хизматидир).

Навоий — Фоний матлаи:

Матлаи субҳи аэал тапъати дарвешон аст,
Махзани нақди абад хилвати дарвешон аст.

(Азал тонгининг отиши дарвешлар юзидир, абадийлик сармоя- 
сининг хазинаси дарвешлар хизматилир).

Муҳими шундаки, Навоий ўз ғазалида ифодалаган ғоялар 
Ҳофиз ва Жомий ғоялари билан ҳамоҳанг. Навоий ҳам дарвешнинг 
мартабасини арши аълога кўтариб мақтайди, уларни эзгу ишлар 
ижодкори, илоҳий раҳмат ва хайру баракат манбаи деб ҳисоблайди. 
Яхшиси, ғазалдан бир неча байт келтириб кўрайлик:

Шамъи хуршед, ки гулэори жаҳон равшан аз ўст,
Гуле аз базмгоҳи нузҳати ларвешон аст.
Жоми Жамшед, к-аз ў кори жаҳон аст аён,
Як сафоли кўҳан аз суҳбати дарвешон аст.
Арши аъзам, ки бувал боли малак жорубаш,
Қуббаи боргаҳи ҳашмати дарвешон аст.
Тоири қудс, ки бар арш нишеман дорад,
Пайки пайғомдиҳи ҳазрати дарвешон аст.

(Жаҳон гулзорини равшан этувчи офтоб шамъи дарвешлар 
поклик базмининг бир гулидир. Жаҳон ишларини кўрсатиб турувчи 
Жамшил жоми ларвешлар суҳбатидаги битта эски синиқ сафолга 
тенгдир. Малоика қаноти супургиси бўлган Буюк арш дарвешлар 
ҳашамати қасрининг қуббасидир. Аршга қўнадиган муқаддас қуш — 
фаришта дарвешлар ҳузурига пайғом — хабар келтирадиган элчи- 
дир). Шунга ўхшаш дарвешларнинг қудрати беҳадду ҳудуд экани 
турли ташбеқдар орқали баён этилади. Чунончи, юлдузлар билан 
безанган фалак — дарвешнинг исмат ҳарамидан бир парда, хайли

168

www.ziyouz.com kutubxonasi



бало дилга хавотир солганда, дарвеш уни енги билан силтаб дафъ 
эта олади, ҳатто инсонга қараб отилган қазо ўқини қайтаришга 
ҳам дарвеш нинг қурби етади ва ҳоказо. Шунга асосан, шоир 
хулосалайди:

Фониё, равшании вақт зи дарвешон жуй,
К-ин кушод аз назари раҳмати дарвешон аст.

(Эй Фоний, замона-вақт равшанлигини дарвешлардан иала, 
чунки бу кушойиш дарвешлар назарининг раҳматидандир). Хуллас, 
комил инсон фазилатларини ўзида акс эттирган, аҳлуллоҳ, яъни 
илоҳий ҳақиқат иаловчилар ер юзида ўзгалар учун раҳнамо бўлиши, 
эзгу-хайр ишларни амалга ошириши, илоҳий неъматларни ёйиши 
мумкин. Бошқача айтганда, дарвеш — йиғма образ, эзгуликнинг 
тимсоли. Кароматли улуғ шайхлар ҳам, қалби соф қаландарлар 
ҳам, мискин мўминлар ҳам, ижодкор адиблар ҳам бунда ўзларини 
кўришлари мумкин. Лекин аксар авлиёлик даражасига кўтарилган 
соҳибкаромат дарвешлар кўпроқ назарда тутилгани равшан кўри- 
ниб турибди, албатга. Масалан, Фаридиддин Атгорнинг «Тазкират 
ул-авлиё», Абдураҳмон Жомийнинг «Нафаҳот ул-унс» ва Алишер 
Н авоийнинг «Насойим ул-муҳаббат» асарларида келтирилган 
шайхларни айнан шундай дарвешлар эумрасига киритса бўлади. 
Ёки, масалан, аниқроқ қилиб айтадиган бўлсак, Хожа Аҳрор 
Валийни Ж омий фақр аҳлининг пешвоси деб таъриф этади 
«Футуҳот уш-шабоб» девонига кирган «Дар маънии фақр аст ва 
дуои хожа» (Фақр маъносидадир ва Хожа Убайдуллоҳ дуосида) 
номли қасидасида. Тарихий ҳужжатлар ва халқ орасида тарқалиб 
етиб келган ривоятларга қараганда, Хожа Аҳрорнинг молу мулки 
жуда кўп бўлган. Унда Жомий таърифини қандай тушуниш мумкин, 
«фақр» сўзини Хожа Аҳрорга нисбатан ишлатса бўладими?

Афтидан, Абдураҳмон Жомий Хожа Аҳрор Валийни фақру фано 
аҳли қаторига қўшганда у кишининг шахсий фазилати, хулқи ва 
турмуш тарзини, сўфиёна ҳаёти-ю маърифатли қалбини назарда 
тутган. Чунки Хожа Аҳрор гарчи ҳисобсиз бойликка эга бўлса ҳам, 
ўзи фақирона ҳаёт кечирган, унинг бойликлари эса қашшоқларни 
боқиш, муҳгожларга қарашиш учун сарфланган. Бу ҳақда ўтган 
бобларда тўхталдик. Ж омий ҳам «фақр» деганда кўнгилнинг 
Илоҳаан бошқа нарсага қаратилмаганини англайди ва бу сифат 
Хожа Аҳрорда мужассам деб ҳисоблайди. Кези келганда айтиш 
керакки, Ж омийнинг ўзини Алишер Навоий олиймақом дарвеш — 
илоҳиет кошифи деб улуғлаган. Навоий ўз пири Абдураҳмон Жомий 
сиймосида комил инсоннинг фазилатларини кўради; «Туҳфат ул- 
афкор» қасидасида у ёзади:

Ҳомии шаръи набй Жоми, ки жоми шаръро
Дошта бар каф лаболаб аз шароби кавсар аст.

169

www.ziyouz.com kutubxonasi



Он ки аэ илми фузун аэ хал набиро ворис аст,
Балки аэ қавли наби пайғамбаронро ҳдмбар аст 
Равэаи раъйи мунираш гулшане лон, к-аш эи лутф 
Қатраи рухсораи ҳар барг меҳри анвар аст

(Пайғамбар шариатининг ҳомийси Жомийким, кафтила тутган 
шариат жоми кавсар шаробилан лиммо-лимлир. Ҳаллан зиёл илми 
билан пайғамбарга ворис бўлган бу одам, пайғамбарнинг ўз 
қавлига кўра, пайғамбарларга баробардир). (Муҳаммад пайғам- 
барнинг «Олимлар — пайғамбарларга ворис» деган ҳадиси назарда 
тутилган.) Нур таратувчи ф икри боғини шундай гулшан деб 
тасаввур қилки, унда ҳар бир барг юзидаги қатра лутфининг порлоқ 
қуёшидир...)

Алишер Навоийнинг туркий ва форсий девонларида шунга 
ўхшаш дарвешлар сийратини мадҳ этувчи шеърлар кўп. «Хазойин 
ул-маоний» девонларининг ҳар бири аввап Илоҳ ва Муҳаммад 
пайғамбарга ҳамлу наът билан очилиб, кейин дарвеш орифлар 
хислатини, улуғворлигини таъриф этувчи ғазаллар келади Бундан 
ташқари, девонлар алифбо тартибида тузилгани учун, ҳар бир 
янги ҳарф билан ёзилган ғазаллар мажмуини Навоий одатда 
дарвешлар ҳақидаги ғазал билан бошлайди. Биргина «Ғаройиб ус- 
сиғар» девонининг ўзида дарвеш мавзуига бағишланган қирққа 
яқин ғазал, мухаммас ва қитъаларни учратдик. Навоий дарвеш- 
ларни Худо ва пайғамбардан кейин тилга олиб, уларни инсоният 
билан Илоҳ орасидаги воситачи, руҳий-маънавий олам посбонлари 
сифатида эъэозлайди Аммо улуғ ўзбек шоирини шоҳу дарвеш 
муносабати ва бундан келиб чиқадиган масалалар кўпроқ қизиқ- 
тирган, буни шундан билса бўладики, адибнинг қарийб ҳамма 
насрий ва назмий асарларида бу ҳақда бевосита ёки билвосита 
фикру мулоҳазалари бор. Бу ҳол Навоий ёшлик айёмидан бошлаб 
мазкур масала устида бош қотиргани ва дарвешчилик, тасаввуф 
ғояларини комил эътиқод билан ўзлаштириб, барқарор дунё- 
қарашга айлантирганини ҳам исботлайди. Ба, энг муҳими, у шоҳу 
дарвеш масаласини ҳал қилишда янги, ўзига хос мустақил йўл 
тутиб, ўз замонаси учун ғоят аҳамиятли қарашлар силсиласини 
олға сурган. Чунончи, «Ғаройиб ус-сиғар» достонидаги мана бу 
ғазалга диққат қилинг

Ҳар гадоким бўриёи фақр эрур кисват анга,
Салтанат зарбафтидан ҳожат эмас хилъат анга.
Ким фано туфроғига ётиб қўяр тош узра бош,
Тахт уэа эрмас муэаҳҳаб мутакко ҳожат анга.
Шаҳ юриб олам очар, ларвеш оламдан қочар,
Ҳам ўзинг инсоф бергилким, бу не нисбат анга.
Ҳар не шоҳ мақсудидур — дарвешнинг мардудидур,

170
www.ziyouz.com kutubxonasi



Кўр: не ҳиммат мунга, не навъ эрур ҳолат анга.
Фақр куйи туфроғин шаҳ мулкига бермас фақир,
Мулк кўрким тенг эмас, туфроқ ила қиймат анга.
Шаҳ сипоҳ чекса фақир аҳволига етмас футур,
Бу вапе чекса нафас барбод ўлур ҳашмат анга.
Ш оҳ эмастур бир нафас осуда дўэах ваҳмидин,
Эй хушо дарвешким, мардуд эрур жаннат анга.
Шоҳга сидқ аҳли дамидин машъали давлат эрур.
Меҳрдекким субҳ анфоси очар талъат анга.
Шоҳга шоҳдик мусалламдур, агар бўлгай мудом 
Шоҳпиқ таркин қилиб, дарвеш улуғ ният анга.
Мумкин эрмас шоҳлар ичра бўйла ниятлиғ, магар 
Шоҳи Ғозийким, муяссар бўлди бу даалат анга.
Шоҳлар дарвеши-ю дарвешлар шоҳи, ки бор 
Шоҳлик сурат анга, дарвешлик сийрат анга.
То шаҳу дарвеш бўлгай, айлагил ё Раб, аён 
Шоҳдин хизмат мунга, дарвешдин ҳиммат анга.
Гар Навоий сўз узатти фақрдин, эрмас деманг 
Бўлмагунча ҳукм шаҳпин қайда бу журъат анга.

Муҳтарам кнтобхонларга тушунарли бўлсин учун мавзу мазму- 
нига мувофиқ тазод-зидлаш усулида ёзилган ушбу ғазалнинг нас- 
рий баёнини келтирамиз: «Фақирлик бўриёсини ўзига ғўшак қилиб 
олган гадо учун салтанатнинг зардан тикилган шоҳона либосига 
эҳтиёж йўқ; фано (йўқпик) тупроғи уза ётиб, тошни ёстиқ қилиб 
олган одамга олтин суви юргизилган тахт устига суяниб ўтириш 
керак эмас. Шоҳ қўшини билан юриш қилиб, оламни эгалласа, 
дарвеш оламдан қочади, яъни дунё молидан безор бўлиб, узлатга 
чекинади. Энди ўзинг инсоф юзасидан айт: уларни бир-бирига 
қиёслаш мумкинми?! Нимаики шоҳнинг мақсади бўлса, у дарвеш- 
нинг нафратини келтиради; дарвеш нинг ҳимматини кўргину 
шоҳнинг аҳволига боқ! Фақир одам дарвешлик кўчасининг туп- 
роғини шоҳ хазинасига алиштирмайди; ахир кўряпсанку уларнинг 
мулки тенг эмас—шоҳнинг бутун бойлиги дарвеш назарила тупроқ 
билан баробар. Агар шоҳ лашкар тортса, гадонинг аҳволига путур 
етмайди, лекин гадо оҳ урса шоҳнинг тахту тожи, ҳашаматли са- 
ройи барбод бўлади. Шоҳ дўзах азоби ваҳимасидан бир нафас 
осойишта яшолмайди, аммо дарвешга офарин, чунки у жаннату 
лўзах ғамидан фориғ! Шоҳлар лавлатининг чироғи ростгўй дар- 
вешпар нафасидан ёнади, бу нафас гўё тонг юзини очган қуёш 
кабидир. Агар шоҳда ҳар вақт шоқлиқдан воз кечиб, ларвеш бўлиш 
нияти бўлса, шоҳлик унга муносиб ва барқарордир. Бундай ният 
шоҳларда мавжуд эмас, фақат шоҳи Ғозий — Ҳусайн Бойқаро бу 
олий даклатга мушарраф бўлган. У шоҳларнинг дарвеши-ю дар- 
вешларнинг шоҳидир, чунки ташқи кўриниши шоҳбўлгани билан, 
ички оламига кўра ларвешдир. Эй Тангрим, токи шоҳу дарвеш

171

www.ziyouz.com kutubxonasi



бор экан, шоҳдан дарвешга хизмат ва ларвешдан шоҳга ҳимматни 
аён айлагин. Агар Навоий фақр ҳақида сўзни чўэган бўлса, бу 
шоҳнинг (Ҳусайн Бойқаронинг) ҳукмидандир, бўлмаса унда 
бундай журъат қаерда эди».

Бу ғазал шоҳ ва дарвеш муносабати ҳақидаги яхлит бир баён- 
нома — дастур! Н авоийнинг ф икрлари салаф лари — Саъдий, 
Ҳофиз, Жомийга нисбатан ва, ҳатто, ўзининг форсий ғазалида 
ифодалаган (бу ғазални юқорида кўриб ўтдик) ғояларига қараганда 
кескинроқ, қиёслари дадил ва журъатли. Ўзбек ш оирининг 
дарвешга рағбат-майли, бугина эмас, эътиқод-сиғиниши шундай- 
гина кўриниб турибди. Бунга ажабланмаслик керак, чунки Навоий 
учун дарвеш идеал, маҳбуб ва маъшуқдир. Шу боис шоир шоҳ ва 
дарвеш орасидаги тубсиз жарликдай кўринган тафовутни бир- 
бирини рад этувчи далил-мисоллар билан ажойиб тарзда, ҳаяжон, 
шавқ билан қиёслаб кўрсатар экан, тасаввуфнинг жасоратбахш 
ғояларидан бири — дарвеш шоҳдан афэал ва улуғ, шунинг учун 
дарвеш шоҳга эмас, шоҳ дарвешга муҳгож, демак шоҳдар дарвеш- 
ларга хнзмат қилиши керак, деган фикрни эҳтиросини яширмай, 
қнзғин маъқуллайди. Бу концепция Навоийдан олдинги шоирлар 
ижодида ҳам асосий йўналишлардан бири эканини кўриб ўтдик, 
Навоий мазкур анъанани даном эттирган. Аммо ғазалнинг биринчи 
қисми бўйича фикр юритганимизда шундай хулосага келиш 
мумкин, ғазалнинг тўққизинчи байтидан кейинги иккинчи қисми- 
га ўтганда эса, шоирнинг позицияси ўзгаради — у салафлар фикри- 
га зид ўлароқ шоҳу дарвеш хусусияти бир шахсда мужассамлашиши 
мумкин, деган ғояни олға суради ва Ҳусайн Бойқаро сиймосида 
бунинг конкрет ҳаётий мисолини ҳам кўрсатиб беради.

Нима бу — ўз султонига билдирилган ҳурмат-мадҳиями ёки 
ҳақиқатдан ҳам шоирнинг кузатишлари, ишонч-эътиқодидан келиб 
чиқадиган хулосами? Афтидан, бу ўринда ҳар икки мақсад ҳам 
кўзда тутилган. Негаки, гарчи дарвешларни улуғлаш аввалдан давом 
этиб келаётган анъана бўлса-да, бироқ саройда хизмат қилаётган 
Навоий учун бундай изҳорот, унинг ўзи таъкидлаганидай, жуда 
қдлтис журъат эди. Бу гап сарой аъёнлари, калтафаҳм авом кишилар 
наздида султоннинг обрўйини пасайтириб, мавқеини тушириши 
мумкин эди. Бироқ, зукко шоир Ҳусайн Бойқаро табиатида ҳеч 
бир шоҳда кўринмаган дарвешлик хислати мавжуд, дейиш билан, 
аксинча, султоннинг обрў-эътиборини янада баландроқ кўтариб 
юборади ва, айни вақгда, шоҳ ва дарвеш ҳақидаги ўзининг янги 
қарашини изҳор этади. Бу қараш Ш арқхалқлари ижтимоий-сиёсий 
тафаккури тарихида янги босқич, адабиётда эса янги ижодий 
концепциянинг кун тартибига қўйилиши эди (НавоиЙдан оддинги 
шоирларда аҳён-аҳён донишманд дарвешнинг тахтга ўтиргани ёхуд 
ҳукмдорнинг дарвештабиат бўлиши ҳақида орзу-истаклар мавжуд.

172

www.ziyouz.com kutubxonasi



Аммо бу Навоийда бўлганилай мунтазамлик касб этиб, конкрет 
тарихий шахс мисолида кўринган эмас. Масалан, Ҳофиз Шерозий 
вазирга нисбатан ларвешлик рутбасини раво кўради, шунла ҳам 
бу фикр орзу тариқасида баён этилган: «Мен шундай доно вазир- 
нинг қулидирманки, унинг сурати хожа бўлса ҳам, лекин сийрати 
дарвешона бўлсин»). Алишер Навоий ўзининг бу қарашини турли 
асарларила ҳар хил образ ва воқеалар талқини орқали қайта-қайта 
таъкидлаб, Ҳусайн Бойқарога хос бу фазилатнинг янги-янги 
қирраларини очишга эришали. Баъзан ўз фикрига шубҳа билан 
қарайди, баъзан эса уни астойдил ҳимоя қилади, лекин ҳар гал 
шу масала қўзғалганда, ё бўлмаса адолатли шоҳ ҳақида гап кет- 
ганда, албатга, Ҳусайн Бойқарони тилга олиб, унинг «шоҳлар 
дарвеши-ю, дарвешлар шоҳи» эканини таъкидлашни лозим деб 
билади.

Масалан, «Бадоеъ ул-бидоя» дебочасида ёзилишича, Ҳусайн 
Бойқаро ёшлигиданоқ (маълумки, Навоий билан Ҳусайн Бойқаро 
ёшликда бирга таҳсил кўришган, дўст-ўртоқ бўлиб, бир неча 
йиллар бирга юришган) хуштаъб, дарвешсифат одам бўлган экан, 
тахтга ўтиргандан кейин эса:

Султонлик анга гарчи мусаллам бўлди,
Бу турфаки, дарвешсифат ҳам бўлди

1469 йилда Ҳусайн Бойқаронинг тахтга ўтириши муносабати 
билан ёзилган «Ҳилолия» қасидасидан:

Шоҳликда ояте дарвешлиқдин кўрмайин 
Бўриёйи фақрча заркаш сарири рифъатин.
Шоҳлар дарвеши-ю, дарвешлар шоҳи, ки ҳақ 
Шоҳ қилди суратин, дарвеш қилди сийратин.

Бу байтларда ифодаланган фикрни олдин «Бўриёйи фақр...» 
деб бошданувчи ғазалда учратган эдик. Лекин бу ерда «шоҳ юксак 
тахтини фақр бўриёсича кўрмайди, у шоҳликда дарвешликдан 
нишона тополмади», деган фикр ҳам мавжуд. Ҳолбуки, бу — табрик 
сўзи, Навоий дўстини шоҳлик билан муборакбод этмоқчи. Аммо 
шундай пайтда ҳам шоир шоҳ учун ларвеш лик зарурлигини 
айтишдан ўзини тиёлмаган.

Дарвешликнинг белгиларидан бири ҳақни таниш, илмга таш- 
налик ҳамда хокисорлик, ўзни фақиру ҳақир ҳисоблашдир. «Ха- 
зойин ул-маоний» дебочасида Ҳусайн Бойқаронинг шу сифатлари 
таърифланади:

Ҳақ кўнглин анинг биликка махзан айлаб,
Ҳар фан ариғ зотини якфан айлаб,

173

www.ziyouz.com kutubxonasi



Жоҳи-ю тахтин чархи мусамман айлаб,
Туфроқдек ул ўзин фурўтан айлаб.

Яъни: Худо унинг кўнглини билим конига айлантирган, ҳар 
бир фаннинг нозик жиҳатларини тезда ўзлаштириб олади, тахту 
бахти чархи фалак билан тенг. Аммо шундай бўлишига қарамай, 
ўзини камтарин, афтодалар каби тутали.

Дарвеш ликнинг яна бир муқим белгиси — ош иқлик, Илоҳ 
ёдида дардманд; огоҳдил бўлиш. Турфа буким, бу хислатлар ҳам 
султонда бор экан:

Ҳам қиблаи иқбол ҳарими жоҳи,
Ҳам каъбаи омол бийик ларгоҳи,
Шоҳларнинг дардманди-ю огоҳи,
Бу турфаки дардмандларнинг шоҳи.

Яъни: унинг тахтининг атрофи — иқбол қибласи, унинг буюк 
даргоҳи — орзу-армонлар каъбаси, ўзи шоҳларнинг огоҳцил дар- 
веши, ажибки, шоҳларнинг дардмандигина эмас, дармандларнинг 
шоҳи ҳам.

Ва, ниҳоят, «Лайли ва Мажнун» достонининг бағишловидан:

Шоҳпар аро ўрни токи афлок,
Дарвешлар оллида овуч хок.
Дарвеш десам улус уза шоҳ,
Шоҳ-дарвеш, боракаллоҳ. .

«Лайли ва Мажнун»даги ушбу бағишловда Навоий Ҳусайн 
Бойқаронинг тахтда ўтириб, тариқат русуми билан ошно бўлгани, 
ўзини пир (Жомий) ихтиёрига топширгани, вақти-вақги билан 
қадамжолар, хонақоҳдарни зиёрат этгани, Ҳиротдаги дарвеш- 
орифлар, шайхлар аҳволидан хабар олиб туриши, ваҳдат ул-вужуд 
таълимотини ўзлаштиришга интилгани ва, ҳатто, сўфийларни 
йиғиб, бу мавзуда суҳбатлар қургани, баъзан ғолиб келгани, шоҳ 
бўлса-да, тахту тождан нафратланиб юришини, қалбан дарвеш- 
лигини махсус қайд этиб ўтади. Хуллас, Алишер Навоий фикрича, 
тахтга ўтириб, тахтдан нафратланиш, тож кийиб салтанатга маҳлиё 
бўлмаслик, шоҳлик рутбасида дарвешдай ҳалол ва ҳалим, ҳаким 
ва карим бўлиш, дарвеш маслагини қабул қилиб, адолат ҳукми 
билан юртни бошқариш мумкин Бу ҳукмдан дунё обод бўлади-ю, 
аммо ҳукмдорнинг дунё билан иши йўқ. Маэкур хислатлар султон 
Ҳусайн Бойқарода қанчалик мужассамлангани бизга қоронғи. 
Албатта, у ўз даврининг феодал шоҳларидан бўлган, «феодал 
тартиботлар талаби ва ўша даврнинг адолатли идора усули» асосида 
подшолик қилган. Унинг ҳамма тадбирлари ҳам Навоий ва Жомийга 
маъқул бўлмагани, Навоий ҳар бир қулай фурсатдан фойдаланиб,

174

www.ziyouz.com kutubxonasi



султонни адолатли ҳукмлар чиқаришга чорлагани тарихдан маълум. 
Бироқ шуниси ҳам аниқки, Ҳусайн Бойқаронинг шахсий хусу- 
сияти, ринлона табиатидаги ўзига хос кайфиятлар, илм-маъри- 
фатга мойиллик Навоий идеалидаги шоҳ дарвешликнинг бир қанча 
сифатларини зоҳир эттириб, некбин шоирнинг умид ғунчаларини 
яшнатишга сабаб бўлар, унинг эзгу ғоялари амалга ошгандай эди.

Шу ўринда диққатингизни яна бир фактга қаратмоқчимиз. 
Ҳусайн Бойқаро бир ғазалида «салтанатдан унча фахрланмайман, 
мени ёр куйининг гадолари хайлидан ҳисобласалар дуруст бў- 
ларди», деган фикрни баён этади. Навоий бўлса, султоннинг шу 
ғазалига мусаддас боғлаб, маслакдошлик изҳор этган:

Чун Навоий жонини май орзуси куйдурур,
Йўқ гадолиққа ажаб майхоналарда кубдурур («куб»-хум), 
Журъае дайр аҳли бергунча замоне телмурур,
Шоҳ агар мундоқ гадони салтанатқа еткурур,
Эй Ҳусайний, салтанатдин онча фахрим йўқгурур,
Ким дегайлар куйининг хайли гадосидин мени.

Аслини олганда, Навоийда шоҳу дарвешни бирлаштириш 
ғоясининг пайдо бўлишига боис фақат султоннинг «дарвеш» 
табиати эмас. Ҳусайн Бойқаро бу ерда бир восита, мисол, холос. 
Ш оирнинг бундай хулосага келишига, бизнингча, иккита асосий 
сабаб бор. Биринчиси — Навоийнинг ижтимоий-сиёсий ҳаётда 
фаол иштирок этиб, олиб борган амалий курашлари бўлса, иккин- 
чиси — нақшбандия таълимотининг назарий принципларидир. Биэ 
яхши биламизки, Алишер Навоий ҳам давлат арбоби ва ҳам қалби 
ёниқ ижодкор шахс сифатида жамият ишларида фаол иштирок 
этиб турган (диққат қилинг: Атоуллоҳ Ҳусайний Навоийни «Худо- 
ванди корий», яъни иш, фаолият эгаси, яратувчи деб таъриф- 
лайди), шу билан бирга, у Ш арқ фалсафасини, айниқса, тасаввуф- 
ни чуқур ўзлаштирган, даврининг энг зўр донишманди ва орифи 
кошифи Абдураҳмон Жомий ҳузурида тариқат сулукининг одоб 
ва ахлоқидан дарс тинглаган. Бошқача айтганда, Навоий шахси- 
нинг ўзида ижодкорлик, олимлик, давлат арбоби (сиёсатдонлик) 
ва дарвешлик хусусиятлари уйғунлашиб кўзга ташланар, шунинг 
учун ҳам у тасаввуф таълимотидан амалий мақсадларда фойдала- 
нишга, бу таълимотнинг талаб ва тамойилларини яхши инсоний 
ахлоқни тарбиялаш, эзгу-хайр ишларни амалга оширишга хизмат 
қилдирмоқчи бўлганди. Шоир шу боис тайинли касбу кори бўл- 
маган одамларни ёқтирмаган. Жумладан, у кўча-куйда санғиб 
юрувчи қаландарлар, сохта шайх-сўфийларни, бадмаст риндларни 
«Ҳайрат ул-аброр» ва «Маҳбуб ул-қулуб» асарларида қаттиқтанқид 
қилгани ҳодда, «Мажолис ун-нафоис» асарида дарвештабиат олим- 
ш оирлар, ҳунармандларни яхши ахлоқли киш илар сифатида

175

www.ziyouz.com kutubxonasi



апоҳила ажратиб кўрсатади. Чунончи: «Амир Давлатшоҳ (Давлатшоҳ 
Самарқандий) хуштаъб ва дарвешваш ва кўп салоҳиятлик йигитдур. 
Гўшае ихтиёр қидиб, фақр ва лаҳқанат (деҳқончилик) била қаноат 
қилди ва фоэил ва камолот иқтисоби (касби) била умр ўтказди». 
Ёки Амир Маҳмуд Барлос ҳақида Навоий бундай дейди: «...дарвеш- 
ваш ва ф ониймаш раб (фано бўлишга мойил) ва бетакаллуф 
кишидур, табъи солим (бутун) ва хулқи карими бор». Бу сифат, 
шоирнинг ёзишича, Хожа Маҳмуд, Мавлоно Масъуд, Мавлоно 
Ҳожи, Мир Ҳусайн Али Жалойир; шаҳзодалардан Султон Аҳмад 
Мирзо, Султон Муҳаммадларнинг табиатида мавжуд экан. Султон 
Муҳаммадни Навоий «табъи дарвешу ўзи шоҳнишон..., қаноат 
қўнимининг хокнишини, илму зако аҳпининт ягонаси, фақру фано 
хайлининг бенишонаси», дея таъриф этади. Демак, дарвешлик 
инсоннинг яхши хулқ-атворини белгилайдиган, камтарин, шаф- 
қатли-меҳрибон бўлиш, мўмин-мусулмонлик фазилати сифатида 
улуғланган.

Навоий, Жомий каби XV аср мутафаккирларининг ахлоқий 
қарашлари шундай эди. Алишер Навоий ўзининг таниш-билиши, 
дўстлари, шогирдларидан ҳам шу фазилатларга эга бўлишни талаб 
қилган. Масалан, «Мажолис ун-нафоис»да уатоқли адабиётшунос 
олим, ўэининг устозларидан бири Мир Атоуллоҳ Ҳусайний хусу- 
сида бундай дейди: «Фақир густоҳлик юзидин (беодоблик қилиб) 
Мирга дерменким, фазоил ва камолотингизга кўра дарвешлигингиз 
ҳам бўлса эрди — хуб эрди*. Илм эгаллаб, олиму оқил бўлиш яхши, 
аммо хокисор, қаноатли, хушахлоқ киши бўлиш учун дарвешлар 
сулукини сайр этиш керак. Инсон маънавий камолотининг тўғри 
йўли ана шу, деб тушунарди Навоий Билим, заковат кишини 
ақлий жиҳатдан юксалтиради, бироқ ният, эътиқод тўғри бўлмаса, 
ақл фаолиятидан эзгулик йўлида фойдаланиш қийин. Ақлу дониш 
дарвешона қалб билан қўшилса, одамийлик моҳияти солимлашиб, 
ахлоқан мукаррам бўлиш мумкин. Чунки дарвешпик дардмандларга 
ҳамроз, малҳам бўлиш, эзилган, жабр кўрганларни ҳимоя қилмоқ 
демак. Шу маънода дарвешлик зоҳидлик тариқатини ҳам инкор 
этади, чунки зоҳидлар ижтимоий ҳаётга аралашишни батамом рад 
этар эдилар. Зоҳидлар бирор касб билан шуғулланиш, меҳнат 
қилишни ҳаром деб ҳисоблардилар. Навоий тарғиб этган дарвешлик 
эса, кўриб ўтганимиздек, касбу корни инкор этмайди. «Насойим 
ул-муҳаббат» асарининг муқаддимасида улуғ адиб буни алоҳида 
таъкидлайди: «Ҳар оина «ал-косибу ҳабибуллоҳ* («касб эгаси 
Аллоҳнинг суйган бандасидур») мазмуни била кибор машойих 
баъзи санъатларга (ҳунарларга) иштиғол қилибтурлар (шуғулла- 
нибдирлар). Шайх ул-машойих Абу Саид Харроз эрдиким... алар 
ўтук тикарга мансубдурлар. Ва шайх Муҳаммал Саккокким ўз 
замони машойихининг ягонаси эрмиш, пичоқчиликка мансуб-

176

www.ziyouz.com kutubxonasi



лурлар. Ва шайх Абу Ҳафс Ҳаддод темурчилик қилибдур. Ва шайх 
Абу Бакр Хаббоз ўтмакчиликка (новвойликка) мансубдир. Ва шайх 
Абул Аббос Омулийким, ўз эамонининг қутби ва ғавси эрмиш ва 
султони тариқат шайх Абу Саид Абул Хайрнинг хирқа пири эрмиш, 
қассоблик қилибдур». Бу ҳақда юқорида тўхтаб ўтдик, шу кифоя.

Демак, меҳнат қилиш — ҳалол яш ашнинг гарови, ҳалол еб, 
ҳалол яшамаган одам эса дарвеш бўлолмайди. Наинки одций 
дарвеш сўфийлар, балки улуғ шайхлар ҳам фойдали ҳунар билан 
шуғулланганлар, бировнинс қўлига қарам бўлишдан сақланган- 
ларким, бу ғоят ибратли аъмол эди (бу аъмол ҳозир бизга ҳам 
ибрат бўлишга арэирли) ва буюк Навоийнинг ҳусни рағбатига 
сазовор бўлганди. Дарвоқе, нақшбандия сулукининг асосий шиор- 
ларидан бири ҳам «Дил ба Ёру даст ба кор», яъни «Кўнгил Ёрда- 
ю қўл ишда» эканини биламиз. Баҳоуддин Муҳаммад Нақшбанд 
кашта тикишдан (у кишининг лақаблари шундан келиб чиққан) 
ташқари, тижорат билан ҳам шуғулланганлар, Навоий буни «Ҳай- 
рат ул-аброр»да таъкидлаб ўтади. Бовужуд, алар зоҳиран фоний 
машраб — ички дунёси Илоҳ ёди ила ғарқ, огоҳида шахс бўлган. 
Алар ўзларини жамиятдан хориж этмаганлар («Ўзни қилмай 
яшурун, ошкор»), жамоа ичра юриб, қалб хилватини ташкил 
этароқ, Мутлақ руҳ висолига эришиш йўлини таълим берганлар. 
Алар зоҳирий расм-русум, худинамолик, такаббурликни қатъиян 
қоралаганлар. Алар шайх Юсуф Ҳусайнийнинг: «Ал-Хайру куллуҳу 
фи байтин ва мифтоҳу ат-тавозуъ ва аш-шарру куллуҳу фи байтин 
ва мифтоҳу ат-такаббур» («Яхшиликнинг жами бир уйдадирки, 
унинг калити тавозедир ва емонликнинг жами бир уйдадирки, 
калити такаббурликдир»). Маълумки, бир тоифа шайхлар амир- 
амалдорлар, шоҳу султоғгпарни ўз даргоҳларига йўлатмаганлар, 
мол-мулк эгаларининг дарвешликка алоқаси йўқ, деб айтганлар. 
Хожа Баҳоуддин Нақшбанд эса тасаввуфни «демократлаштириб», 
уни ҳаммага баробар таълимот, деб эълон қилди. Натижада 
темурий шаҳзодалар, ҳоким синф вакиллари орасидан чиққан 
айрим киш илар ўзларини фақру ф анога дахлдор ҳисоблаб, 
дарвеш лар сулукига кирганлар. Айрим тадқиқотчилар буни 
тасаввуфнинг халқчилликдан чекиниши, ҳоким синфлар ман- 
фаатини ҳимоя қилишга ўтиб олиши деб баҳолайдилар. Биз- 
нингча, бу бир томонлама қарашдир. Тўғри, тасаввуф ҳокимиятга 
ва ҳоким синфларга мухолифатла пайдо бўлиб, ҳунар аҳли, бена- 
волар манфаати ва қарашларини ифодалаб келган эди. Аммо Хожа 
Баҳоуддин тариқатда шоҳу гадо тенг, дейиш билан камбағаллар 
манфаатидан юз ўгирган эмас, аксинча, шоҳ-амирларни дар- 
вешликка тортиб, уларни ҳам тарбиялаш, шохдарни дарвешлар 
даражасига кўтариш ақидасини илгари сурган. Бу ўзига хос 
синфий келишув, муроса бўлиб туюлиши мумкин (Ҳилолийнинг
12 — Тасаввуф 177

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Шоҳу гало» достонида гадо ва шоҳ бир-бирига ошиқ бўлгани, 
бир-бирининг висолига интилганини эсланг), лекин аслида 
моҳиятан олиб қараганда, тасаввуф кучини кўрсатиш, шоҳдар- 
нинг дарвешларга итоатини амалий йўсинда қонунлаштириш эди. 
Ш унинг учун бу таълимот Ж омий ва Навоий каби гуманист 
мутафаккирларга маъқул бўлди, айниқса, Навоийнинг шоҳу гадо 
уйғунлигини таъминлаш ҳақидаги орзусига мувофиқ эди. Хуллас, 
Алишер Навоий эътиқодига кўра, дарвешлик фавқулодда қоби- 
лиятли танлангзн шахслар, махсус руҳий-психологик синов- 
лардан ўтган (чилла ўтириш, зикр, важд ва ҳоказо) одамлар- 
нинггина насибаси эмас. Ҳар бир пок тийнат, пок ниятли инсон 
яхши хулқи билан дарвеш рутбасига мушарраф бўла олади. 
Жумладан, шоҳпар ҳам. Энди шу нуқтаи назардан «Ғаройиб ус- 
сиғар» девонидан олиб таҳдил қилганимиз ғазалга яна мурожаат 
қиламиз. Унинг мана бу байти:

Шоҳга шоҳлик мусалламдур, агар бўлғай мудом
Ш оҳлиқ таркин қилиб, дарвеш ўлур ният анга.

Биз ният  сўзини алоҳида олиб, таъкидлаб тушунтирмоқчимиз. 
Чунки агар шу сўз бўлмаганда, мазкур байт мазмунидан Иброҳим 
Адҳам каби шоҳдикни тарк этиб, ларвеш бўлган шоҳ — ҳақиқий 
шоҳ, яъни у дарвешлар шоҳи (дарвешлар ўз ораларидан пешво- 
шоҳ сайлаганлар ва унга шоҳ дарвеш, шоҳ машраб деган унвонлар 
берганлар), ўз нафсининг ҳокими бўла олали, деган анъанавий 
ғоя келиб чиққан бўларди. Ният  сўзининг киритилиши билан 
байтнинг мазмуни бутунлай ўзгарган: агар шоҳда ҳар доим 
шоҳликни тарк этиб, дарвеш бўлиш нияти бўлса, шоҳлик унга 
ярашади, муносибдир, дейди Навоий. Бошқача изоҳласак, шоҳга 
дарвеш бўлиш учун тожу тахтни тарк этиш шарт эмас, балки 
кўнглида ана шу нияти бўлса етарли. Бу ният тахту тожнинг 
бебақолиги, бани одамнинг Ҳақ олдида тенг-баробарлиги, шоҳ 
ҳоким, эзувчи эмас, раҳбар, посбон эканини ҳамиша ёлига солиб 
туради. Боз устига ана шундай ният билан тахтга ўтирган шоҳнинг 
иши ривожда, салтанати барқарор. Зеро, дарвеш хислатлик шоҳ 
одил ва инсонпарвар бўлиши, улус ғамини ейиши аниқ. Мазкур 
ғоя Н авоий-Ф онийнинг машҳур форсий қасидаси «Туҳфат ул- 
афкор»да янада ёрқинроқ ифодаланган:

Шоҳ, ки ёд ач марг н-орад, з-ўст вайронии мулк,
Хусрави беоқибат хусри билоду кишвар аст.

(Ш оҳагар ўлимни эсга олмаса, у мамлакатнинг вайроналигига 
сабаб бўлади, чунки оқибатни — охиратини ўйламаган подшо 
юртнинг зиёнидир).

178
www.ziyouz.com kutubxonasi



Бу байтда қизиқ сўз ўйини ҳам бор: араб ёзувида «хусрав* 
сўзининг охирги ҳарфи тушириб қолдирилса, «хуср» — касофат 
қолади. Яна шу қасидадан:

Подшоҳе, к-аш гадойи фақр гаштан орзуст,
Чун гадое бошад он, к-аш подшоҳи дар бар аст,

(Ф ақир дарвеш бўлишни орзу қилган подшо подшоликни 
эгаллаган гадо кабидир). Кўриниб турибдики, бу ерда ҳам орзу- 
ниятнинг аҳамияти алоҳида таъкидланган. «Туҳфат ул-афкор» 
қасидасида шоҳ ва гадо қадриятини қиёслаш кенг суратда давом 
этади; шоир шоҳни банддаги шер (нафс домига илинган одам), 
шоҳликнинг ўзини эса қуруқ бош оғриқдан бошқа нарса эмас, 
деб айтади. Зотан, қасиланинг матлаиданоқ, шоҳ ва дарвеш 
масаласи тоза ташбеҳдар қўлланилган ҳодда кескин қилиб қўйил- 
ган:

Оташин лаъле, ки тожи хусравонро зевар аст,
Ахгаре баҳри хаёли хом пухтан дар сар аст.

(Подшоҳдар тожини безаган оловдай ёниб турувчи лаъл, яъни 
бошдаги хом хаёлларни пишириш учун чўғдир). Бу байтни илмий 
адабиётларда кўп марта учратгансиз. О лим ларим из ҳазрат 
Навоийнинг шоҳларга муносабатини аниқлаш учун келтирадилар 
ва аксар у Навоий умуман шоҳу султонларга салбий муносабатда 
бўлган, шунинг учун уларни мана шундай танқид қилган, деган 
фикрни тасдиқлашга хизмат қилади. Аслида эса, Алишер Навоий 
шоҳга эмас, балки шоҳликнинг ўзига салбий муносабат билдиради 
бу ерда. Байтдаги «хом хаёл» иборасига эътибор беринг. Нима бу 
«хом хаёл»? Бу — нафс, дунёга, унинг бойликларига ҳирсдир. 
Навоий тожни ҳдм шу арзимас «хом хаёл* ичига қўшади. Шоҳ 
бўлиб керилиш, салтанат завқи — хом хаёл. Уни эса дарвешлик 
чўғи билан пишириш керак, ўшанда шоҳлик ҳақиқий шоҳлик 
бўлиши мумкин. Навоийнинг бу шоҳ байти ана шундай чуқур 
маънога эга.

Улуғ шоир форс тилида яна бешта форсий қасида ёзган. Бу 
қасидаларнинг номланишидаёқ улар ҳам дарвеш сулуки таърифига 
бағиш ланганидан дарак беради, чунончи: «Насим ул-хулд» 
(«Жаннат шамоли»), «Руҳ ул-қудс» («Муқаддас руҳ»), «Айн ул- 
ҳаёт» («Ҳаёт чашмаси»), «Минҳож ун-нажот* («Нажот йўлбош- 
чиси»), «Қувват ул-қулуб» («Қалбларнинг қуввати»), Масалан, 
«Қувват ул-қулуб» қасидасининг матлаи:

Жаҳон, ки марҳалаи танги шоҳроҳи фаност,
Дар ў масоз иқомат, ки раҳи шоҳу гадост.

179

www.ziyouz.com kutubxonasi



(Жаҳон фано шоҳроҳига олиб борадиган тор манзилдир, шунинг 
учун унда кўп тўхтама, бу йўл шоҳу гадога бир).

Навоийнинг «Ғаройиб ус-сиғар» девонига киритган мухаммас- 
ларидан (Хусайн Бойқаро ғазалига тахмис) олинган мана бу банд 
ҳам мавэуимиз нуқгаи назаридан жуда муҳим:

Шаҳлик этгандин не ҳосил фақр сиррин билмайин,
Ҳеч ким мулки бақо султони бўлганму экин,
Ф онийи маҳз ўлмайин Султон Абулғози бикин,
Эй Навоий, лавлати боқий тиларсен васлилин,
Они касб этмак фано бўлмай не имкон оқибат.

Сатрлар ўзбекча бўлса-да, лекин соддалаб тушунтиришга эҳ- 
тиёж сезилмоқда. Яъни: Фақр —дарвешликнинг моҳияти, сирини 
билмасдан шоҳдик қилиш бефойда. Султон Ҳусайн Бойқародай 
батамом фоний бўлмасдан ҳеч ким бақо мулкининг султони 
бўлганми экан? Эй Навоий, Илоҳ висолига етиб, давлати боқий 
тиласанг, фано бўлмасдан бунга муяссар бўлиш мумкин эмас, 
ахир. Ҳа, боқий давлат — бу Илоҳ дийдори, қолгани ўткинчи, 
бебақо нарсалар. Бунда Навоий ва Ҳусайний — Ҳусайн Бойқаро 
ҳамфикр бўлиб майдонга чиққанини кўрамиз.

Шундай қилиб, шоҳучун баҳодирлик, лашкарбошилик қоби- 
лияти, ақлу заковат, доно вазирлар маслаҳати қанчалик зарур 
бўлса, дарвеш лик хислати ҳам шунчалик керак. Чунки бу барча 
фаолиятга тўғри йўл кўрсатувчи машъал. Ш оҳдарвеш  бўлмасдан 
туриб, адолатпарвар бўлиши қийин — А лиш ер Н авоийнинг 
тушунчаси шу. У умрининг охирида яратган «Маҳбуб ул-қулуб» 
асарида одил шоҳга «Ҳақдин халойиққа раҳматдир ва мамоликка 
мужиби амният», дея хулосавий ҳикмат билан таъриф берар 
экан, мисол қилиб яна Ҳусайн Бойқаронинг номини тилга 
олади:

Улус подшоҳи-ю дарвешваш,
Анга шоҳликдин келиб фақр хуш.

Навоий умрининг охирларида ёзган асарларидан яна бири 
«Тарихи мулуки ажам»дир. Унда Эрон подшоларининг тарихи, 
ишлари ҳикоя қилинади ва китоб Султон Ҳусайнга бағишланган 
маснавий билан якунланадиким, унда яна ўқиймиз:

Демай айни инсонки, инсони айн —
Ҳам инсону ҳам айн Султон Ҳусайн.
Шоҳо, келди шаҳпиқ мусаллам санга,
На шаҳтиқки дарвешлиқ ҳам санга,
Бўлуб салтанат тахтида фарқ жўй,
Шаҳ ўлса, вале бўлса дарвешхўй...

180
www.ziyouz.com kutubxonasi



Демак, шоир султонга бўлган ишончидан қайтмаган, ундаги 
дарвешлик собит хусусият эканига иқрор бўлиб, бу хислат унинг 
характерини белгилашдан ташқари, мамлакат аҳволига таъсир 
этиб, анчагина хайрли яхши ишларнинг амалга ошишига кўмак 
берганини кўрган. Жомий ва Навоий ўгитларига қулоқ солиб, 
золим амирларни жазолаши, заиф ва бечора кишиларнинг арз- 
додини эшитиши (гарчи мунтазам бўлмаса-да), ободончилик 
йўлидаги ишлари, балки, шунинг натижасидир.

Алқисса, Алишер Навоий тасаввуф таълимотини ҳаётга татбиқ 
этиш, уни яхши, намунали ахлоқ низомиясига айлантириб, инсон 
тарбиясида қўллаш тарафдори ва ташаббускори бўлиб майдонга 
чиққани аёнлашди. Бу мавзу улуғ адибнинг «Хамса»сида, хусусан 
қомусий мазмунли муаззам достони «Садди Искандарий»ла янада 
кенг ўрин олган, хилма-хил ривоятлар орқали бадиий-фалсафий 
йўсинда талқин этилган. Ш оҳ ва дарвеш муносабати бу асарда 
драматик тўқнашувлар, руҳий кечинмаларнинг можароли изтироб- 
лари, фожиалар замирида очилади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



суқрот -  комил инсон 
тимсоли

«Фарҳод ва Ширин» Алишер Навоийнинг машҳур асарларилан, 
уни ўрганишга бағишланган илмий-таҳлилий ишлар ҳам анча. 
Аммо, шунга қарамай, бизнинг назаримизда, достоннинг гаявий 
моҳияти, улуғ шоир кўзлаган мақсад-муддао ҳали очилган эмас. 
Дарҳақиқат, нега Фарҳод бошқаларга ўхшаган эмас, туғилганидан 
бошлаб ғамгин, безовта? Сеҳрли кўзгу, Юнонистон сафаридаги 
тилсимотлар, дев, аждаҳо ниманинг рамзи, бу ерларда, тоғларда 
истиқомат қилувчи донишмандлар-чи, улар кимлар? Нега Навоий 
воқеаларни тўғридан-тўғри Ш ирин билан учрашишдан бошла- 
маган, асарнинг тенг ярми афсонавий саргузаштлар тасвирига 
бағишпанган? Бу ва бунга ўхшаган саволларга, афсуски, мавжуд 
тадқиқотларда жавоб йўқ. Ҳолбуки, Навоий одлий эртакчи шоир 
эмас, унинг ҳар бир ифода-образи, лавҳа ва тамсилларида муайян 
умумфалсафий, кайҳоний-илоҳий маъно бор. Буни у асарнинг 
муқаддимасидаёқ қайд этиб ўтади:

Бу рангин саҳфа, билким. дарл боғи,
Аён ҳар лоласида иш қ доғи.

Яъни, мақсад ишқ дардини куйлаш. Бироқ бу оддий, заминий 
иш қ эмас, балки илоҳий ишқ, Фарҳод эса ана шу илоҳий ишққа 
мубтало соликдир. Гўдакнинг вужуди «шуълаи дард» билан 
йўғрилган, тили чиққан заҳоти иш қ ва ошиқлик сўзини айтар, 
ҳазин ва хастадил бўлиб ўсар, жисмонан бақувват бўлса-да, лекин 
оламға бепарво, ғалати эди. «Фарҳод» сўзининг асл маъноси нурли 
сиймо, бахти ўзига йўлбошчи демак. Аммо Навоий бу номнинг 
араб ёзувидаги ҳарфларига рамзий тус бериб, у фироқ, рашк, ҳажр, 
оҳ ва дардпан иборат, деб айтади. Чунки илоҳий иш қ юрагига 
олов солган одамнинг насибаси ҳижрон қийноқлари; у ўзи билан 
Илоҳ орасида тўсиқ бўлиб турган дунё ва жисмдан қутулиш 
изтиробларини чекиши шарт. Тақдири азал бу боланинг пешона- 
сига шуни битган ва у бундан қочиб қутулолмайди. Ш унинг учун 
унинг хориқулодца хислатлари киш иларни ҳайратга солади. 
Фарҳоцдаги раҳмдиллик, шоҳу гадога баробар муомалада бўлиб,

182
www.ziyouz.com kutubxonasi



«эл озоридан озор топиши», отаси таклиф этган тахт-тождан воз 
кечиши ҳам унинг дарвештабиатлиги, қалбан мол-дунёга қизиқма- 
ганидандир. Атрофидагилар эса Фарҳоднинг бу аҳволини тушун- 
майдилар Хоқон ўғлининг ҳазин кайфиятини кўтариш мақсадида 
ҳар хил тадбирлар қўллайди (томошалар уюштиради, тўртга қаср 
қурдиради, табибларга кўрсатади ва ҳоказо). Бу орқдли Навоий 
илоҳий ишқ дардида ёнган одам билан ушбу саодатдан бенасиб 
«фоний дунё» кишилари орасидаги руҳий-маънавий тафовутни 
кўрсатиб берган. Аммо шуниси ажибки, Фарҳоднинг ўзи ҳам 
бошида «ичию таши асири дард» бўлишига қарамай, нимага 
бундайлигини англаб етмайди. Фақат шуни биладики, ихтиёри 
ўзида эмас, аллақандай олов ёниб-ёндириб ўзига чорлайди, кўнгли 
ҳамиша нимагадир муштоқ. Бу ҳолнинг-да тасаввуфий талқини 
бор: Фарҳод дардининг боиси нима эканини билиш и, яъни 
ўзлигини англаши учун сулук йўлига кириб, маърифат манзил- 
ларини (мақомотни) босиб ўтиши лозим. Унинг зўр қобилият 
билан эгаллаган билимлари, жумладан, Қоран ва М онийдан 
ўрганган ҳунарлари ҳам, зоҳирий (дунёвий) билимлар бўлиб, улар 
тилсимотлар, яъни илоҳий сиру асрорни очишга кифоя қилмайди. 
Ирфоний-ботиний билимларни эгаллаб, илм ул-яқин даражасидан 
ҳаққ ул-яқин даражасига кўтарилиш, кўнгил оинасида ғайб жамо- 
лини акс эттира олиш учун эса у пири комил таълимини олиши 
керак эди. Фарҳоднинг хазинадаги кўзгуни биллур сандиқ ичидан 
ололмай (чунки у тилсимланган) Юнонистон сафарига, Суқрот 
ҳузурига отланишига зарурат шундан келиб чиқади.

Юнонистон — ҳикмат мамлакати, зотан, сандиқдаги «ҳикмат 
жаҳони» — кўзгу ҳам Искандардан қолган, уни юнон дониш - 
мандлари ясаганлар. Ҳакимлар тоғларда, ғорда яшайлилар Фарҳод 
ва у билан бирга борган одамлар аввал Суҳайло исмли ҳаким 
билан учрашадилар Суҳайло — Фарҳоднинг тариқат йўлидаги 
биринчи пири, у Суқрот даражасида комил эмас, оина сеҳрини 
очишга қурби етмайди. Аммо у Фарҳодга Суқрот ҳузурига бориш 
йўлини кўрсата олади. Кеэи келганда шуни айтиш керакки, тари- 
қатда бир неча пирнинг таълимини олиш расм эди, шайхлар ўз 
даражаларига қараб, шунингдек, муриднинг истеъдодини ҳисобга 
олиб, уни ўзларидан кучлироқ пирларга тақдим этганлар, натижада 
шогирднинг ирфоний қобилияти пирдан пирга ўтгани сари очилиб 
бораверган. Суҳайло ҳам «донойи огоҳ», кўнгли бедор одам, у 
Фарҳод енгиб ўтиши керак бўлган тўсиқлар — аждарҳо ва девдан 
хабар беради. Аждарҳо —■ нафс тимсоли, дев — салтанат тимсоли 
(ҳокимлик). Суҳайло Фарҳодга аждарҳони енгиш учун самандар 
ёғини туҳфа этади. «Оташгоҳларда юриб йиғганман бу ёғни», дейди 
у. Чунки самандар олов ичида яшайдиган жонивор. У — ишқрамзи. 
Фарҳод баданига самандар ёғини суртганда, аждарҳонинг ўти унга

183

www.ziyouz.com kutubxonasi



кор қилмайди — иш қоташ и нафс ўтини сўндиради, демоқчи буюк 
мутафаккир Навоий. Ўшал ишқи илоҳий оловиким, Фарҳодни 
мард ва қаҳрамон қилди, не-не бало-офатларни енгишга қудрат 
берди. Фарҳод Суҳайло сўзига амал қилиб, даҳшатли девни 
ўлдиргач, унинг бўйнидаги кумуш лавҳани олиб, унинг ёрдамида 
Жамшид жомини қўлга киритади. Жом гардишида Суқрот ҳузурига 
борадиган йўлни кўрсатувчи ёзув бор. Жоми Жамшидни қўлга 
киритиш и Ф арҳоднинг сулук тадрижида муайян мартабага 
эришганидан нишона эди. Чунки бу жомда «жаҳон ҳолоти равшан» 
кўринади, унинг ташқариси «комил замири* бўлса, ичи «андоқки 
соҳибдил замири». Демак, Фарҳоднинг ирфоний билими ошди, 
замири равшанлашди, руҳий олами бойиди. Аммо кўзгу сеҳрини 
очишга бу ҳали етарли эмас. Ш унинг учун у Суқрот томон 
интилади, лекин бу йўлда яна қанчадан-қанча мушкулликларни 
енгиши лозим. Водий билан Суқрот турадиган тоғ оралиғида 
кўпдан-кўп тилсимотлар бор, йўл бағоят оғир, илон-чаенларга 
тўла, ўр-қирлардан ўтиш керак. Тор сўқмоқнинг икки томони 
қиррали харсанг тошлар, пастда ваҳимали дарё оқади.

Фарҳод шу йўлдан ҳеч ёққа қарамай, «тез юриб», ўн бир минг 
қадам босиши керак, озгина чалғиса, ҳалокатга учрайди. Бу — 
солик Фарҳоднинг руҳиятида юз бераётган ўзгаришлар; унинг 
ироласи, сидқу вафосининг синовлари. Солик бутун диққати, қдлб 
торларини Илоҳ йўлига қаратсагина, муваффақиятга эришади. 
Фарҳодга тилсимотларни ечиб, мазкур йўлни босиб ўтишда Хизр 
раҳнамолик қилади. «Келубдурмен санго бўлмоққа ҳодий*, дейди 
у йигитга қараб. Хизрни Фарҳоднинг иккинчи пири деб қабул 
қилиш мумкин, аммо аслида у улуғ мақсад сари таважжуҳ этган 
Фарҳодга ғайбдан келган мададдир. Фарҳод Хизр маслаҳатига 
кириб, жомга қарайди ва унда Суқрот маскан тутган тоғни ҳдмда 
ғорни кўрали. Шайх қанча улуғ бўлса, у макон тутган тоғ ҳам 
шунча баланд ва маҳобатли, унга етишиш аэоби ҳам оғир. Тоғ — 
пирнинг улуғворлиги тимсоли, боз устига, қимматбаҳо маъданлар 
ҳам тоғ бағрида, яъниким пир — маърифат, билим кони. Ғорга 
борар йўлда Фарҳодга шер ва «темир пайкар» одам — робот дуч 
келади. Шер — ғазаб тимсоли, ғазабкорлик эса ҳокимлар, под- 
шоларга хос. Дарвешда ғазаб бўлмаслиги керак. Ш унинг учун 
Фарҳод шернинг оғэига Аҳриман девдан олгани Сулаймон хотами 
(бу ҳам ҳокимият рамзи) билан уриб, уни даф этади. Кейин темир 
пайкарни енгиш навбати келади. Унинг кўксида кўзгу бор, шу 
кўзгуни юэ қадам масофадан нишонга олиб уриш керак, агар ўқ 
кўзгуга тегмаса, темир одам ўқ отувчининг ўзини ҳалок этади, 
агар нишонга тегизилса, у ёниб йўқ бўлади. Темир пайкар — рўё- 
ёлғон тимсоли, айни вақтда дунё мўъжизалари рамзи, чунки 
дунёнинг ўзи ҳам мажоэ-ёлғон деб ҳисобланган. Дунё мўъжиза-

184

www.ziyouz.com kutubxonasi



ларига маҳпиё бўлган одам Илоҳга — Ҳаққа етолмайди, чалғийди. 
Фарҳод темир пайкар кўксини нишонга олиб, ўқ отади ва кўзгу 
синиб, ҳалиги махлуқ ёниб нобуд бўлади. Шундай қилиб, Фарҳод 
Суқрот даргоҳига мушарраф бўлишдан олдин аноният белгилари — 
нафс, давлат ва бойлик ҳирси, ғазаб, рўё-ёлғон қутқуларини 
бартараф этди, унинг кўнгил кўзгуси дунё ишқи ғуборидан тоза 
бўлди. Шу билан бирга, Фарҳоднинг илми ғайбдан хабардорлиги, 
ўз-ўзини англаш жараёни бошланди, пардалар бирин-кетин орадан 
кўтарилмоқда эди.

Фарҳод маш аққат билан ғорни топгандан кейин Алишер 
Навоий қуйидаги байтни келтиради:

Топиб кўп фикр ила ғор оғзиға йўл,
Киши топқон киби ёр оғэиға йўл.

Бу ўрицда ғор оғзининг ёр оғзига ўхшатилгани диққатни тортади. 
Ичи зим-зиё бўлган ғор ҳар қандай одамда ваҳима, қўрқув ҳиссини 
уйғотиши табиий, бироқ Фарҳод учун бу ғор ваҳимали эмас, балки 
ёр оғзини топган каби фараҳпи. Албатта, ёр деб Навоий Суқротни 
назарда тутаётир, у солик Фарҳод учун ҳақиқатан ҳам азиз дўст — 
ёр.

Қоронғи ғорга «жаҳонбин жомни» машъал қилиб кириб бора- 
дилар. Жом Фарҳоднинг мусаффо қалби рамзи эканини айтган 
эдик, яъни Суҳайло ва Хиэр таълими, мададлари туфайли рав- 
шанлашган солик қалби мапгьалдай йўлни ёритиб, пири комил 
сари етаклайди. Бир қанча зиналардан кўтарилгандан сўнг сало- 
батли бино кўринади, унинг айвонига чиқилгач, тўрдаги хона 
ичидан бир даста нур кўзга ташланади. Бу хона ичида гўё махфий 
сиру асрор олами бўлиб Суқрот ўтиради, нур — унинг чеҳрасининг 
зиёси. Суқрот меҳмонлар келишидан огоҳ, шунинг учун уларни 
ичкарига чорлайди. Шу ерда Н авоий воқеанинг бориш ини 
тўхтатиб, Суқрот ҳаким таърифига ўтади.

Суқрот, шоирнинг тавсифи бўйича, қуёш каби порлоқ сиймо, 
жисми пок руҳпан иборатдай, шахси ақлнинг ҳайкали бўлиб кўэга 
ташланали. У барча зоҳирий ва ботиний илмларнинг жамулжами; 
ҳамида ахлоқий хислати, тамкини ва заковати ҳайратланарли. 
Жисми тоэа жон каби мукаррам ва сафоли. Олами кубро, яъни 
Илоҳиёт оламини мужассам этган эот:

Келиб кўнгли анингдек баҳри зоҳир,
Ки анда зоҳир аввал то ба охир.
Юэи миръоти анвори илоҳий,
Илоҳий сиррини англаб кам оҳий '.

1 Камоҳий — охиригача

185

www.ziyouz.com kutubxonasi



Хуллас, Суқрот — камолот чўққисини эгаллаган комил инсон, 
ўзи бир жойла ўтирса ҳам, лекин руҳи бутун дунёни кезиб чиқади. 
Жамшил жоми, Искандар кўзгуси унинг кўнгил кўзгуси олдида 
хира. Кўнгли «махзани роз» бўлгани сабабли ҳрмма нарсадан огоҳ, 
барча воқеадан хабардор. Кимнинг пешонасида нима ёзилган, умри 
қандай тугаиди, муддао-мақсади нима — Суқрот буни олдиндан 
билади. Шунинг учун у нафақат хоқон хазинасидаги сандиқни очиш 
сирини, балки Фарҳоднинг келажагини ҳам башорат этади. Бироқ, 
Суқрот аввал хоқон билан унинг вазири Мулкорони қабул қилали. 
Фарҳодга ҳамроҳ бўлиб, машаққат чекканлари эвазига уларга узоқ 
умр ва беқиёс бойлик ваъда этади, бардамликни таъминлаб 
турадиган «муҳра» беради. Аждарҳо ва дев жангида Фарҳод қўлга 
киритган ганж билан Сулаймон узуги (хотам), Жамшид жомини 
ҳам хоқонга қайтаради. Чунки булар Фарҳодга керак эмас эди. 
Ҳоқон ва Мулкоро — дунё одамлари, шу боис уларнинг талаби, 
хурсандчилиги ҳам дунёвий, яъни бойлик, еру мулк ва ҳокимият. 
Суқрот хоқон ва вазирни рози қилиб, (Фарҳод билан яккама- 
якка суҳбатлашади), уни ўз фарзандидай эъзозлайди. Чунки бу 
йигит сиймосида у эътиқоди, сулукининг давомини кўрган эди. 
Навоий тасвирига кўра, Суқрот Фарҳодни неча юз йилларлан бери 
кутади. «Ҳакими жаҳонбин» Фарҳодга қараб дейди:

Муни бипким, жаҳон фанийдур асру,
Ҳақиқат аҳли эиндонийлур асру.

Ушбу байтда Навоий Суқрот тилидан тасаввуфнинг икки 
муҳим ғоясини баён этган. Биринчи ғоя — дунё ўткинчи, фо- 
нийдир, шу сабаб унга кўнгил боғлаш хато. М инг йил яшаб, ер 
юзини олсанг ҳам оқибат бир кун ўласан, дейди Суқрот. Хоқон 
умри узайганига хурсанд, лекин у ахир абадий эмас. Фақат Мутлақ 
Илоҳ абадий ва унинг ишқида ёнган ош иқ ҳам абадийлик бахтини 
топади:

Чу маҳбуби ҳақиқий Уддурур, Ул,
Анинг васли сари қать айламак йўл.
Гар Ул маҳбуб васли бўлди уммед,
Будур иқболи сармад, бахти жовид.

Инсоннинг яшашдан мақсади «Ҳақ амриға маъмур бўлмоқ», 
бундан ўзга иш лардан эса ўзини сақлаш дир Б ироқ Ҳақ ва 
ҳақиқатни севиш, илоҳий маърифат жомини нўш этмак осон иш 
эмас. «Бу йўл ичра беҳад дарду ғам бор», — деб айтади Суқрот. 
Негаки, Ҳақ ошиғи учун тана-вужуд ва дунёнинг ўзи бамисоли 
бир зиндон. Ўзликдан қутулмай Ҳ ақ жамолига етиш, бақога 
мушарраф бўлиш мумкин эмас:

186
www.ziyouz.com kutubxonasi



Бири — ўалукни қилмоқ бўлди фоний,
Яна бир — доғи топмоқ бўлди они.

Бу байт сўз ўйини асосида тузидган. Суқрот (Навоий) фикрига 
кўра, Ҳаққа етишиш йўли икки қадам масофадек гап, лекин бу 
икки қадамни босиб ўтиш учун минг йиллик машаққат сарф- 
ланиши керак, зеро, бу икки қадамнинг бири — ўзлиқдан воз 
кечиш, иккинчиси — ўзликни топиш, яъни ўзликдан воз кечмай 
туриб, чин илоҳий ўзликни тополмайсан. Навоий талқинидаги 
иккинчи тасаввуфий ғоя ана шу.

Шу тариқа, Суқрот Фарҳодга дунёнинг тузилиши, оламизод 
хилқати ва вазифаси, ваҳдат асрори, фано ва бақо, ишқи ҳақиқий 
ва ишқи мажозий хусусида гапириб беради; ошиқ йигитнинг «сар- 
навишти» — тақдирини, бошига тушадиган мушкулликлару топа- 
жак саодатини шарҳлаб беради. И ш қнинг икки тури ҳақида 
Навоийнинг «Ҳайрат ул-аброр», «Лайли ва Мажнун», «Маҳбуб 
ул-қулуб» ва «Лисон ут-тайр» асарларида ҳам фикрлар айтилган. 
Ш оир ҳар гал мажозий ва ҳақиқий иш қни солиштирар экан, 
ўқувчига тушунарли ва таъсирли бўлиши учун янги-янги қиёсларни 
мисолга олади. Масалан, «Ҳайрат ул-аброр»да мажозий ишқни ер 
қаъридаги тош ларни лаълу олмосга айлантирувчи ҳароратга, 
«Лайли ва Мажнун»да эса «кимиё», яъни мисни олтинга мубаддал 
этувчи сеҳрли фанга ўхшатади (Аммо «кимиёланиш» ҳам олов 
таъсирила юз беради). «Фарҳод ва Ширин» достонида эса мажозий 
ишқ тонг ёруғига, ҳақиқий ишқ қуёшнинг ўзига қиёс этилган. 
Суқрот бунинг маъносини тушунтириб, мажозий ишқни солик 
вужудини фано этувчи, илоҳий ваҳдатга олиб борувчи куч деб 
таърифлайди. Модомики, инсон ўзликдан қутулмай, Илоҳга етол- 
мас экан, демак, ана шу жараённи тезлаштирувчи чора, восита 
керак:

Бу ўэлукдин қутулмоқ чорасози.
Нима йўқ, ўйлаким ишқи мажозий...
Мажоэий ишқ бўлди субҳи анвар,
Ҳақиқий ишқ анга хуршили ховар.

Мажозий иш қ жараёнида ошиқ обдон синовдан ўтади, унинг 
тани бир қуруқ хасдай бўлиб қолади ва ҳақиқий иш қ «барқи 
чоқилғоч», зумда ёниб кулга айланади, яъни ошиқ, руҳи қутулиб, 
абадият— ваҳцониятга эришади.

Фарҳод ана шу жараённи босиб ўтиши, ишқи мажозий ўтида 
ўртанмоғи даркор, деб хабар беради Суқрот. Аммо ишқи мажозий 
«мазҳар»сиэ содир бўлмайди.

«Мазҳар» — сиймосида илоҳий жамол акс этган киши. Ошиқ, 
уни кўриб, шайдо бўлади, ўзининг борлиғини унутиб унга инти-

187

www.ziyouz.com kutubxonasi



лади. Лайли М ажнун учун, тарсо қизи Ш айх Санъон учун, 
амирнинг ўғли Шайх Ироқий учун, муғанний аёл Шайх Рўзбеҳон 
учун «мазҳар» эди. Фарҳоднинг мажозий ишқи учун «мазҳар» 
(мазҳар — зуҳурланиш, инъикос демак) Шириндир. Мазҳар Вужу- 
ди мутлақнинг сифатлари ва беинтиҳо Ҳ усннинг қудратини 
намойиш этади, у миръот ёки ораз, илоҳий файз аёнлашган объект 
(«шайъ»). Ҳусн ва Ишқтортилиши (Навоий буни «кашиш» дейди), 
ўзаро можаролари ушбу достонда Фарҳод ва Ширин тимсолида 
давом этган.

Фарҳод, шундай қилиб, Суқрот ҳузурига борар йўлда маърифат- 
нинг бир қисм и— мақомот манзилларини босиб ўтди, пири 
муршид— комил инсон суҳбатидан баҳра топиб, ўз дарди нима 
эканлигини билди; ишқ, сулук моҳиятини англади — ўзлигини ва 
илоҳиётнинг сеҳру синоатини таний бошлади. Суқрот унга отаси 
хазинасидаги кўзгу сирини ҳам айтиб беради. Фарҳод кўзгуда 
нафақат Ш иринни, балки ўзини ва ўзи бошдан кечириши лозим 
бўлган воқеаларни кўради. Чунки кўзгу бу ерда ўша комил инсон 
Суқротнинг қалби.

Фарҳод энди чинакам мажнун ошиққа айланади, савдойи ки- 
шига ўхшаб қолади. Умуман, Ф арҳоднинг М ажнунга ўхшаш 
жиҳатлари жуда кўп. Иккаласи ҳам ошиғи беқарор, дардманд ва 
хастадил. Фарҳод каби М ажнуннинг ҳам гўдаклигидан ғалати 
хислатлари аён эди, тақдир бу икки йигитга ишқоловида ўртаниш- 
ни насиб этган. Уларнинг маҳбуба қошида ҳушдан кетишлари, 
оёқларига занжир солиниши, ишқсиз улусдан маломатлар чекиш- 
лари ва бошқа воқеалар ўхшаш. Навоий бир мавзу — мажзуб 
соликнинг мажозий ишқини икки хил шароит ва адабий материал 
тасвирида гавдалантирган. Мажнун бипимли, шоир йигит, лекин 
у жуда ожиз, ҳарифларга, муҳитга бироз бўлса-да қарш илик 
кўрсатишдан маҳрум. Фарҳод эса иш қ билан жавонмардликни 
уйғунлаштиргани учун ҳунари ва жисмоний қобилиятини ишга 
сола олади, қаҳрамонликлар кўрсатади. Хуллас, шоир тасаввуфий 
ишқ ғоясини икки хил тарзда тасвирлаб берган. Шуниси ҳам борки, 
Мажнун ишқи болалигиданоқ ошкор бўлади: мактабда Лайлини 
кўриб, унинг ишқида барчани унутади. Яъни Мажнун сулукнинг 
мақомот босқичини ўташга зҳтиёж сезмаган, биратўла ҳол даража- 
сини эгаллаган солик образи. Фарҳод саргузашти эса икки қисмдан 
иборат. Биринчи қисм (Ю нонистон сафари) — пирга эришиш 
қийинчиликларидан ташкил топган бўлса, иккинчи қисм ёрга 
етиш изтиробларидир. Ана шу иккинчи қисмда унинг аввалда 
яширин бўлган ишқи ошкора тус олиб, ҳол мартабасига кўтари- 
лади, яъни Мажнун даражасига етади.

Денгиз сафари, қароқчиларга қарши жанг, дашту водийларда 
саргардон кезиш, тоғ кесиб сув чиқариш — буларнинг ҳаммаси

188

www.ziyouz.com kutubxonasi



рамзий маънода ошиқнинг мажозий иш қ йўлида чеккан руҳий- 
психологик азоблари, ҳажр қийноғи. Шу каби Хисрав ҳам илоҳий 
ишқдан маҳрумлик, дунёвий зулмнинг тимсоли Хоқон ва унинг 
саройидаги киш илар илоҳий иш қни туш унмаган зоҳирбин 
кишилар бўлсалар-да, бироқ улар ошиққа зулм қилмаган эдилар. 
Хисрав эса Фарҳоднинг ашаддий душмани бўлиб чиқади. Бунла 
Навоий икки хил маслак, икки хил инсоний даражани қиёслашга 
имкон топган: Хисрав ҳам ўзини Ширинга ош иқдеб эълон қилади. 
Ш иринни севаман, дейди. Аммо Хисрав ишқи билан Фарҳод ишқи 
орасида ер билан осмонча фарқ бор. Хисрав ишқи Алишер Навоий 
«Маҳбуб ул-қулуб»да баён этган иш қ «маротиб»ларидан бирин- 
чиси — авом ишқига тўғри келади. Чунки Хисравнинг мақсади 
Ш иринни хотин қилиб олиш ва ўз ҳарамига қўшишдир. У зўрлик 
билан бунга эриш моқчи бўлади, шунинг учун Арманистонга 
лаш кар тортиб келади. Унинг иддаолари шоҳона, ишқи ҳам 
хисравларга хос. У Фарҳоднинг ишқини тушунмайди, уни «жинни», 
«мажнун», дея камситади. Фарҳод ишқи эса пок ва илоҳий. Буюк 
муаллиф Фарҳод билан Хисрав «мунозара»сида ишқ ҳақидаги икки 
хил тушунчани қиёслайди. Бу «мунозара» достоннинг ўзагидир. 
Н авоий дунёқараш и, мақсад-муддаоси худди шу ерда аниқ 
ифодаланган. «Мунозара»дан бир-икки байт мисол келтирамиз:

Деди: қайдин сен, эй мажнуни гумроҳ?
Деди: мажнун ватандин қайда огоҳ.
Деди: недур санга оламда пеша?
Деди: иш қ ичра мажнунлик ҳамиша

Кўринадики, Хисрав ҳам, Фарҳод ҳам «мажнун» деган сўзни 
тилдан қўймайдилар, лекин Хисрав буни кесатиш, камситиш 
маъносида ишлатса, Фарҳод ифтихор билан бу сифатни ўзига 
муносиб билади. Зеро, Хисрав назарила гадонинг, жиннининг 
маликани севиши, бунинг устига малика ҳам уни яхши кўриши 
мумкин эмас. Мағрур шоҳ ҳамма нарса, жумладан, Ширин ҳам 
меники бўлиши керак, деб ўйлайди. («Гадолар қилмасун деб шоҳға 
ширкат»), Шу тариқа, Навоий Ҳақ йўлида сайр этувчи ориф инсон 
ишқи билан салтанат соҳиби шоҳ «ишқи»ни солиштириб, ҳақиқий 
ошиқ қандай бўлиши кераклигини Фарҳод тилидан баён этган. 
Ҳақиқий ошиқ чиндан ҳам ўзини унутган мажнундир, у парво- 
надай ўтга талпинади. И ш қ ўтида ёнмай киши ошиқ бўлолмайди, 
дейди Фарҳод Хисравга қараб, аммо бу куймак саодатидан «жоҳ 
аҳли маҳрум!» Навоий эътиқодига кўра, ошиқлик ва шоҳлик 
(умуман мансаб) бир-бири билан келишмайдиган тушунчалар. 
Достонда Навоий ёниб, берилиб тасвирлаган ишқ ғоясининг муҳим 
томони бу. Гарчи Фарҳод ҳам аслида шаҳзода бўлса-да, бироқ у

189

www.ziyouz.com kutubxonasi



тож-тахт илинжи, ганжу хазинадан буткул воз кечиб, иш қ гавқа- 
рини танлади. Хисрав бўлса, шоҳлик ғурури билан маст, демак, у 
илоҳий ишққа нолойиқ. Чин ошиқ на расволикдан, на эл мало- 
матидан, на ўлимдан қўркдди. Ёр васли зўрлик, манманликни эмас, 
зорлик ва ниёз билан ранж чекишни тақозо этади. Хисравнинг 
омиёна саволлари, дўқ-пўписаларига Фарҳод орифона жавоблар 
қайтариб, уни мот этади. Ушбу «мунозара* Низомий Ганжавийнинг 
«Хусрав ва Ширин», Хусрав Деҳлавийнинг «Ширин ва Хусрав» 
асарларида ҳам бор. Бироқ уларда ишқ масаласида икки қутбнинг 
тўқнашуви, шоҳу дарвеш дунёқарашидаги чуқур зиддият Навоийда 
бўлганидек кескин ва аниқ ифодаланган эмас. Боқеан, улуғ ўзбек 
шоири буни «Фарҳод ва Ширин» муқаддимасида қайд этиб, салаф- 
ларда тасаввуфий орифона иш қтасвири намоён эмас, улар кўпроқ 
Хусравга маддоҳлик этганлар, дейди. Ваҳоланки, ш оирнинг 
вазифаси дардли диллар розини куйлашдир. Шу мақсад йўлида 
Навоий Фарҳодни марказий қаҳрамон қилиб олади, худди шу 
тасаввуфий мазмун Навоий асарини Низомий ва Хусрав Деҳлавий 
достонларидан ажратиб туради.

Бундан кейинги бутун воқеалар тасвирида ҳам Алишер Навоий 
рамзийлик билан ҳаётийликни (мажоз билан ҳақиқатни) ғоят 
санъаткорона қўшиб олиб боради. Хисрав бутун қўшини билан 
Фарҳодга бас келолмайди, чунки Фарҳодда илоҳий қудрат бор: 
дунёвий куч илоҳий қудратни енгиши мумкин эмас. Хисрав акду 
донишда ҳам Фарҳоддан енгилади: чунки ориф инсоннинг би- 
лими, ақли олдида дунёвий билимлар арзимас. Хисрав дунё тимсоли 
бўлгани учун унда ғофиллик ва жоҳиллик билан бирга маккорлик, 
бебурдлик ва номардлик ҳам мужассам. Яъни илоҳий хислатдан 
маҳрум одам ёмонликнинг ҳамма кўринишига қўл ура олади. Унинг 
энг катга гуноҳи Фарҳоддек покиза, Тангри суйган одамга жабр 
этиб, уни зиндонда занжирбанд қилиши эди. («Ҳақиқат аҳли 
зиндонийдур асру»), Шу тариқа, осий ернинг гофил бандалари ва 
қудсий руҳ, кенг миқёсда олганда, Мутлақиятга муштоқ руҳ билан 
моддий дунё орасидаги зиддият авжига кўтарилади. Хисрав золим 
ф алакнинг қўли бўлиб ош и қ  Фарҳод бошига ситам тош ини 
отаверади, Ф арҳодни «мазҳар»и, жонон дилбари Ш ириндан 
ажратади — ҳажр туни ошиқ қуёшини беркитади. Зиндон, тоғлар 
орасидаги Салосил дев қалъасида қамалиш (Салосил — занжирлар 
дегани) ва ҳоказо эпизодлар тасаввуфий маънода соликнинг ҳол 
мақомидаги руҳий манзаралари кўринишидир. Ш иринни кўрганда 
ҳушни йўқотиш — мушоҳада авжида илоҳий нур кўнгидда акс этиб, 
ҳайратга тушиш ила гойибона сирлашувдир. Фарҳоднинг занжирдан 
озод бўлиб, ошиқ-маъшуқ мактублари — маҳбуби ҳақиқий бўли- 
шига қарамай, Хисравга қарши чиқмаслиги, ваҳший ҳайвонлар 
билан дўстлашуви (Мажнун каби) — соликнинг «самоъу важдга»

190

www.ziyouz.com kutubxonasi



берилиб, жисмини унута бошлаши на фанога яқинлашувилан 
нишона. Ширин ҳам бу асарда фақат маъшуқа («мазҳар») эмас, 
балки ош иқ ҳам. чунки Ҳусн билан И ш қ ажралмас, улар бир- 
бирига интилиши муқаррар қонуният. Фарҳод ва Ш ирин ҳажр 
қийноқлари остила жисман заифлашиб, ахири жонлари танадан 
хориж бўлади, яъни икки руҳ моддий дунё зиндонидан қутулиб, 
ўзаро қовушади...

Агар Алишер Навоий сўфиёна ғояларни биз айтгандек баён 
этиб кетганда, ҳис-ҳаяжон, кечинмалар тўлқинини ифодаловчи 
санъат асари юзага келмас, балки тасаввуф таълимотининг наза- 
рияси ҳақида шеърий рисола яратиларди, холос (шундай асарлар 
анча). Унда асарнинг таъсирчанлиги бу даражада бўлмас, сўфиёна 
ғояларнинг ўзи-да ўқувчи юрагига сингмасди. Ишқни мажоэий 
усулда тасвирлашдан мақсад уни реал ҳаётий материал орқали 
кўрсатишдир; тирик инсонларнинг шавқу завқи, ғам ва шодлик- 
лари, кураш ва драмалари образларда, воқеа-ҳодисалар тасвири 
жараёнида берилади, натижада сўфиёна дард ғалаёни кенг ўқув- 
чилар таъбига мос келадиган саргузашт ишқий қисса ичида гавда- 
ланади. Буни фалсафий-тасаввуфий маънони ҳаётий материал 
орқали бадиий талқин этиш, деб аташ мумкин. Зотан, ҳаётнинг 
ўзи бутун мураккаблиги, зиддиятлари билан Илоҳ илмининг 
тафсири, образларда кўринишидир. Шундай экан, шоир хоҳ мажоз 
йўсинила бўлсин, хоҳ тўғридан тўғри ҳақиқатни қаламга олсин — 
у Буюк Тангри маърифатининг бадиий талқинчиси бўлиб майдонга 
чиқади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ИШҚ ОТАШИНИНГ САМАНДАРИ1

Лайли ва Мажнун севгиси Ш арқнинг шуҳратли афсоналарилан 
бири. Кдаимда кўчманчи араб қабилалари орасида пайло бўлган 
ушбу маҳзун қисса асосила форсий ва туркий тилларда ўнлаб 
ажойиб достонлар яратилди. Жумладан, улуғ узбек шоири Алишер 
Навоий безавол «Хамса*сининг учинчи достони ҳам «Лайли ва 
Мажнун* деб номланади. Дарсликлар, умумий тадқиқотлардан 
ташқари, «Лайли ва Мажнун» махсус илмий ишларда тадқиқ 
этилган. Аммо, афсуски, инқилобдан кейин давом этган нотўғри 
мафкуравий сиёсат, дину эътиқод, тасаввуф таълимоти ва умуман, 
тарихга, ўтмиш маданиятига салбий муносабат ҳамда ғаразли 
қарашлар илмда юзакичиликни, бир ёқлама, хато усул ва йўна- 
лишларини вужудга келтириб, Навоий ижодининг туб моҳияти 
ва улуғвор салоҳиятини очиб беришга тўсиқ бўлди. Натижада, 
шоирнинг ислом фалсафаси қадриятларидан озиқ олган ҳақиқий 
ҳаётбахш инсонпарварлиги халқдан яшириб келинли. (Албатта, 
биз зинҳор навоийшуносликда қўлга киритилган ютуқларни инкор 
этмоқчи эмасмиз, бироқ, камчиликларни айтмасдан ҳам иложимиз 
йўқ, чунки бусиз Навоий ижодини англаш ва англатиш борасида 
олға қараб бориш мумкин эмас.)

«Лайли ва Мажнун» таҳлилига бағишланган тадқиқотларда ҳам 
асарни «керакли» ва «кераксиз» (ёхуд «зарарли» ва «фойдали») 
қисмларга ажратиб, далил-исботсиз ўтмишни ёппасига қоралаш, 
улуғ мутафаккир ғояларини замонага мослаб «тарашлаш», бу ҳам 
етмагандек, Навоийдек буюк зотни адашиш ва янглишишларда 
айблаб, танқид қилиш давом этган. Достон мазмуни «Зайнаб ва 
Омон» хилидаги асарлар каби «соииалистик жамият қуриш ғоя- 
си»га хизмат қилиш нуқгаи назаридан таҳпил қилинган: қиз ва 
йигит бир-бирини севали, аммо феодал муҳит, жоҳил ва қотил 
оталар уларга тўсқинлик қиладилар, оқибатда икки ёшнинг севгиси 
хазон бўлади. Хулоса: Навоий ўз даврини қоралаган, инсоний 
туйғуларни бўғувчи муҳитни ёмонлаб, келажак бахтли ҳаётни орзу

'Б. Эралиев билан биргаликла ёэилган.

192

www.ziyouz.com kutubxonasi



этган. Қарийб барча тадқиқотларда мана шу схема бўйича фикр 
юритиш у ёки бу тарэда давом этиб келди. Ҳатто тасаввуф ҳақида 
қимматли тадқиқотлар яратган, «Ш арқ адабиётини тасаввуф таъ- 
лимотидан ажратиб ўрганиб бўлмайди», — деган фикрни баён этган 
атоқли олим Е.Э. Бертельс ҳам мафкуравий таэйиқларга дош 
беролмай, «Лайли ва Мажнун»даги ипоҳий муҳаббат ғоясини инкор 
этган. Унинг кўрсатишича, достонда «асосан, инсонга муҳаббат, 
унга ҳамдардлик ва унинг изтиробларини» тасвирлаш биринчи 
ўринда туради. Навоий «инсонга беэътибор қараш, инсон ҳаётини 
заволга олиб келадиган урф-одатларга амал қилиш натижаси 
қандай оқибатларни юзага келтириш ини бизга мисол қилиб 
келтиради...». Олим Алишер Навоийда «ўзгача муҳаббат... сўфийлик 
концепиияси билан боғлиқ муҳаббат ғоясини тасвирлаш истаги» 
мавжудлигини қайд этади-ю, лекин орқасидан дарров қўшиб 
қўяди: «Бироқ Навоий мазкур концепциядан онгли тарзда бутунлай 
воз кечади, чунки унга илоҳий муҳаббат эмас, балки оддий 
инсоний севги ҳис-туйғулари лозим». (Е.Э. Бертельс. Избраннме 
труди. Навои и Джами. —М., 1965. С.122).

Диққат қилсангиз, Е.Э. Бертельс фикрларида ички қарама- 
қарш илик борлиги сезилади, агар Навоий мутасаввиф шоир 
сифатида ўрганилса, унинг инсонпарварлигига путур етади, деган 
ҳадик бор. Чунки дин — афюн, тасаввуф — «реакцион мистик 
оқим», деб қатьий қора тамға босилган-да! Шунинг учун олим 
илоҳий муҳаббат билан инсоний муҳаббатни зид қўйиб, Навоийни 
инсоний муҳаббат куйчиси, «урф-одат»лар танқидчиси қилиб 
кўрсатишга зўр берган. Ваҳоланки, Алишер Навоий чинакам 
инсонийпикни айнан илоҳийликда, илоҳий файздан баҳраманд- 
ликда кўради. Ахир Қуръони каримда бир неча жойда инсон 
Худонинг ердаги халифаси, у энг мукаррам зот, махлуқотнинг 
гултожи, дея таъкидланади. Алишер Навоий инсоннинг ана шу 
шарафга муносиб бўлишини истайди, нафси шайтон йўлига кирган 
риёкор шайхлар, шариату тариқатни сохталаштирувчи кишиларни 
нафратли сатрларда мазаммат этади. Ш оирнинг ишқ тушунчаси 
шу эътиқодга асосланади, яъни пок муҳаббат покиза инсонлар 
қалбидан жой олиши мумкин. Мажнун ишқи бу борада олий на- 
муна, чунки у бутун вужуди, жону дили ила Илоҳни севади, айни 
вақтда эса шафқат-муруввати, нажиб ахлоқи-ю беқиёс истеъдоди 
билан энг гўзал инсондир. И ккинчи тарафдан, пок инсоний 
муҳаббат ва илоҳий ишқни бир-бирига зид қўйиш нораво, аксинча, 
улар ўзаро боғлиқ, бири иккинчисидан ўсиб чиқадиган фазилат 
деб қаралган.

Апишер Навоийнинг ишқ фалсафасини шу нуқтаи назардан 
текшириб, унинг бадиий тафаккур тарзи, исломий-тасаввуфий 
халқпарварлигини ёритишга аҳд қилган одамга биринчи раҳнамо
13 — Тасаввуф 193

www.ziyouz.com kutubxonasi



улуғ шоирнинг ўзилир. Чунки алиб назарий-таълимий асарларила 
ҳам, достонларила ҳам ишқ ва унинг хусусиятлари, ошиқлик одоби 
ва изтироблари, «мажозий» ва «ҳақиқий» ишқнинг маъно-моҳияти 
нимадан иборатлигини махсус тушунтиради, тасвирланаётган 
воқеалардан қандай мақсад кўзда тутилаётганини айтиб ўтади. 
Масалан, «Маҳбуб ул-қулуб»да Навоий ишқнинг «маротиб»лари 
борлигини айтиб, унинг уч турини қайд этади: нафсоний ишқ 
(«авом ишқи»), мажозий иш қ («хавос*—хос кишилар ишқи) ва 
илоҳий иш қ (авлиёлар иш қи). Бу ўринда Н авоийнинг «ишқ 
маротибдур* деган сўзига диқкдт қилишингизни истардик, зеро, 
«маротиб» (мартабалар) сўзи тариқат аҳлининг истилоҳпаридан 
бўлиб, у соликнинг руҳий-маънавий тараққиёт даражасини белги- 
лайди. Демак, ишқ — инсоний камолот даражасини кўрсатувчи 
фазилат. Бундан ташқари, авом ва хавос тушунчалари ҳам тариқатга 
боғланади. «Авом» деганда Навоий саводсиз, оддий халқни назарда 
тутмаган, балки умуман, илоҳиёт тажаллиётини қалбан ҳис 
этолмаган, борлиққа зоҳиран муносабатда бўлиб, жамиятнинг 
расму одатларини бажаришдан нари ўтолмайдиган кишиларни 
назарда тутади. Бундай кишилар қаторига билимдон муфтий- 
муллалар-у илми ботиндан бехабар шайху зоҳидлар ҳам кирган. 
Шу каби, «хос кишилар»— аслзодалар табақаси, шоҳ-амирлар 
эмас. Навоий мазкур истилоҳни кўнгил амрига амал қилиб, Тангри 
йўлида заҳмат чекувчи, дили ва тили Ҳақ ёдидан бўшамайдиган 
чин сўфийларга нисбатан қўллаган. Бу инсонларнинг кўнгил кўз- 
гуси дунёвий ҳирсу хавас ғуборидан тозалангани сабабли «пок 
кўзни пок назар била пок юзга» солиб, «пок мазҳар», яъни илоҳий 
жамол акс этган алоҳида одамларни севиш «воситаси била»... 
маҳбуби ҳақиқий (яъни Худо) жамолилин баҳра олмоққа мушар- 
рафдирлар. (Алишер Навоий. Маҳбуб ул-қулуб. Асарлар, МАТ, 14- 
жилд, 66, 67-бетлар).

Навоийнинг ушбу сўэларидан қуйидаги хулосалар келиб чиқади: 
1. Пок муҳаббат ҳар қдндай жисмоний лаззатлар, жинсий қўши- 
лишлар интилишидан холи бўлиши керак. 2. Бундай ишқ фақат 
«аҳли сулук»— комил инсонларга хос. 3. Улар Илоҳ жамоли эуҳур 
этган («мазҳар») кишиларни севиши мумкин. 4. Бу «мазҳар»ни беҳад 
сидқ ва дарду ошуб билан севиш орқали ҳақиқий ишқдан баҳра 
оладилар. Шундай ишқнинг адабиётда тасвирланишини Навоий 
«ҳақиқзт асрорини мажоз тариқи била» куйлаш, деб таърифлайди. 
«Лайли ва Мажнун» достонининг моҳиятини ҳам ана шу «мажозий 
ишқ»нинг тараққий этиб, «ҳақиқий ишқ»қа айланишини образлар 
орқали кўрсатиб бериш ташкил қилади. Бунда Мажнун — Ҳақ 
жазбаси теккан, Ҳақ жамолини кучли шавқ билан соғинган солик 
тимсоли бўлса, Лайли илоҳий тажаллиёт нури порлаган ўша 
«мазҳар»дир.

194

www.ziyouz.com kutubxonasi



Хўш, нега илоҳий ишқ «мажоз услубида» тасвирланиши керак, 
илоҳий муҳаббатнинг ўзини бевосита куйлаш ҳам мумкин-ку? Нега 
«мажозий ишқ» тасвири бунча дардли, аламли, Мажнуннинг оҳу 
ноласи, ўртаниш -ёниш лари бу қадар муболағали, маҳобатли? 
Нима учун у бунчалик эаифу хор, ожиз ва ночор қилиб ифода- 
ланган? Навоий достонида мазкур саволларга ҳам жавоб бор. 
Асарнинг охирги бобларидан бири «Ишқ таърифидаким...» деб 
номланади ва унинг биринчи байти мана бундай:

Эй ишқ, ғариб кимиёсен,
Бал оинаи жаҳоннамосен.

Ш оир ишқни кимёга ва оинаи жаҳоннамо, яъни оламни кўрса- 
тувчи кўзгуга ўхшатган. «Кимё» — ҳозирги тил билан айтганда 
химия, аммо бу сўзнинг мўъжиза, мўъжизакорлик деган маънолари 
ҳам бор. Айтишларига қараганда, қалимги кимёгарлар мис ва бошқа 
маъданларни юқори ҳарорат таъсирида олтинга айлантириш  
мумкин, деган хаёлга ишониб, бу орзу йўлида кўп куч сарфла- 
ганлар. Навоий ана шу афсонага ишора этиб, одам аслида 
тупроқдан яратилган, аммо ишқ оташининг «кимёлиқи» туфайли 
у олтинга айланали, яъни ишқ инсон вужудини пиширадиган, 
ҳар хил чиқиндилардан тозапайдиган олов, дейди. «Чиқиндилар» — 
инсоннинг жисмоний тапаблари, ҳирсу ҳавас, очкўзлик, фаҳш, 
ҳасад ва ҳоказо ношоиста хусусиятлар, умуман инсон руҳини 
илоҳиётдан ажратиб турувчи нарсалардир. Ана шу ёмон хислат- 
лардан қутулиш жараёни бағоят оғир кечадиким, ош иқ ёки 
соликнинг оҳу ноласи, изтироблари шундан. Ошиқ шунинг учун 
«ҳажр ўти»да қийналишга маҳкум. Навоий руҳининг «юз сўзу гудоз 
бирла» покланиш жараёни, кимёланишни «ишқи мажозий» деб 
атайди. Бу имтиҳонлардан ўтган, кимё оташида тобланиб, холис 
бўлган, ўэлигини унутган, балки барча ўзгаликлардан қутулган 
ошиқда «сурати мажозий» қолмайди, унинг руҳи илоҳиётга эри- 
шади, қаёққа қараса, ҳақиқий Ёр кўзига ташланаверади:

Ким боққали ихтиёр топти,
Ҳар сорики боқги, Ёр топти.

Бу энди қалбнинг «оинаи жаҳоннамо»га айланиш и, яъни 
ҳақиқий ишққа молик бўлишидир, деб хулосалайди шоир. Аёнки, 
бундай мартабага кўтарилган ош иқни ердаги маҳбуба — «маз- 
ҳар»нинг вужуди қизиқтирмайди, унинг кўзига маҳбуба буткул 
илоҳий руҳ бўлиб кўринади ва у «мазҳарда ўзни фоний топади»— 
руҳи унинг руҳи билан бирлашиб кетади.

Мажнунда «кимёланиш» Лайлини кўргандан кейин бошланади, 
аммо иш қ ўти унга анча илгари, у дунёга келгандаёқ, теккан эди.

195

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бошқэча айтганда, Қайснинг ошиқпик дардига гирифторлиги, юз 
бало-офатларга дучор бўлиши, «мажнун»— жинни номини олиб, 
маломатларга қолиши унга тақдири азалдир, унинг лойи ишқолови 
билан қорилган. Ғам хайли, Бало, Дард, Ф ироқ унинг доимий 
ҳамроҳи, чунки ошиқлик, Ёр васлига етиш шундай уқубатларни 
бошдан кечириш билан вобаста. Алишер Навоий буни асар бошида 
И ш қ водийсининг даҳш атларини хаёлан тасвирлаш  орқали 
кўрсатади: зимзиё тун қўйнида шоир хаёли Арабистон ерларини 
кезиб чиқади, ёмғир, бўрон аралаш момақалдироқ гулдураб, чақин 
чақади. Чақин ёруғида шоир саксовулдай тахланиб ётган инсон 
суяклари, ваҳший ҳайвонларни кўради. Булут ҳам «бало ўқларини» 
ёғдирарди. Бу тун — ҳажр туни, бу водий эса — ишқ водийси, 
ваҳший даррандалар  — ош иққа хуруж этган бало-оф атлар , 
суяклар — ишқ қурбонларидан нишона. Ўз асли, Илоҳдан ажралган 
мусофир, ғариб руҳ — Мажнун шу водийда якка ўзи бошини эгиб 
ўтирибди... Мазкур манзара тасвирида иккита ўринли ташбеҳ бор. 
Бу ташбеҳдарнинг иккапаси ҳам ўт («барқ») образи билан вобаста. 
Қ оронғи тунда бирин-кетин  чақм оқ  чақиб, унинг ёруғида 
қабилалар манзилгоҳи кўзга чалинади, шунда шоир «қиргун» 
(мазутдай) тунни Лайли сочига, чақмоқни эса Лайли юзининг 
очилишига ўхшатади:

Андоқки қилиб карашма майли,
Зулф ичра жамолин очса Лайли.

Лайли юзи бу ўринда илоҳий нур манбаининг ўзи, узун соч- 
лари — моддий дунё, фироқ тузоқпари («Лайли» сўзининг маъноси 
ҳам тун демак, яъни унинг тундай қора сочларига ишорадир), 
ана шу нур манбаининг «барқ»лари Мажнун қалби ва вужудидан 
жой олган. И ккинчи ташбеҳ шундан иборатки, Навоий И ш қ 
водийсида «нори айман» — шохлари шуълаланиб турган дарахтни 
кўради. Қисса бошланиб, Лайли ва Мажнуннинг биринчи учрашуви 
тасвирланганда шоир ҳалиги ташбеҳни такрорлаб, Мажнунни 
худди шу шуълали дарахт қиёфасида чизади, яъни Лайли юзининг 
шуъласидан Мажнун қалби, балки бутун вужудининг ниҳоли 
апангаланиб кетади:

Йўқ, йўқки туташти сарбасар ўт,
Бошдин-оёқ ўлди ул шажар ўт.

«Нори айман» тасвири аслида Қуръондаги Мусо пайғамбар 
ҳикоясига ишорадир, яъни: Мусо алайҳиссалом Парвардигорга 
юзингни кўрсат, деб муножот қилганларида, Парвардигор: бунга 
бандам тоқат қила олмайди, дейди ва бир учқунни — чақмоқни 
Тур тоғига йўллайди. Тур тоғи ларзага тушиб парчаланади. Айман

196
www.ziyouz.com kutubxonasi



водийси эса ёришиб кетиб, ундаги дарахтлар машъаладай порлайди. 
Худонинг ишқи мана шундай қудратга эга. Мажнунга ана шу воқеа 
гўё қайта намоён бўлади ва у Ишқ водийси оловларини кўради.

Шу тариқа, ўт, барқ, нур, партав, чоқин, оташ, ламъа каби 
сўзлар «Лайли ва Мажнун» достонининг асосий белгиловчи 
ташбеҳотига айлангандир. Лайли ҳусни ҳам ўт, Мажнун ишқи ҳам 
ўт, икки ўт  бир-бирига тортилади ва бир-бирига текканда жонни 
куйдирувчи аланга келиб чиқади. Туғилгандан иш қ олови билан 
йўғрилган гўдак Қайс ўтга талпинади:

Ўт кўрсаки майл этиб ни\оний,
Иш қ ўти тасаввур айлаб они.

Олам унга оловдай ёндирувчи ишқ бўлиб туюлади, ўт  унга 
роҳат, ўт  — азоб, ўт унинг «сарнавишти». Ш унинг учун Қайс 
бетоқат, ақли-ҳуш и ўзида эмас, Лайли жамолидан сачраган 
барқдан вужуди «ўт ичра ғарқ». Ош иқ ўтли оҳ чекиб, нолийди:

Кулбамдаю масканимла бу ўт,
Жонимда бу ўт, танимда бу ўт.

Мажнун иш қининг ўти шунчалик зўрки, унинг оёқларига 
солинган темир занжир бу ҳароратдан эриб, ечилади. «Навоий 
достони Мажнун руҳида порлаган муҳаббат ўти тасвирларига 
бағишлангандир. Мажнун қисматининг тимсоли достонда ўт ва 
нур* (И. Ҳаққулов).

Шундай қилиб, иш қ оташида ёниш, кимёланиш Мажнун учун 
қисмат. Навоий шу қисматга мубтало соликнинг саргузаштини 
ҳикоя этади, дарду алам тўла сатрларни тизади, ўзи ҳам ёниб-сел 
бўлиб куйлайди. Мажнун — солик, аммо у одций солик эмас, балки 
«мажзуб» — ошиқ солик. Ш унинг учун унинг устози ҳам, пири 
ҳам Ишқ, шу боис у дардини ниҳон тутолмайди, росмана хил- 
ватнишин соликлардай сабру қаноатли, батамкин, тақводор эмас. 
Бу сифатлар ошиққа хос эмас-да! Ошиқ, то васлга етмагунча 
тоқатсизланаверади, уни ҳеч нарса тўхтатиб туролмайди. Мажнун 
юз хил азобу уқубат, камситиш-хўрликларга чидайди-ю, бироқ 
ҳижрон дардига тоқат қилолмайди. Яхшиси асар йўналишини 
аниқроқ таҳлил этиб, буни мисоллар ёрдамида кўздан кечирайлик.

...Н е-не орзулар билан Тангридан тилаб олган ўғлини ота 
илмли, маърифатли қилмоқчи бўлиб мактабга беради. Мактабда 
ўқий бошлаган Қайс илмларни тез ўэлаштиради, беш-ўн варақни 
бир лаҳзадаёқ ўқиб чиқиб ёдлаб ҳам олади. Қайснинг бундай 
қобилияти  ҳаммани ҳайратга солади: (Ш ундай қобилиятни 
Фарҳодда ҳам кўрамиз. Демак, Аллох, ўзининг хос бандаларига 
алоҳида истеъдод беради.) Қайс таълим олиб юрган чоғида, Лайли

197

www.ziyouz.com kutubxonasi



бетоблиги учун мактабга қатнамайди. Тузалганидан сўнг келганида 
бундан беҳад қувонган устод ҳамма шогирдларини ўқишдан озод 
қилади. Қиэлар диққинафас хонадан қутулганларидан қувониб, 
Лайли билан биргалиқда гулшан сайрига чиқишади. Буни шоир 
шундай чизади:

Қизлар била азми гулшан этгай,
Гулшанни жамоли равшан этгай...
П1од ўлди жамолидин лабистон,
Андоқки баҳордин гулистон.
Лекин бу баҳори эиндагоний,
Бир нахлни айлади хазоний.

Бу лавҳани наф соний (адабиётш уносларим из айтгандай, 
«ҳаётий») ишқ билан кзоҳлаб кўринг-чи? Ахир, «нафсоний ишқ» 
одам балоғатга етгандан кейин, тахминан 14-16 ёшларда бош- 
ланади. Лайли ва Мажнун эса ҳали норасида, 5-6 яшар болалар... 
Ш оир муболаға санъатини қўллаб, Лайлининг чиройи — ҳусни 
гулзорни чароғон қилиб юборди ва гулзордаги бир нахл (ниҳол, 
севгиписининг қомати)ни хазон этди, дейди. Бундан ўзга маъно 
ҳам чиқиши мумкин. Чунончи. ҳусни мутлақ бир кўриниш бер- 
ганди, соликлар (ҳақпарастлар) завқ-шавққа тушдилар. Ҳусни 
мутлақ кўзгуси — баҳори зиндагоний (ҳаёт, тириклик)да ўз 
севгилиси (солик) қоматини букиб, уни интизор айлади, яъни 
солик бундай ҳусн-жамолга дош беролмасдан ҳушдан кетди. 
Кўриниб турибдики, бундан сўфиёна маъно чиқаётир: тасаввуф 
таълимотича, гулшан — бу дарвешнинг бутун руҳияти, уни Ҳақ 
ишқи эгаллаб олади ва у бетоқатланиб, ҳушдан айрилади. Энди бу 
ёғини тушуниш осон кечади, чунки Қайс ошиқ (солик)лик йўлига 
кирди, Лайли билан илк учрашувдаёқ унда илоҳий куч кескин 
намоён бўлди. Буни шоир қуйилагича тасвирлайди:

Яъни кўруб они Қайси маҳзун,
Рухсорини қилди каҳрабогун.
Ҳам чеҳраси ранги каҳраболек,
Ҳам кўнглида қўзғалон сабодек.
Ҳар дам йиқилурға жисми мойил,
Ҳуши доғи лаҳэа-лаҳза эойил.

«Каҳрабо» ташбеҳи ҳам ўт, олов ташбеҳпарига мувофиқ: у бошқа 
жисмни ўзига тортади, ишқаса, чарсиллаб учқун сачратади. Унинг 
сарғиш ранги ошиқ чеҳрасини эслатиб туради. Айни вақгда бу 
сатрларда Мажнун биринчи учрашувдаёқ эсини йўқота бошлагани 
тасвирланган: ошиқпик — ақлу ҳушдан бегоналик демак. Навоий 
воқеалар ривожи билан бирга ош иқ (солик)да кечаётган руҳий 
қийноқлар, кечинмалар ва ўзгаришларни бадиий қуюқ бўёқлар

198

www.ziyouz.com kutubxonasi



орқали чизиб бораверади. Бўеқлар баъзан шунча қуюқки, сўфиёна 
маъноларни илғаб олиш ҳам қийинлашган. Шоир яна лавом этиб:

Чун эўр кетурди ишқи бебок,
Аввал қадаҳ олди ҳушини пок.
Бал май иси бирла маст бўлли,
Ҳам хайлига зердаст бўлди,—

дейди. Буни тасаввуфдан бехабар кишилар ўқиса, Қайс ҳам шароб 
ичибди-да, деган хаёлга бориши аниқ. Аслида эса, у сўфиёна 
мазмун касб этиб, Ҳақ ишқининг илк қадаҳи унинг ҳушини олди 
ва ундаги май (илоҳий жамолдан сархушлик, ҳол, жазава, авж 
ҳолатлари) жилваланиб, ошиқнинг дилини банд этди. Бундан 
унинг кўнгил ғуборлари тозаланди, покланди, демоқчи. Ошиқ 
дилига ёр ишқи бода янглиғ қуйилди ва бу бода бирла лим-лим 
тўлди, унда бошқа ҳеч бир нарсага ҳожат ҳам, ўрин ҳам қолмали. 
Шубҳа ва гумонлари бутунлай тарқаб, ишонч ҳосил қилди.

Қайс Лайлини хилват жойда кўриб, ёқасини чок этиб «эл ҳар 
неки сўрса фаҳм қилмай, фаҳм етса жавоб дерни билмай» турган 
лаҳзада унга кўзи тушган Лайлининг раҳми келади ва ачинганидан 
ёнига бориб аҳвол сўрайди:

Ки эй, турфа йигит, не ҳолатинг бор,
Не навъ гаму малолатинг бор?

Бу илтифот Қайс кўнглидаги муҳаббатни бадтар кучайтиради. 
У жонига ҳайрат ўтидан беоромлик келган, вужуди кучли оловла- 
наетганини ҳис этган ва кўнглини олиб кетган Лайлига нима деб 
жавоб қайтаришга ақли етмайди, чунки бунинг ҳаммасига Лайли- 
нинг ўзи сабабчи. Илк назари тушгандаёқ Мажнуннинг дилига 
ғулғула тушиб, тинчлиги йўқолган кўнглини олган экан, қандай 
қилиб ишқини ундан сир тутсин.

Гулшандаги учрашувдаёқ Лайли ва М ажнун бир-бирисиз 
туролмаслиги маълум бўлади, аммо учрашиш ҳам азоб, чунки 
Қайс Лайлига рўбарў келган заҳоти тоқат қилолмайди, унинг 
рухсорига боқа олмай ҳушдан кетади. Бу руҳий ҳолат, адабиётшунос 
олим Иброҳим Ғафуров таъкидлашича, шундай: «Ҳушдан кетиш 
фавқулодда руҳий ҳолат. У фақат қаттиқ кечинмаларга берилган- 
дагина, одам дилида мубталоликнинг ўчмас олови бўлгандагина 
рўй берса керак. Навоий достонида Қайс, агар эътибор қилган 
бўлсангиз, 5 маротаба ҳушдан кетади. Унинг ҳар бир ҳушдан кетиши 
Лайпи қаршисида содир бўлади»1. Ҳушдан кетиш кўпроқ сўфий- 
ларга хос руҳий-психологик кечинма. Айниқса, улар Илоҳ ёдида

'Ғафуров И. Ўттиэ йил иэҳори. —Т.: 1987. 25-бет.

199

www.ziyouz.com kutubxonasi



ўта жазавага берилганла, бутун руҳий куч-қувватини ишга солганда 
ҳушдан кетиш, ўэини унутиб қўйиш даражасигача бориб етадилар. 
Навоий Мажнун образида сўфийликнинг ана шу ҳолатини кўэ 
олдимизда гавдалантиради. Бундан ташқари, айни шу ҳолда ёр 
жамолини кўнгил кўзгусида ҳис этиш ҳайратидан ҳушдан кетиш 
содир бўлади.

13—14-бобларда Мажнун ва Лайли учрашувидан кейинги жа- 
раён, яъни бир-бирига бўлган севгининг кучайиши қамраб олинган. 
Ишқлашкарлари Мажнунни тобора босиб келаверади, бунга чидай 
олмай ҳаловатини йўқотиб, дашту биёбонларни маскан тутмоқни 
хоҳлайди. Лайли ҳам уни синов домига ташлайди, яъни бир кў- 
риниб, ўзини бошқа кўрсатмасдан ғойиб бўлади. У ошиғини синаб 
кўриши керак, ёки унинг барча оҳ-воҳлари ёлғонмикин, иш қ 
ўтига, азоб-уқубатларини енгишга кучи етармикин? Энди Қайс 
ўзлигини тамомила унута бориб, ёр хаёли билангина қолади. Ҳатто 
танини жароҳатлаб, маъшуқаси учун нисор этишга ҳам тайёр. 
Бундан ҳеч қандай зарар етмайди:

Чок айлади тортибон яқосин,
Чекти тани офият либосин.
Йўқким бу либосини совурди,
Ким жисмидин они ўтқа урли.

Мажнун жисмила кечаётган нафсоний кечинмаларни бутунлай 
ёдидан чиқарган. У руҳий етуклик-ла андармон — руҳи билан овора, 
ёлғиз руҳи билангина ўзини тирик санайди. Бироқ руҳи тан 
қуршовида, тан унга қафас, шунинг учун ҳам Мажнун қийналади, 
руҳни бадандан олиб чиқмоқ керак, бу ғилоф исканжасидан халос 
этиб, ёрининг руҳи ила қўшмоқликни ўйлайди у. Руҳ майл кўр- 
гузгани билан ҳали тандан чиқиб кетолмайди, чунки Мажнун 
олдида жуда кўп тўсқинликлар мавжуд. «Офият либоси»ни ечган 
Мажнун 14-бобда яна бир қаршиликка дуч келади. Бу—ота-она 
ёди. Не-не заҳматлар билан парваришлаб улғайтирган ота-онаси 
олдида фарзандлик бурчи, қарзи бор. Буни узмоқ керак. Аммо 
Мажнун иш қи кучайган чоғида буларни ҳам бутунлай ёддан 
чиқаради:

Лайли ғами уйла қилди бедод,
Ким ота-онани қилмади ёд.

Ҳали бу ерда ота-она экан, ҳақиқий ош иқ жумлаи жаҳондан 
воз кечгандагина ўз орзусига етиша олади. Акс ҳолда, у ҳақиқий 
ошиқ ҳисобланмайли. 14-бобнинг яна бир диққатга созовор жиҳати 
бор. Унда ит образига дуч келамиз. М аълумки, ит садоқат, 
вафодорлик рамэи саналади. («Лисон ут-тайр» достонида Навоий 
Баҳоуддин Нақшбанднинг вафодор ит изини ўпиб йиғлаганини

200

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳикоят қилади). Мажнун ўз салоқати, вафосидан кўра итнинг 
садоқатини устун қуяди. Чунки ит Мажнунга қараганла Лайлига 
анча яқин туради. Эҳтимол, у ҳам Мажнун каби ошиқдир, балки 
ундан садоқатлироқдир, ёрининг оёғи остида ётиб ўз вафодор- 
лигини кўрсатаётгандир. Бунинг фаҳмига етган Мажнун ўз дардини 
тўкиб солади:

Сен мендин ўлуб вафода афэун,
Ҳам сидқла, ҳам сафода афзун.

Яъни Мажнун ўзини ошиқ санаб, ит даражасига ҳдм кўтарила 
олмаганидан қаттиқ қийноқда. Ит эса Лайлини кўрганда Мажнун 
сингари ҳушини йўқотмайди, унинг оёқларига суйкалиб, эркала- 
нади — итнинг бардоши кучли, бу эса М ажнуннинг етолмас 
армони!

15-бобла Мажнун «қабила аҳли» билан тўқнаш келади. «Қабила 
аҳли» — дуне шуғли билан баид, илоҳий ишқдан бенасиб кишилар. 
Қайснинг телбанамо хатти-ҳаракатлари, бегона қабилада яшай- 
диган қиз — Лайлини деб девонавор ҳар томонга елиб-югуриши 
уларга жиннилик (мажнунлик) бўлиб туюлади. Қабиладошларй 
уни тушунишни истамайдилар. Иш қ билан ишқсизлик, кўнгил 
билан «соғлом ақд», «саломат аҳли» билан «девона» орасида кураш 
бош ланади. Қабиладош лари, ота-онаси Қайсга гўё яхшилик 
қилиш, меҳр-шафқат кўргизиш ниятида уни пари теккан, жин 
чалган, шунинг учун ақлини жойига келтириш керак, деб ўйлаб, 
ҳар хил чора-тадбир иалайдилар. Ахир, ишқнинг чораси Йўқли- 
гини, бу дард илоҳий дард бўлиб, унга фақат ёр васли даво бўли- 
шини улар қаерлан билсин? Улар ўз ўлчонлари, яъни ердаги, кўриб 
турган ҳаётлари андоэаси билан ўлчайдилар: Лайли бўлмас экан, 
бошқа қизга уйлан, бир қорача қизни леб девона бўлиш шартми, 
деб насиҳат қиладилар. Севги, ишқ улар наэарида уйланиш, оила 
қуриш билан якунланиши керак, яъни Навоий айтган биринчи 
босқичдаги авом ишқини англайлилар.

Ш унинг учун адабиётшуносларимиз ёзиб келганидай, асарнинг 
асосий конф ликти  «феодал муҳит* билан «эркин муҳаббат* 
орасидаги зиддият эмас, ёинки Навоий бой-камбағаллар орасидаги 
тафовутни тасвирлаш мақсадида қалам тебратгани ҳам йўқ. Зеро, 
Лайлининг отаси каби Мажнуннинг отаси ҳам қабила бошлиғи, 
унинг бойлиги Лайлининг отасиникидан ҳам, Ибн Саломникидан 
ҳам кам эмас. Зиддиятнинг тугуни шундаки, Лайлининг отаси 
«девона» Қайсга қизини беришдан ор қилади, Мажнуннинг отаси 
эса, ўғлининг «девоналиги»ни тузатиш учун жони ҳалак. Агар мана 
шу тўсиқлар бўлмаганла ҳам, яъни Қайс Лайлига уйланганда ҳам 
у, барибир, мажнунлигича қоларди, зеро унинг мақсади уйланиш 
эмас, балки Лайли воситасида илоҳий иш қ камолотини касб

201

www.ziyouz.com kutubxonasi



этшцдир. Ш унингучун, бемалол айтиш мумкинки, Мажнун замон 
ва макондан ташқари бир тимсол, у қулдорлик давридами, феода- 
лизмдами — қайси даврда бўлмасин яшаши мумкин, у интиҳосиз, 
самовий Иш қ рамзи.

Лайлининг отаси ўғлингни йиғиштириб ол, бўлмаса ўлдираман, 
деб таҳдид қилади. Бундан қўрққан Мажнуннинг отаси қабила- 
дошлари маслаҳати билан Қайснинг оёғига занжир солади. Лекин 
Қайс Лайлини эсга олиши билан, боя айтганимиздай, ишқ оташи 
зўридан эанжир узилиб, бечора ошиқуйидан чиқиб кетади. Бедард 
қабиладошлар унинг учун бегона, Мажнун улар орасида яшай 
олмайди. Бугина эмас, у қабила, ота-она, умуман жамиятдан зада 
бўлади, барини эсдан чиқаради. Ва дунёни ҳам унутишгача бориб 
етади:

Ўз отию қавму хайли оти,
Йўқ ёдида, ғайри Лайли оти.

Ишқ ва ошиқпикнинг бу хусусиятини тасаввуф назариётчилари 
«тафрид» (ёлғизланиш) деб атаганлар. О ш иқ шундай бир ҳол 
мартабасини эгаллайдики, ўзига ўхшаганлар, яқинларидан безор 
бўлади, инсон зотини ёқтирмайди. У яккаликни, ёлғизликни 
қўмсайди ва саҳрога чиқиб кетади. «Ва жумладан ҳеч кимга бўйсун- 
майди, ўз руҳини ёлғиз тутишни хоҳлайди ва халқдан узлатга 
чекинади» (Сажжодий. Истилоҳоти урафо. 132-бет). Ёлғизланиш 
дилнинг Ҳаққа юзланиши учун имкон яратади, Ёр ёдини фикрдан 
қувадиган ағёрлардан халос этади.

Мажнун — ошиқпикнинг умумлашма обраэи, унда ошиққа хос 
жамики хусусият — хокисорлик, камтаринлик, беозорлик, ниёз- 
манд бўлиш, маломатларга чидаш хислатлари мавжуд. Унинг 
дардлари умуминсоний дард, чунки Илоҳдан фирокда қийналиш. 
олий мақсад — илоҳиёт васлига интилиш ҳар бир пок инсонда 
бўлмоғи даркор. И ш қ бу йўлда восита. Васлга етиш эса осон эмас:

Ўзлукдин ўзннгни айла оэод,
То дашти фанога киргасен шод.

Фано — бақога ўтишда тариқатнинг сўнгги босқичи. Ҳар бир 
солик бу босқичдан ўтмай туриб, бақога эришолмайди. Мажнун 
ана шу босқичга етиб келган. Энди унга фанога яқинлашиш қолган, 
бунгача ҳали кўп мушкулларни бошдан кечириши аниқ. Мажнун 
ўзини ҳаэину ночор, иш қ ўти қаршисида хасдан ҳам паст кўради, 
хас оловда қанчалик тез ёнса, ёнгани ҳам билинмаганидек, ўзини 
шу хасдан-да беиз кетишидан қатгиқ қайғуради. Хасдай оловда 
ёниш — ўзликдан воз кечиш орқали Руҳи мутлаққа етиш мумкин. 
Бў достон гўё Руҳ ва Жисм орасидаги кураш тимсоли. Руҳ майллари,

202

www.ziyouz.com kutubxonasi



озодлигининг адабий тасвиридай талқин, Руҳ изтироби, Аслга 
қайтиш дардининг яллиғланиб кўринишилир

Достонда икки қутб — ишқ ва ишқсиэлик тасвири бобдан бобга 
ривожланиб боради, шлир янги-янги  обраэлар, характерлар 
киритиб, ўз ғояларини ифодалайди. Қайснинг отаси насиҳат қилиб, 
ўғлини биёбондан уйга қайтишга кўндиради, энг тажрибали 
табибни олиб келиб, даволамоқчи бўлади. Бу ҳам фойда бермагач, 
Мажнунни ҳаж муносабати билан Каъба зиёратига олиб боради 
Одамлэр Каъбани тавоф этиб, ўз дардларига шифо тилайдилар, 
Парвардигор гуноҳдаримизни кечирсин, деб луо қиладилар. Маж- 
нуннинг отаси ва қариндошлари ҳам Қайс Каъбани тавоф этса, 
зора дардига шифо бўлса, деб умид қиладилар. Аммо уларнинг 
«заминий» ўйлари хато эди: Мажнун, аксинча, Лайли ишқини 
кўнглимла мустаҳкамроқ жо эт, ишқ оловида кучлироқ ёндир, 
деб Худога илтижо қилади. Иложсиз қолган ота ўғлини қайтариб 
олиб келади ва у яна саҳрога чиқиб кетади. Каъба зиёрати лавҳаси, 
тасаввуф аҳлининг ҳар қандай суратлар, тимсолларга сиғинишни 
инкор этишларига ишорадир Қолаверса, Илоҳнинг ўзига ошиқ 
бўлган, фақат Уни деб ёнган кишига бу ишлар ортиқча, ёинки 
маънини англамай, суратпарастлик қилиш билан баробар, деб 
қаралган.

М ажнуннинг қариндошлари унинг дардига чора тополмай, 
«унинг ишидан илик ювадилар». Мажнун саҳрода ёрининг хаёли 
билан маст, оҳулар, қушпар унинг дўсти, ҳамроҳи. Бу орада унга 
овга чиққан лашкарбоши Навфад учраб қолади. Навфал бир 
вақглар ўзи ҳам ишқ дардига учрагани учун Мажнун қалбини 
тушунади, унга раҳми келади:

Навфал дағи ишқ кўрган эрди,
Ғам дашти аро югурған эрди

Навфал ишқдардидан хабардор бўлса-да, лекин Мажнун дара- 
жасида эмас. Маълум бир босқичга кўтарилгандан сўнг ўшандай 
қолиб кетган Ш унинг учун ҳам у Мажнуннинг дардига малҳам 
топиш мумкин, деган қарорга келади: Лайлига ўз номидан совчи 
юборади, иш битмагач Лайлининг отасига қарши уруш очади. Бу 
жангнинг келиб чиқишига Мажнуннинг ҳеч бир дахли йўқ. У ҳуши 
ўзида бўлмай юрган пайтда Навфалдан васл муждасини эшитиш 
асносидаёқ, розилик бериб юборади. Лайлининг отаси урушда 
енгилганини сезиб, қизини ўлдиришга қасд этади. Шунда Мажнун 
ёрининг жони хавф остида эканини билиб, Навфалдан урушни 
тўхтат, деб сўрайди. Бу билан Навоий ибратли бир нарсага ишора 
қилиб кетган, яъни маҳбубага зўрлик билан эришиб бўлмайди. 
Шундан кейин Лайли ва Мажнуннинг Зайд орқали бир-бирига

203

www.ziyouz.com kutubxonasi



мактуб йўллагани тасвирланган боб келади. Мактуб қўнгилларни 
боғлайлиган, васллан хушхабар, умилланишлир. Ошиқ-маъшуқ- 
ларнинг абадий қовушиш олдидаги синов дамларидир. Бу шундай 
майин ва нозик пардаларга ўраб берилганки, унда ҳеч қандай 
ғайритабиийлик ёки севишганлар мурожаатида бирор-бир ком 
(мақсад) йўқ.

Навфал уруш билан масалани ҳал қилолмагач, ўз қизини Маж- 
нунга беришга рози бўлади (ишққа қарши яна бир «чора»). Бу 
пайтда Ибн Салом ҳрм Лайлини ўз никоҳига олган бўлади. Аммо 
Лайпи ва М ажнуннинг пок ишқи бу тўсиқларни ҳам енгади: 
Мажнун Навфалнинг қизи билан тунни бедор ўтказса-да, унга 
яқинлаш майди, Ибн Сапомнинг қуянчиқ дарди тутиб, беҳуш 
йиқилади. О ш иқ ва маъшуқа бир-бирлари ҳолини ғойибдан ҳис 
этиб, йўлгэ чиқадилар ва икковлари ишқ даштида учрашадилар:

Чун бир-бирисин танишдилар жазм,
Руҳ этти бадан ҳаримиға азм...
Руҳи қудсий нузул қилди,
Хокий тан аро ҳулул қилди...
Васл айлади иккиликни боқий,
Ваҳаат қадаҳини тутги соқий...

Улар бир-бирининг васлига етишган дамларда бутун мавжудот 
жимликка чўмган, ҳайвонлар, ўсимликлар—барча-барчаси сукут 
сақлайди, дами ичига тушган. Тасаввуф талқинига келсак, Руҳи 
мутлақ ош иқ ва маъшуқа танига кириб — «ҳулул* этиб, уларга 
ҳаловат бағишлагани айтилмоқда. Руҳлар ўзаро туташмоқца. Аммо 
тонг ёришиб, севишганлар эл назаридан қўрқиб, яна ажрашадилар. 
Чунки ҳали бу Руҳи мутлаққа яқинлашувдир. Руҳи мутлаққа сингиб, 
йўқолиб кетиш эмас. Бу эса шоир томонидан жуда ҳам моҳирлик 
билан чизилганки, буни англаш учун нуктадонлик зарур.

У дунёга кетиш нима? Бу — банданинг ўзига вақгинча инъом 
этилган неъматдан айриладиган фасл: у тентирайди, югуради, 
чопади, азобланади, қийналади ва охир-оқибатда ўз Эгаси қошига 
Йўл олади. Ш унинг учун ошиқўлимни қувонч билан қарши олади, 
унинг дили мажнунлик шаробига тўлуғдир. Чунки у маъшуқасининг 
васлига етишаётир Нега оҳ-воҳ чексин, абадий фароғатга етишаёт- 
ган экан, қайғурсинми, нимага ачинсин, фоний дунёнинг кўз 
очиб юмгунча ўтиб кетадиган кайф-сафоси, лаззатлари учун афсус- 
лансинми?

Унинг олдида бу дунёнинг фароғати ҳечдир. Ана шу абадий- 
ликка — фанодан бақога севгилиси Лайли кетаётган экан, Маж- 
нуннинг ҳам руҳини бу йўлга чорлаётган экан, ғафлат уйқусида 
ётсинми? Унинг ҳам бу йўлга ҳозирлик кўрмоғи шарт. Лекин 
Лайлининг руҳи ошиғининг руҳини ҳам ўз манэилида йўлдош этиб,

204

www.ziyouz.com kutubxonasi



Буюк Эгасига олиб боради. Лайли бу дунёдан кетиш фурсати 
яқинлашганини сезиб, онасига васият қолдиради, яъни у Мажнун- 
нинг келишига ишонган, бирга кетишларига халақит қилмаслик- 
ларини ўтинади. Чунки ошиқ-маъшуқа руҳи аллақачон бир-бирлари 
билан топишган ва барча тўсқинликлар олиб ташланган:

Туфроғима туфроғини қотғай,
Руҳини менинг сори узотғай,—

дейди. Севгилиси ҳаёти хазонга юз бурган экан, Мажнун кўнгли 
буни сезиб, бир илоҳий куч билан Лайли қабиласи томон югуради:

Юз урди қабила сори холи,
Оғзида тараннуми висоли.

Ҳа, унинг қайғуришига ҳеч бир ҳожат йўқ, балки висол они 
яқинлашган, севгилиси билан мангу қовушиш имкони етибди, у 
кулмай, шодланмай, йиғласинми?!

Хуллас, иш қ қиссаси шу тарзда поёнига етказилади. Умр бўйи 
бир-бирининг васлида, ишқида куйган, бу дунёда бир-бирининг 
дийдорига тўёлмаганлар Руҳи мутлақ сари равона бўлиб, ерда- 
гина — туфроқ остидагина ором топдилар. Навоийнинг фикрича, 
ҳар бир одам ошиқлик йўлини тутиб, иш қ тариқига кириб, ўзини 
ўлимга эмас, балки васл майини ичишга тайёрлаши керак. Бу 
дунёнинг бирдан-бир мазмуни ҳам шу, демоқчи шоир. Руҳи 
мутлақни тасаввур этишда инсон ақли ва онги ожиз экан, шоир 
уни Лайли тимсолида яратди. Буни эса шунлай усталик билан 
образга сингдира олганки, дунёвий маъшуқа билан илоҳий 
маъшуқа орасида фарқ қолмаган.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ЖОН ВА ЖОНОН МОЖАРОСИ

Алишер Навоийнинг лирик асарлари жамланган «Хазойин ул- 
маоний» девонида икки мингдан ортиқ ғазал бор. Ш арқ адабиетида 
бирор шоирга бунчалик кўп ғазал ёзиш насиб бўлмаган. Аммо гап 
фақат сонда эмас. Навоий қдлбидан қуйилиб чиққан ғазалларнинг 
ҳар бири — даҳо ижодкорнинг беназир санъати ва теран тафакку- 
ридан гувоҳпик берадиган бир бадиий дурдона, мўъжизадир. Бу 
лирик миниатюраларнинг яратилганига беш ярим асрдан ошди, 
лекин кеча ёзилгандай ҳамон руҳимиз, шууримизни ғалаёнга 
солиб, дилларга ҳаловат бағишлайди, ўқиган сари яна ўқигингиз, 
байтлар қатига жойланган сеҳрли ва сирли маъноларни теранроқ, 
тўлароқ англаб олгингиз келади. Буюк ўзбек шоири салафлари 
ижодхонасида камолотга кўгарилган кўҳна жанрнинг имконият- 
ларини истифода этиб, бемисл маҳорат кўрсатиш, хазон билмас 
шеърий гулшанлар яратиш баробарида ўзи мустақил равишда янги 
усул-услублар ихтиро қилди, ижодий тажрибалар, жасоратли изла- 
нишлар йўлидан бориб, ғазал инкишофини баланд чўққиларга 
олиб чиқди.

Яхлит маъноли, воқеабақд ғазаллар яратиш улуғ Навоийнинг 
шундай услубий ихтироларидандир. Мақсуд Шайхзода биринчи 
бўлиб бунга эътиборимизни қаратган эди. Аввалги шоирларда аҳён- 
аҳён учраб турадиган бу хусусият Навоий ижодида изчиллик тусини 
олади, муайян равия, поэтик ифода тарзига айланади. Турфа 
инсоний хислатлар, воқеа-ҳодисалар тасвирига бағишланган тур- 
кум-туркум ғазаллар шундан далолат беради.

Яхлит маъноли ғазал радиф сўэга урғу бериб, шоирона ваҳият- 
ни намоён этиш , ё бирор-бир ҳодисадан таъсирланиб, ҳис- 
ҳаяжонни тўкиб солиш, шу воқеа моҳиятини очиш, ёхуд муайян 
анъанавий тушунча-тамсиллар, образ-ифодалар атрофида сухан- 
созлик қилиш, лутф кўрсатиш ниятининг мевасидир. Чунончи, 
улуғ шоир жон ва жонон мавзуида бир туркум ажиб дилбар ғазаллар 
яратганким, шулардан бирини қуйида тўла келтирамиз:

Ҳар лабинг ўлганни тиргузмакда жоно, жон эрур,
Бу жиҳатдин бир-бириси бирла жоножон эрур.

206
www.ziyouz.com kutubxonasi



Жоним андоқ тўлди жонондинки, бўлмас фаҳмким,
Жон эрур, жонон эмас, ё жон эмас, жонон эрур.
Бўлса жонон бордурур жон ҳам, чу жонон қилди азм 
Жон кетиб жонон била, жондин менға ҳижрон эрур.
Ж он менга жонон учундур, йўқ жонон жон учун,
Умр жононсиэ қотиқ, жонсиз вале осон эрур.
Борса жон жонон йитар, гар борса жонон жон кетар, 
Кимсага жонону жонсиз умр не имкон эрур.
Хушдурур жону жаҳон жонон била, жонон агар 
Бўлмаса, жон ўйлаким ўлмас — жаҳон зиндон эрур.
Жоним ол, эй, ҳажру жононсиз манга ранж айлама,
Чунки жононсиз Навоий жонидин ранжон эрур.

«Жон» сўзи ўн туққиэ, «жонон» сўзи ўн олти марта такрорланиб 
келган. Бироқ бу қайтариқлар бизга нохуш туюлмайди, аксинча, 
кучли завқ уйғотади, шоирнинг заковати, топқирлигига қойил 
қоламиз. Қаршимизда ўзига хос бутун бир ғазал-тажнис, яъни бир 
ўзакли, талаффузи, шакли ўхшаш, аммо маънолари хилма-хил 
сўзлар воситасида барпо бўлган ҳайратомуз санъат намунаси. Аёнки, 
тажнис классик шеъриятимизаа кенг тарқалган усул, лекин етги 
байтли ғазалда икки жинсдош сўзнинг бошдан охир ҳар гал янги 
маънода, янги жило, янги товланиш билан бундай занжирланиб 
келиши фавқулодда ҳодиса. Гўё уста заргар бир бўлак жавоҳирдан 
турфа тароватли марварид доналарини суфгалаб, ипак ипга тизиб 
чиққандай. Ва лекин шу нарса ҳам эсда турсинким, улуғ шоир сўз 
соҳибқирони эканини кўз-кўз қилиш учунгина бу санъатга қўл урган 
эмас. Бу санъат замирида Навоий қалбида ҳамиша яшнаб, кўкариб 
турган эзгу-ардоқли фикрлар: ишқ, вафо, садоцат  ҳақидаги 
мунаввар, муборак ғоялар порлаб диққатимизни тортади. Сўз — 
тафаккур хизматида санъат — фикр ва ғоянинг кўрки, тарғиботчиси.

Бутун ғазал бўйлаб сўз додини бериб тажнисни уалуксиз давом 
эттириш бир санъат бўлса, буни муҳим ижтимоий-ахлоқий ғоя 
билан боғлаб ривожлантириш орқали гўзал бир тасвирни вужудга 
келтириш яна бир санъат — юксак шоирлик маҳоратинцнг, уйғоқ, 
уйғун тахайюл, табиатдай қудратли ва сахий истеъдоднинг нашъу 
намоси, сеҳркорлиги. Ш оирнинг усталигини қарангки, байтлар 
бир-бири ила мантиқан пайвандланиб, етакчи, сарбон ғояни те- 
ранлаштира бориш асносида лирик қаҳрамоннинг туйғулари ҳам 
байтдан байтга кучайиб, унинг юрагидаги дарди, эҳтирос-ҳаяжон- 
лари жўшиб бораверади, жон ва жонон можароси зўраяди, висол 
шодлиги-ю ҳижрон азоблари, ош иқ изтироби ва ёр истиғноси 
орасидаги драматик зиддият таранглашади. Ғазални шарҳлага- 
нимизда бу хусусият янада равшанроқ кўзга ташлана боради. Аммо 
бу ишни бошлашдан олдин ҳамма гапларимиз келиб тақаладиган 
«жон» ва «жонон» сўзларига изоҳ бермоқчимиз.

207

www.ziyouz.com kutubxonasi



Жонон сўзининг лгондан келиб чиққани аниқ. Лекин қандай 
қилиб? Балки бу «жон каби», «жонга ўхшаш* (жонлан ширин) 
леган маъноларни англатар? Яъни: жонмонанд — жонмон — жонон 
тарэида бирикм анинг ихчамлашиб бориши оқибатила содир 
бўлгандир. Форс тилида сўэни мана шундай ихчамлаб, талаффузни 
енгиллаштириш ҳодисаси бор. Аммо Судий Баснавийнинг фик- 
рича, жонон жон сўзининг кўплигидир. Маҳбубни улуғлаш, унга 
чексиз ҳурмат-эҳтиром билдириш мақсалида шундай қидинган 
бўлса ажаб эмас, чунки бу яхши одатимиз ҳозир ҳам амап қилиб 
келмоқпа. Бундан ташқари, жонон — лконларнинг жони (жони 
жонҳо, жони жонон), туганмас, ўлмас жон маъносида ишлатилиб, 
бора-бора тилда мустаҳкамланиб қолган бўлиши ҳам мумкин. Ҳар 
ҳолда, барча маъноларда ҳам жонон (муаннас шакли жонона) 
инсон учун энг қимматли, энг азиз ҳисобланган жон бнлан баробар 
қуйилгани, ҳаттоки, ундан ортиқроқ билиб, эъзоэланаётгани аён 
бўлмоқда. Ж онон, маҳбуб, маъшуқ, дилбар, дилором, санам — 
буларнинг барчаси Ёрнинг сифат — синонимлари. Улардан ҳар 
бири шеъриятда ўэ маириди, ўэ мақом — нисбатида қўлланиб 
келинган. Чунончи, жонон сўзи тилга олинганда, албатта, жон 
сўзи ҳам қўшиб зикр этилган. Воқеан, бир-бирига вобаста бу 
тушунчаларни яна ҳам тўлиқроқ тасаввур этмоқчи бўлсак, жон 
сўзининг келиб чиқиш моҳиятини ҳам билишимиз даркор. Зеро, 
қддимги аждодларимиз буни ҳозир биз тушунгандай тушунмаганлар. 
Ҳозир биз жонни танадан ажратиб тасаввур қилолмаймиз. Жон, 
яъни тириклик материянинг олий даражада уюшган шакли бўлмиш 
биологик ҳаётнинг (демак, инсон вужудининг ҳам) хусусияти деб 
қараймиз. Қадимгилар эса, жон бошқа, тана-жисм бошқа. деб 
тушунганлар. Боз устига, уларнинг тасаввурича, жон, руҳ — олий 
неъмат, бирламчи борлиқбўлиб, жисм қуйи ҳаюло — тўрт унсурдан 
таркиб топган бир қолип. Агар жон бўлмаса, вужуд ўзича яшай 
олмайди, дунё тимсоли бўлган бу «вайрона»ни жон обод қилиши 
мумкин. «Ошиқ дили дўстга мунтазир ва беқарор талпинганидай, 
жисм руҳга муштоқ ва муҳгождир», — дейди «Кашф ул-маҳжуб» 
китобининг муаллифи Ҳужвирий. Алишер Навоий асарларида 
учрайдиган «жисми вайроним», «тан уйи», «вужуд хокистари» 
сингари ибораларни шу маънода англашимиз керак. Унингча, 
жонсиз жисм — қаро тупроқ: «Жисмдан жонсиз на ҳосил эй 
мусулмонларки, ул бир қаро туфроқдурурким, гулу райҳони йўқ». 
Жоннинг шоирлар кўп қўллайдиган иккинчи рамзий номи «равон» 
(юриб турувчи) эканини эътиборга олсак, жон жисмга қарама- 
қарши ўлароқ доимо ҳаракатдаги нарса, яъни ҳаёт рамзи деб 
қаралгани маълум бўлади. Шунинг учун у жисм билан курашади, 
ўз асли — мутлақ Руҳга бориб қўшнлишга интилади, дея талқин 
қилинган. «Жоним оғзимга келди», «жон риштаси», «жони кирди»

208
www.ziyouz.com kutubxonasi



қабилидаги халқ иборалари ҳам шу тасаввурлар таъсирида туғилган. 
Мазкур тасаввурлар, шу билан бирга, абадий ҳаёт ҳақидаги, Масиҳ 
(Исо), Хизр тўғрисидаги армонли ривоятларнинг яратилишига 
ҳам сабаб бўлган. Гўё Масиҳ ўз нафаси билан ўлган одамни 
тирилтирар, Хизр бўлса оби ҳаёт — тириклик сувини топиб ичгани 
учун мангу яшаб, одамларни эзгулик манбаига етаклар эмиш...

Алишер Навоий тасвирлаган ош иқнинг севган ёри худди 
шундай нафасли киши, унинг лаблари ўликка ҳам жон бағишлай 
олади, бу лаблардан ўпган ошиқ абадий ҳаёт топади. Фақат бу 
эмас. Жонон лабларининг ҳар бири алоҳида-алоҳида сеҳр кўрсатиш 
қудратига эга ва соҳирлик ишида улар ғоят иноқ-иттифоқаирлар.

Қисқаси, ғазалнинг ушбу ривоятга асосланган биринчи байти- 
нинг мазмуни бундай: «Жонгинам, лабларингнинг ҳар бири ўлган 
одамни тирилтиришда жон ўрнидадир, улар иккови бу ишда жуда 
иноқдирлар». Байтдаги «жонон» сўзининг иноқ, иттифоқцан 
таш қари, яна бир — жонга жон, жон бериб жон олиш деган 
қадимий маъноси ҳам бор. Масалан, урушда фидойилик кўрсатган 
кишиларга нисбатан шундай дейилган. Навоий ғазалга бу маънони 
ҳам сингдира олган: жононнинг икки лаби ошиққа жон багиш- 
лашда бир-бири бипан тортишиб, баҳслашади — бири жон олса, 
иккинчиси жон ато этади. Ҳа, бу Ёр дийдорига муштоқ, кўнгли 
муҳаббат бодасила лиммо-лим одам учун табиий ҳолдир. Ошиқ 
жонон ёдида шунчалик азият чекадики, ўзининг бор-йўқлигини 
унутиб қўяди, бироқ жонон ҳузури, висол уни қайта ўзига кел- 
тиради. Висол лаҳзасидаги бу руҳий ҳолат, қониқиш, Ёр лабла- 
ридан олинган бўсанинг лаззати жонга беқиёс ҳузур бағишлайди. 
Жон Жонон — Аллоҳ билан қовушиб, йўқ-йўқ, бирлашиб кетади. 
Улар орасида ҳеч қандай фарқ қолмайди: жон — жононга, жонон 
эса — жонга айланади. Яъни: «Жоним жонондан шу даражада тўйиб 
қоникдики, улар шундай бирлашиб кетдиларки, қайсиси жон, 
қайси бири жонон эканини билмай қолдим — жон бўлса, жонон 
қани, жонон бўлсажон қани?» — Биринчи байтнинг бевосита даво- 
ми бўлмиш иккинчи байтнинг мазмуни шундан иборат.

Муҳзббат қиёмида ошиқнинг «буду нобуду тенг бўлиб* қолиши, 
жонон жилвасида эриб кетиши Навоий ижодида кўп маротаба 
учрайдиган хуш тасвирлардан. Чунончи, шоир бошқа бир ғазалида 
бундай дейди: «Ёр буди (Аллоҳ вужуди) ичра нобуд ўлғайменким, 
ўртада ўзгаликдан, демаким, ўзликдан осор қолмагай? И ш қтари- 
қати шуки, агар бу йўлга кирган одам ҳақиқий ош иқ бўлса, у 
ўзини маъшуқанинг бир бўлагига айлантириши, орада «у* — «мен» 
деган фарқланишга ўрин қолдирмаслиги керак. Ахир, висол чоғида 
юз берааиган муҳаббат қиёми «ўзни унутиш ва маҳбубдан айри 
тасаввур қилмасликдир» (Ҳужвирий. Кашф ул-маҳжуб, 19-бет). Бу 
ошиқи беқарор орзиқиб кутган дам, унинг учун олий мукофот.

14 — Тасаввуф 209

www.ziyouz.com kutubxonasi



Чунки ошиқнинг кўнгли ва жони тинимсиз равишла жононга қараб 
интилади, жононсиз яшашни дўзах азоби деб билади. Зотан, 
жононсиз жоннинг унга кераги йўқ. Жононсиз жон танни ҳам 
қийноқ ва уқубатлар гирдобига солади.

Ж оннинг доимий суратда жононга талпиниши, висолга ташна- 
лигини инсоннинг ўз Идеалига, бутун файзу фазилати, пок 
ахлоқи, ички маънавий дунёсининг кўркам, нурафшонлиги билан 
жозибапи бўлган Дўст сари интилиши, деб билмоқ керак. Дўст— 
киш ининг севган ёри ҳам, эътиқод-имон тимсоли, мукаммал 
инсон ҳам. одамзод ҳеч қачон тўймайдиган ҳаёт ҳам, эзгулик, 
адолат ва ҳақиқат ёки Худо ҳамдир. Яхши инсонни севиш — ҳаётни 
севиш, ҳаётни севиш — ҳақиқатни, Ҳақни севиш демак. Буюк 
Навоий хаёлотида етилган Жонон образида бу тушунчаларнинг 
бари мужассам. Шу маънода жононга бўлган муҳаббат реал турмуш, 
муҳитдан қониқмаган, зулм ва зўрлик пажмурда этган, дунёнинг 
нотекис ва нотўкислигидан озурда кўнгилнинг қидирган оромгоҳи, 
сиғинадиган ва суянадиган ягона паноҳхонаси бўлганини унут- 
майди. «Хазойин ул-маоний» дебочасида шоир ўз ғазалларининг 
ёзилишига сабаб бўлган ҳаётий турткиларни бундай қайд этади: 
«Олдимга онча душворликлар юзланди ва теграмда онча саъб 
гирифторликлар айланди ва бошимға сипеҳр онча бало тошини 
отди ва ишқ сипоҳининг лагадкуби (тепкилари) заиф пайкарим 
била сўнгакларимни онча оёқ остида ушотдиким, не ўзимдан 
хабарим, не ўзлугим била ўзимдин асар қолди». Бу аҳволимни 
шарҳ этсам тушунадиган бир мушфиқ инсон тополмадим, шу боис 
дардларимни шеър қилиб ёздим, дейди Навоий.

Ёрга бўлган ишқнинг шиддат ва шарофатини шу тахлит камоли 
эътиқод билан таърифлаб келиб, улуғ шоир учинчи байтда фикр- 
ларини янада равшанроқ баён этади: «Агар жононинг бўлса — 
жонинг ҳам бор, агар жонон кетишга чорланса, билгилки, жон 
ҳзм жонон билан бирга кетали. Демак, жондян ажраласан ва ҳижрон 
азобида қоласан». Жон билан жононнинг ажралмаслиги ҳақидаги 
бу ғоя кейинги байтларда янгича қиёсланиш ёрдамида давом этади. 
Масалан, тўртинчи байтнинг мазмуни бундай: «Жон менга жонон 
учун керак, аксинча, жонон жон учун эмас. Чунки жононсиз яшаш 
беҳад оғир, аммо жонсиз умр кўриш осон».

Жигарсўхта, шайдойи ош иқ кўнгил муножотини мана шу 
маромда ўртаниб-ўртаниб изҳор этган. Висолдан сархуш, бироқ 
ёрдан жудо бўлиш муқаррарлигини олдиндан сезгандай жони 
талвасада. Ҳижрон азобларига қайта гирифтор бўлмаслик учун 
жондан кечишга ҳам рози. Тўртинчи байтдаги «жонсиз умр осон 
эрур» жумласи бизга ғапатироқ туюлиши мумкин. Дарҳақиқат, 
қандай қилиб одам жонсиз яшай олади? Чамаси, бу ўринда шоир 
жон ва жонон баҳсининг мажозий-ботиний маъносини чуқур-

210

www.ziyouz.com kutubxonasi



лаш тира бориб, инсон учун маънавий ҳаётнинг афзаллигини 
таъкидламоқчи бўлган. Унинг назарида ҳақиқий ҳаёт маънавий 
ҳаётдир, зероким жонон, кўриб ўтганимиздай, ана шу маънавий 
фазилатларнинг йиғма тимсоли. Навоий сўз ўйини — тажнисдан 
мантиқ силсиласига ўтади: модомики жон билан жонон бир экан, 
бири иккинчисисиз тасаввур этилмас экан, жонони йўқ (ишқсиз) 
одамлар жонсиз кишилардир. Улар тирик юрадилар-у лекин руҳан, 
қалбан ўлганлар. Шунинг учун умрлари осон кечади. Аммо энг 
қизиғи шундаки, шоир ўзининг бу фикридан кдйтади —  ахир 
иш қ барча махлуқотда бўлиши шарт, ишқсиз, жононсиэ, умуман 
ҳаёт йўқ. Бу хулоса бешинчи байтда ўз ифодасини топган: «Жон 
кетса, жонон йўқолади, агар жонон кетса, жон кетади». Шундай 
бўлгач, жононсиз ва жонсиз қандай яшаш мумкин?

Бу фикр олтинчи байтга келиб мазмунан яна кенгаяди, жонон 
фақат ошиқнинг жони билан баробар нарса бўлиб қолмай, балки 
«жону жаҳон»га тенг, бутун мавжудотни ўз ичига оладиган тушун- 
чага айланади. Энди ошиқ ўз жони, ўз шахсияти ҳақида қайғуриш 
билан чегараланмайди. Унинг учун дунёнинг барча ширинлиги, 
лаззати, ҳатто азоб, хўрсинишлари ҳам Жонон бидан хуш, Жонон 
билан маъноли ва зебо: «Жону жаҳон жонон бидан хушдир, агар 
жонон бўлмаса, жон бўлмайди деганинг кам, бу кенг жаҳон 
зиндонга айланади». Навоий такрорий бўлса-да, ҳижрон оғир- 
лигини бот-бот таъкидлаб, охирги етгинчи байтда илтижо ва тавал- 
ло оҳангини кучайтиради ва ғазални шу пафос билан якунлайди. 
Зору нотавон ош иқ жондан кечиш звазига бўлса ҳам жонон 
васлидан маҳрум этмасликларини ёлвориб сўрайди: «Эй, ҳижрон, 
майли жонимни олгин, аммо жононсиз яшаш азобини менга раво 
кўрма. Чунки жононсиэ Навоий жонидан безорлир».

Маълум бўладики, таҳлил этганимиз ғазалда ошиқнинг икки 
ҳолати—висол лаҳзасидаги ҳаловат, жоннинг яйраши ва Ёрдан 
ажралганда юз бсрадиган руҳий қийноқлар қиесланиб тасвир 
этилган. Бошқача айтганда, жон на жонон баҳси васл ва ҳижрон 
қиёси негизига қурилган. Висолга мушарраф бўлган ош иқ бу 
бахтнинг абадий барқарорлигини истаб, агар жонон ташлаб кетса 
нималар бўлиши мумкинлигини зорланиб гапиради. Бу — Алишер 
Навоийнинг айни шу ғазалда қўллаган бадиий усули. Жон ва жонон 
можаросига бағишланган бошқа ғазалларида шоир яна ўзгача 
санъат, ўзгача усулларни синаб кўрган. Масалан, «Қасди жоним 
қилди хажр, эй қотили хунхор, кел» сатри билан бошланадиган 
ғазалда жонондан ажралган, фироқдаги ошиқнинг изтироблари 
тасвирланали.

У Ёрига ғойибона мурожаат қилиб: «Жон нақдини овучда ушлаб 
турибман, агар келсанг, йўлингга сочаман», — дейди. Руҳ ҳам, жон 
ҳам жонон йўлига мунтаэир, ош иқнинг нияти бўлса жонини

211

www.ziyouz.com kutubxonasi



жононга топшириш: «Жон етибдур оғзима, дерман лабингга топ- 
ширай, лутф этиб қилгил мени жон бирла миннатдор, кел*. 
Ажойиб, шоирона тасвир, мўъжизакор таъбнинг тенгсиз неъмати! 
Ҳаётбахш нафасли маҳбуб висолига муштоқ ошиқнинг интизор- 
ликдан жони оғзига келган. Шу бетоқат жонимни келиб олгин, 
мени азобдан қутқар, сендан миннатдор бўламан, дейди у. Аммо 
бу айни ҳолатда ошиқ учун янгидан жон топиш ҳам. Чунки Навоий 
васф этган маҳбуб лаби жон бағишлаш қудратига эга-да!

«Севингил, эй кўнгил, охирки, жисминг ичра жон келди*, — 
деб бошланадиган ғазал эса бунинг акси ўлароқ жонон келгандан 
кейинги шодлик, руҳий кўтаринкилик кайфиятини тараннум этади. 
Ёр бемор бўлиб ётганда ошиқнинг жони ачишиб, бадтар қийналади. 
Ёки ёрдан келган мактуб, ёрга юборилган нома, ёхуд ёр муждасини 
келтирган хабарчи кабутарлар тасвири ҳам Навоийда ошиқ қалби 
ҳаяжонлари билан қўшилиб кетади. Жонондан келган жон исини 
(ҳам хабар, ҳам хушбўй маъносида) келтирса, жавоб номасини 
ёзганда ош иқуни жон риштаси билан чирмаб, ҳар бир сўзи, ҳарфи 
ёрдамида гўё қийналган жони нишоналарини жўнатади. Бу каби 
ғазалларда муайян образнинг чиэгилари намоён, тасвир характерли 
деталлар асосида давом этган ва шу ҳаётий ашё — сурат таъсирида 
лирик туйғулар қулф уриб, қайнаб чиқади. Хуллас, Навоийнинг 
воқеабанд, яхлит маъноли асарлари унинг лирик меросидаги ўзига 
хос поэтик ҳолиса, туркумлар ичидаги ҳар бир ғазалнинг махсус 
усулда битилгани эса бутунлик, гармонияга интилган нуктадор 
шоирона тафаккурнинг рангин оламида алоҳида-алоҳида кўриниш- 
лардир. Шу сабабли улуғ шоир иж олининг тадқиқотчилари 
учунгина эмас, балки унинг асарларини ўқиб, баҳра олишни ният 
қилган китобхонлар учун ҳам бу хусусиятларни билиш зарур.

www.ziyouz.com kutubxonasi



«АХТАРИН ИШҚ ЭТТИЮ СОВУҒ 
НАФАСНИ ОҲ СУБҲ»

Тўққиз байтли бу ғазал рамали мусаммани маҳзуф баҳрида 
ёзилган (фоилотун, фоилотун, фоилотун, фоилун). Мазмунига кўра 
ошиқона, яъни ошиқнинг ҳижрондаги изтиробларини, кечинма- 
ҳисларини ифолалайди. Шу жиҳатдан уни шарҳи ҳол усулида 
ёзилган ғазаллар сирасига киритиш мумкин. Аммо зоҳирий маъно- 
лари билан ошиқона бўлиб кўринган ушбу ғазалда орифона (тасав- 
вуфий) маънолар ҳам ифода этилали. Умуман Алишер Навоийнинг 
аксар ғазалларида зоҳирий ва ботиний маъно, «дунёвий» ишқ 
билан «илоҳий ишқ», бошқача айтганда, «мажозий» маънолар 
билан «ҳақиқий» маъно бирга қўшилиб, бири иккинчисини тақозо 
этиб келади. Икки маънолилик, икки планли тасвир мазкур ғазалга 
ҳам хос, шунинг учун унинг шарҳи ҳам ана шу икки жиҳатни 
очиб беришга хиэмат қилиши керак. Ғазалда бошдан охиригача 
иккита образ — тонг ва тун (ёки шом) тимсоли қарама-қарши 
қўйилиб, қиёслаб борилади, ташбеҳ ва истиоралар шу икки 
тимсол — образ атрофига уюштирилган. О ш иқнинг ҳижрони, 
айрилиқдаги ҳолати — тун, висол дамлари — тонг, ёруғлик. Ошиқ 
инсон ҳижрон, айрилиқ тунидан қутулишга ва ёр дийдорига 
мушарраф бўлиб, фараҳ топишга талпинади, ҳижрондаги азоб- 
ларидан зорланади, охирида эса тонг отиб, васл умиди шуъласи 
кўринали. Демак, ғазал ягона мавзуга бағишланган, тасвир мантиқи 
байтлар аро вобаста бўлиб, бир силсилани ташкил этади. Энди 
байтлар шарҳига ўтамиз.

Ахтарин ишқ эттию совуғ нафасни оҳ субҳ,
Бўлди гўё шоми ҳажрим ҳолидин огоҳ субҳ.

Аввало нотаниш сўэларга изоҳ бера.миз: ахтар — юлдуз, ашк — 
кўз ёши, субҳ —тонг. Матлада ҳазрат Навоий ажойиб шоирона 
тасвир яратган: тонг (субҳ) жонлантирилиб, унга одам хусусияти 
берилган. Тонг ғира-ш ирасида юлдузлар кўэ ёшидай омонат 
милтиллайди, тонгнинг салқин шамоли эса дардманд ошиқнинг 
оҳидай совуқ. Яъни тонг ошиқ аҳволига ачинади, ғамгин бўлади 
ва кўэ ёши тўкиб, совуқ оҳ тортади. Лирик қаҳрамон ўз ҳолати

213

www.ziyouz.com kutubxonasi



билан отаётган тонгни қиёслаб, тонг менинг айрилиқ шомидаги 
азобларимдан хабардор бўлган, шу сабабли юллузларни кўз ёшидай 
тўкди, салқин шабада уфуриб, оҳ чекди, дейди. Эрталабки салқин 
шабала дард зўридан оҳу нола қилган одамнинг нафасига ўхша- 
тилган, совуқ оҳ эса бу ўринда афсус ва ачиниш, ожизлик нишо- 
наси. Байтнинг насрий маэмуни: «Тонг гўё менинг ҳижрон тунидаги 
аҳволимдан хабар топгандай, юлдузларни кўэ ёши қилиб, совуқ 
шамоли билан оҳ уриб етиб келди». Бу — байтнинг «дунёвий», 
ошиқона шарҳи. Байтнинг ботиний, орифона маъносини англамоқ 
учун эса баъзи сўаларнинг мажозий, тамсилий маъносини тушуниб 
олишимиз керак. Чунончи, тонг (субҳ) — «ваҳдат нурининг тара- 
лиши» («Шарҳи Гулшани роз», 583-бет), илоҳиёт тажаллиси; у 
олами ғайбдан нузул этиб, таайюнот (аён нарсалар, дунё ғоялари) 
зулумотини ошиқ кўнгли саҳифаларидан сидириб ташлайди. Оҳ — 
ишқ ғулғуласининг тил билан ифодалаб бўлмайлиган авж лаҳзаси. 
Шом — ваҳдатга қарама-қарши касрат (кўплик) мартабалари, та- 
айюнот пардаси. Нафас — кўнгилнинг маънавият гулзоридан эсган 
лутфидан тозаланиши» (Саййид Жаъфар Сажжодий. Мусталаҳоти 
урафо, 405-бет), ғайб латофатига, маҳбуб талабига интилиш. На- 
фас, шунингдек, вақтни, лаҳзалик ҳолни. оний ўзгариш ва ёри- 
шишларни ҳам билдиради. Ҳижрон — Ҳақдан, Илоҳдан бошқага 
юз ўгириш, кўнгилнинг вақгинча ўзга фикр — ташвишлар билан 
банд бўлиши, парда орқасида қолиши.

Ана шу маъноларига кўра, матланинг орифона мазмуни бундай 
бўлади: «Менинг дунё ишлари — касрат билан машғуллигимни, 
Ҳақдан бошқа нарсапарга эътибор қилиб, ундан узоқда қийнал- 
ганимни кўриб, илоҳий ваҳдат нури дилим саҳифасини тозалаш, 
ўз ҳолимга қайтариш учун етиб келди». Воқеан, орзудаги неъмат — 
гўзалликка мунтазир одамнинг қалби тонгда ёришиб, фараҳ, 
топиши табиий. Кўнгил мусаффо бўлади, яйраб нафас оласан 
киши Тонг орифона шеъриятда кўп қўлланилади. У — илоҳий 
файзият тимсоли, нуроний олам даракчиси. Илоҳий ёр дийдорига 
толиб одам бу нурга етишиш учун кўплан-кўп руҳий қийноқлар, 
ҳижрон аэобларини бошидан ўтказиши керак. Шарҳпанаётган 
ғазалда солик (йўловчи)нинг ана шу аҳволи руҳияси тасвирланади, 
ташвишли талпинишлари кўрсатилади.

Иккинчи байт:

Ғам туни муҳлик ғамим англаб яқо чок айлади,
Тонг елидин ҳар нафас ҳолимға тортиб оҳ субҳ.

Мазкур байтда матлаъда ифода этилган мазмун давом этти- 
рилган. Тонг матладагидай бечора ошиқ ҳолига ачиниб, кўз ёши 
тўкиш, оҳ уриш баробарида, ғам тунидаги ҳалокатли (муҳдик — 
ҳалокатли демак) аҳволни кўриб, «ёқасини йиртади». «Ёқа йир-

214

www.ziyouz.com kutubxonasi



тиш» — тонгнинг отишини англатувчи истиоралир, чунки ёқа 
йиртилганда одамнинг кўкраги кўринганидай, тун пардаси йир- 
тилганда тонг намоён бўлади, яъни илоҳиёт жамоли кўрина 
бошлайди. Навоийнинг Самарқандда гадодан сотиб олган байти- 
нинг биринчи мисраси: «Кўкрагимдур субҳнинг пироҳанидан 
чокроқ», яъни: «Кўкрагим тонгнинг кўйлагидан чокроқ*. Бу ерда 
субҳнинг пироҳани — тонг пардаси, ҳарир бир нимқоронғилик 
хаёл саҳфасида яралган, ҳам тонгнинг отиши ёқанинг йиртилиши 
эмас, балки кўкракнинг чок-чок бўлишига ташбеҳ қилинган. Аммо 
ҳар икки байт тасвирининг чиройида муштарак жозиба бор. 
Иккинчи байтдаги «тонг ели», «оҳ», «нафас» сўзлари такрор бўлса- 
да, аммо ҳолатни конкретлаштириш, таъкидлашга хизмат қилган. 
Тун — асл маъносилан ташқари, олами имкон — борлиқ, ғайб сиру 
асрорини, мазкур байтда жабарут олами (Илоҳ ва фаришталар 
орасидаги олам)ни ҳам англатади. Бироқ биринчи маъно ҳам 
назарда тутилган. Шунингдек, тонг елини илоҳий неъмат файзи, 
илоҳиёт ёди маъноларида ҳам туш унсак, байтнинг орифона 
мазмуни бундай бўлади: «Ғайб асрорини англашдаги ҳалокатли 
интилишларим, қўрқинчли аҳволимни кўриб, тонг ёқасини чок 
этди, яъни отди. Иштиёқу изтиробим эвазига илоҳий нурдан 
нишона кўрдим».

Учинчи байт:

Тийра ҳижрпндин чу йўқтур фарқ субҳу шомима,
Хоҳ, шом ўлсун қоронғу рўзғорим, хоҳ субҳ.

Бу байтда яна бир фавқулодда тоза истиора қўлланилган: тийра 
ҳижрон. Қоп-қора айрилиқ — бу ошиқнинг қил сиғмаган қалби, 
мотамзада ҳолати. Ҳижрон туни, ҳажр шоми иборалари ёнида 
мазкур истиора тасвирнинг латиф лигини ош иради, рангни 
қуюқлаштиради, лирик қаҳрамон кечинмаларининг шиддатини 
бўртгириб кўрсатишга хизмат этали. Қолган сўз ва иборалар тушу- 
нарли, шу учун байтнинг зоҳирий мазмунини бундай шарҳлаш 
мумкин: «Айрилиқ ғамидан ҳаётим, руҳиятим шундай қоронғики, 
тонг билан шомим, кеча ва кундузим орасида фарқ йўқ. Хоҳ тонг 
бўлсин, хоҳ шом — сезмасман, бари қоп-қора тунга айланган». 
Байтнинг ботиний, маърифий маъноси: «Илоҳий ёр ёдини фаро- 
муш этиб, нафсоний дунёга берилиб қолганим учун тонг билан 
шомнинг фарқи билинмай қолди, шом бўлса ҳам, тонг отса ҳам 
кўнглимга ҳеч нарса сиғмайди, чунки «қоронғу рўзгор» — дунё 
ташвишидан қутулиш ғоят мушкул, у мани ўз домида занжирбанд 
этган». Солик ўз иродасини батамом пир қўлига топшириб. тариқат 
мақомвдан зина-ба зина кўтарилса, нафс қутқуси ва дунё истак- 
ларидан бутунлай қутулсагина кўнгилни узил-кесил тажаллиёт 
зиёсига рўбарў эта олади, «тийра ҳижрон»дан қутулади.

215

www.ziyouz.com kutubxonasi



Тўртинчи байт:

Дуди оҳимдин қарорғай, ҳажр шомилин батар,
Бўлса ҳижрон қатъида бир кун манга ҳамроҳ субҳ.

«Дуди оҳ» ҳам ёр ишқила ёнаётган безовта, бетоқат ош иқ 
аҳволининг ночорлигини англатувчи муболағали истиоралардан: 
ошиқ ёр ишқида шундай ўртаниб ёнаяптики, гўё унинг ичидан 
олов гуриллаб чиқаяпти, бу олов унинг оҳу ноласидирким, 
тутунидан олам қоронғилашади, ҳагго зиё таратадиган тонг юзи 
ҳам бу тутундан қора тусга киради. Бу эса ҳажр шомидан ҳам бадтар. 
Ш оир сўзу гудоз, ёниш-ўртанишнинг, иш қ тортишлари, қийноқ- 
лари, руҳий-маънавий талпиниш ва курашларни шундай дардли 
сатрларда таъриф этади. Хуллас: «Агар тонг ҳижрон пайтида (авжи- 
да) мен билан бир кун бирга бўлса, оҳим тутуни-ю ҳажрим шидда- 
тидан ўзи ҳам қора рангга бўялади». Дунё ишлари, моддий олам 
талабларига қараб юраверсанг — тонгни ҳам сезмайсан, илоҳий 
нур ҳам қоронғуликни ёриб ўтолмайди.

Бешинчи байт:

Тийра шомим дафъи қилди меҳр зоҳир айлабон,
Яхши борди меҳрибонлиғларда шайъуллоҳ субҳ.

«Меҳр» билан «меҳрибонлик» сўзлари ўзаро тажнис — сўз 
ўйинини ташкил этган: меҳрнинг бир маъноси қуёш, яна бир 
маъноси эса муҳаббат, меҳр. «Шайъуллоҳ» — Аллоҳнинг каромати, 
неъмати демак. Байтнинг мазмуни: «Худонинг неъмати бўлган тонг 
меҳрибонлик кўрсатиб, яхши натиж а олиб келди, қоронғи 
шомимни дафъ этиб, қуёшни бошлаб келди». Ва яна: «Ваҳдат нури 
зиёси — тонг баракотидан касрат — дунё шуғли кўнглимдан кетди, 
кўнглим тозаланди, илоҳий нур чашмаси — қуёшга етишиш имко- 
ни топилди».

Олтинчи байт:

Хуштурур жоми сабуҳ, эй шайх, сен ҳам ичкасен,
Тутса май соқий бўлуб бир меҳр юэлик моҳ субҳ.

Бу байтдаги «меҳр» сўзи бошқа маънода, яъни маъшуқа сифати 
бўлиб келган. Ш оир умумлашма тасвирлардан бир қадар аниқ- 
ликка — конкретроқ тасвирга кўчади, юзи қуёшдай порлаган со- 
ҳибжамол соқий ҳақила ёзади. Лекин бу билан Навоий ғазалнинг 
орифона, ботиний маъноларини давом эттиришдан воз кечди, 
дея олмаймиз. Аксинча, анъанавий тамсиллар — соқий, жом, май 
сўзлари шоир айнан илоҳий муҳаббат ҳақида гапираётганини 
билдириб туради. Бу байтда яна бир анъанавий образ бор — бу 
шайх обраэи. Ш айхни шоир бу ўринда тақводор шахс, зоҳид

216

www.ziyouz.com kutubxonasi



маъносида қўллаган, аслида эса шайх комил инсон, пири муршид 
маъносида ҳам келади. Машҳур сўфийларнинг кўпи шайх деб 
эътироф этилган. Навоий ўзларини билимдон ҳисоблаб, ориф- 
ларнинг ботиний оламидан бехабар, эавқу шавқдан маҳрум 
дунёпараст шайхларни наэарда тутган. Шундай қилиб, байтнинг 
маъноси: «Эй тақводор шайх, тонг пайти комил инсон маъна- 
виятдан сўз бошласа ёки Қуръон тиловат қилса, илоҳий кашф 
зуҳуроти, мушоҳада сархушлигида муҳаббатга лиммо-лим юрагидан 
роз айтса, сен ҳам қулоқ сол ва сархуш бўл, чунки тонгги суҳбат- 
нинг сурури ўзгача, лаззати бениҳоя ва ёқимли».

Нега бундай маъно келиб чиқди? Чунки тасаввуф талқинида 
жом — «илоҳий тажаллиёт мавжи ва бепоён нурнинг порлаши» 
(«Миръот ул-ушшоқ»), соқий — «файз манбаиким, вужуд зарро- 
тини борлиқнинг бодасидан сархуш қилгандир* («Миръот ул- 
ушшоқ»), май — «ғалаботи ишқ» ( Сажжодий, 400), «илоҳнй тажал- 
лиёт... («Миръот ул-ушшоқ»), Яъни: меҳрюзлик соқий — ориф 
инсон илоҳиёт тажаллисининг файзидан тонгда бода тутса, эй 
шайх, сен ҳам ичишинг муқаррар.

Еттинчи байт:

Ғам туни кўҳи балосидин магар бўлмиш халос,
Ким менингдек кўргузур рухсораи чун коҳ субҳ.

Кўҳи бало — бало тоғи, рухсора — юз, коҳ — сомон. О ш иқ 
изтироб чекишдан, бало тоғининг юкини тортишдан ранглари 
сомондай сарғайган. Бу аҳвол тонгнинг бўзариб оқариши орқасидан 
қуёш нурларининг олтин (сариқ) рангда кўрина бошлаши билан 
қиёсланган. Афтилан, тонг ҳам мен каби айрилиқ ғамининг 
балосидан халос бўлибди, чунки сомондай сарғайган юзини 
кўрсатмоқда, дейди ошиқ. Тоғ балосидан халос бўлиш қуёшнинг 
тоғ ортидан чиқиб келишига ишора ҳамда қуёш тунда уфқ ортида, 
тоғлар қўйнида банди бўлади, эрталаб яна қутулиб йўлга чиқади, 
деган қадимий тасаввурга вобаста тасвир бу. Навоий субҳ (тонг)ни 
бир шахс сифатнла жонлантириб, уни лирик қаҳрамон ҳолати 
билан қиёслашни давом эттирган.

«Бало» — Илоҳнинг имтиҳонлари, солик йўлида учрайлиган 
қийинчиликлар, «бало тоғи» шунга мувофиқ — тариқат йўлида 
учрайдиган имтиҳонларнинг энг оғири демак. Мазкур байтда кўҳ 
ва коҳ (тоғ ва сомон) сўзларини эид қўйиш (тазод санъати) ҳам 
бор. Ош иқ ўзининг дарддан юзи сарғайганини айтиш билан бирга 
илоҳий қудрат, зоти азалий ва унинг имтиҳон — балоларининг 
беҳадлиги олдила зарра мисол кичик ва ҳақир эканини ҳам 
таъкидлайди. Шу тариқа, соликнинг мақомот сари интилиш- 
ларидаги иккиланишлар, мушкулотлар, имтиҳонлар қийинчилиги

217

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва уларни енгиб ўтиш учун иродани чиниқгириш иштиёқи акс 
этади бу байтла.

Саккизинчи байт:

Субҳидам бедору гирён бўл, агар файэ истасанг,
Ким сенинг уйқунгға хандон ўлмасун ногоҳ субҳ.

Ғазалнинг ориф она мазмуни бу байтда яна ҳам очиқроқ 
ифодаланган, субҳ илоҳий файз тимсоли эканини шоир уз тили 
билан баён этган. Бундай файзга тунлари бедор ўтириб, тоат-ибодат 
билан шуғулланган, Илоҳ ишқила куйган, ўртанган дардли одам- 
ларгина эришадилар. Навоий даврида илоҳталаб дарвешлар, ориф 
солиҳлар дуне роҳатидан воз кечиб, маънавият сиррини кашф 
этиш учун кечалари ухламай, зикр айтиб чиқар, бутун вужудлари, 
қалб-шуурларини шу мақсадга қаратиб, сидқидилдан Мутлақ руҳ 
сари интилардилар. Натижада уларнинг кўнгиллари равшанлашиб. 
завқу сурур топар, зеҳнларида маърифат тонги ёришарди Маъна- 
вият олами ошиқпари Навоий васф этган ҳақиқий ошиқлардир, 
улар ш оирнинг идеал обраэлари, эзгулик ф ариш талари эди. 
Шунинг учун у орифлар ғоясини жону дилдан тарғиб этади, дей- 
дики: агар шюҳий файз истасанг, эрта саҳарда уйқуни тарк эт, 
Худо йўлида бедор ва гирён бўлгин (байтда гирён ва ханлон — 
йиғлаш ва кулиш сўзлари зид қўйилган), ғафлатда ётма, бўлмаса. 
файздан бенасиб қоласан — тонг сенинг аҳволингга кулали. Камо 
лот истаган одам тонгдай уйғоқ, тонгдай пок бўлиши лозим.

Ва, ниҳоят, тўққиэинчи байт:

Эй Навоий, ул қуёшнинг муждаи васлин бериб,
Қилса неткай шоми ҳажрим меҳматин кутоҳ субҳ.

Ғазалнинг бошидан бошлаб давом этиб келган шом — тонг 
қиёсиЙ параллеллик мақгага келиб якунланаяпти. Субҳдан кейин 
қуёш чиқиши ва туннинг чекиниши муқаррар. Лекин Алишер 
Навоий назарда тутган тонг илоҳий тажалли сафоси бўлганлиги 
сабабли қуёш ҳам пири муршил қалби ёки мутлақ Руҳнинг манбаи 
тимсолидир. Тонг эса шу манба — нур чашмасининг даракчиси. 
Ошиқ йўловчи ҳижрон туни, яъни дунёвий талаблар, илоҳиётдан 
узоқлаштирувчи ишлар — зулмлар зулумоти қийноғидан кейин, 
ниҳоят, васл шодмонлиги имконини топади, кўнгил даричаси ёр 
жамолига қараб очила бошлайди. Мақтанинг зоҳирий маъноси: 
«Эй Навоий, ул қуёш, яъни ёр васлининг дарагини етказиб, 
ҳижрон шоми азобини  (меҳнат — азоб дегани) қисқартирса 
кошкийди».

Байтнинг орифона ботиний маъноси эса бундай: «Эй Навоий, 
ваҳдат нури жилоси — тонг Зоти мутлақ (ёки комил инсон қалби)

218

www.ziyouz.com kutubxonasi



манбаига етишиш хушхабарини етказиб, Илоҳёдидан бегоналашув 
қийноғи, касрат зулумоти ичра чекаётган руҳий изтиробу азобла- 
римни қисқартирса нима бўлар экан». Ана шу тариқа маэкур ғазалда 
Навоий илоҳий кечинмаларни реал инсоний кечинмалар тарзида 
тасвирлайди. Зотан, орифларнинг тариқат даражаларини эгаллаш 
йўлидаги интилиш — ёнишлари нега реал бўлмасин? Ахир бу оддий 
одамларнинг эмас, ўэларини руҳан тайёрлаган, жуда катта вази- 
фани бўйинга олиб, фақат маънавий маърифат сари ўтли шавқ 
билан интилган оламларнинг ҳар қандай дунёвий тушунчадан ҳоли 
покиза ишқи эмасми?! Шунинг учун ҳам уларнинг қалб кечинма- 
лари юксак ва олийжанобдир. Шу шавқ ва интилишни тор маънода 
тушунмаслигимиэ керак. Бу Навоий каби буюк инсонларнинг дунё 
ва Илоҳ орасида, дунёни севиш ва дунё кишиларидан залалик, 
дунё ишларидан кўнгил узолмаслик ва дунёда бўлмаган идеалга 
боғланиш, уни севнш ҳислари орасидаги талпиниш-иаланишлари, 
руҳий саргардонлик ва қийноқларнинг рамзий шеърий изҳори эди.

www.ziyouz.com kutubxonasi



«ЭРУР КЎНГИЛДА САФО ИШҚ 
ТОЗА ДОҒИ БИЛА»

«Хазойин ул-маоний»нинг биринчи левони — «Ғаройиб ус- 
сиғар»га киритилган ва Алишер Навоийла кам учрайдиган тахал- 
луссиз ғазалларлан бири («Ғаройиб ус-сиғар»да жами ўнта тахал- 
луссиэ ғазал бор). Ушбу ғазап «Бадоеъ ул-бидоя» девонила ҳам 
мавжуд. Демак, у шоирнинг ёшлик йилдарида ёзилган. Ғазал етти 
байтдан иборат, лекин тахаллусли мақтаъ бўлмагани сабабли 
якунловчи хулоса етишмаётгани сезилади. Асар мавзуи — ишқи 
илоҳийни куйлаш, бу ғоя гоҳ мажозий ташбеҳ — истиорапар, анъа- 
навий обраалар (парвона, булбул), гоҳ тўғридан-тўғри тасавнуфий 
истилоҳ — тамсиллар воситасида баён этилади. Қайд этиш жоизки, 
ишқи илоҳийни тараннум этган ирфоний-маърифий мазмундаги 
ғазаллар Навоий девонларининг асосий қисмини ташкил этади, 
уларни эса бир неча гуруҳга бўлиш мумкин: 1) муножот ғазаллар;
2) Худо ва Пайғамбар малҳига бағишланган (наът ҳамд) ғазаллар;
3 )о ш и қ н и н г  аҳволини тасвирловчи «шарҳи қол» ғазаллар;
4) фалсафий фикрларни ифодаловчи ғазаллар.

Тилга олинган ғазалда ошиқона кечинмалар шарҳи, ёр васфи 
ҳам, фалсафий мушоҳида-мукошифа ҳам бор. Демак, асар бирон- 
бир ҳис, бирон-бир муайян ҳолатни эмас, шоирнинг катта мавзу 
атрофидаги умумий тасаввур-туш унчалари, ш унга м увоф иқ 
ишқнинг инсон қалбига ўтказадиган таъсири ҳақида зикр этади, 
иш қ ва фано, тариқат йўлининг жозибаси ва таҳдикаси шоирона 
талқин этмлади. Шу боис ғазал байтларини бевосита ўзаро зан- 
жирий боғланиш эмас, балки қофия, радиф, мавзу ва оҳанг мушта- 
раклиги бирлаштириб туради, мадҳ, васф, шарҳиҳол ва тасаввуфий 
маънолар бир ўзандаги оқимга тушиб олган. Чунончи, матлада 
ош иқнинг иш қ дарди янгиланганидан хушнудлиги, иккинчи 
байтда маъшуқа фироқида қийналиш, кинояли хотирот, учинчи 
ва тўртинчи байтларда ишқнинг қудрати ва мўъжизакорлиги ҳақида 
мулоҳаза — муқояса, бешинчи байтда шоҳ ва дарвешнинг ишққа 
муносабати, олтинчи ва еттинчи байтларда бўлса илоҳиёт файэини 
топган соликнинг лаҳзалик масрур туйғулари, ёр жамолига 
маҳлиёлиги тасвир этилади. Хуллас, ишқнинг турли жиҳати, ошиқ

220

www.ziyouz.com kutubxonasi



инсоннинг ҳолатлари ва ш оирнинг ўз мавзуига муносабати, 
қарашлари акс этган. Умуман, Навоийда илоҳий иш қ ҳар хил 
ҳолатларга боғланиб, ҳар бир ғазалда ўзгача бир тароват, янги- 
янги ибора-ифода, услубий тарзу равия билан куйланади. Шу учун 
унинг ғаэаллари бир-бирининг айнан такрори эмас, балки ҳар 
бири янги асар сифатила ўқувчига алоҳида завқ бағишлайди. 
Тасаввуфнинг ҳар бир мақоми ва манзилларидаги руҳий ҳолат, 
бу манзилларни кашф этиш қийинчиликлари, Буюк Илоҳнинг 
ҳузурига талпиниш, соғинч ва қўмсаш, маънавият неъматилан 
сархушлик, қалби маърифатга ғарқ; Дўст дийдорига ташналик, 
ундан маҳрумлик дамларидаги изтироб ҳар бир ғазалда турфа рангу 
оҳанг, суврату санъатлар орқали такрор-такрор тараннум этилади. 
Бу ғазалчиликда, айниқса, орифона шеъриятда қабул қилинган 
анъана бўлиб, шоирнинг ўзига хос маҳорати, навбунёдкорлиги 
шу анъана бағрида камол топиб, кўзга аёнлашарди. Буни меъмор- 
лик  санъати билан қиёсласа бўлади: Самарқанлу Бухоро, Ироқу 
Нишопур, Балху Ҳирот меъморчилик ёдгорликларига қаранг, 
уларнинг нақшу нигори, кошинлари, тарҳу тароватида ўхшашлик 
бор. Аммо ҳар бири яна ўзига хос салобат, ҳусну жозибага эга, 
ҳар бир меъморнинг «дастхати»ни аниқ ҳис этасиз. Шеърият ҳдм 
шу; қагьий анъаналар андозаси ичра бенаэир устакорлик, улуғ 
салафлар ларажасига кўтарилиш ва шу майдонда ихтиролар қилиш, 
янги йўл, янги оҳанглар топиб, элни қойил қолдириш. Анъанавий 
усул-равияда маҳорат кўрсатиш — бир мўъжиза, асрлар анъанасини 
енгиб шоирона ихтиролар қилиш — иккинчи, янада олийроқ мўъ- 
жиза. Навоийнинг ҳар бир ғазалила «эски мавзуни» янги руҳ, янги 
туйғу ва фикр билан янгидан янгратиш , ғазалнинг қадимий 
шаклидан фойдаланиб, шоирона мўъжизалар кўрсатиш маҳорати 
намоен. Воқеан, таҳлилга олган ғазалимиз ҳам «Эрур кўнгилда 
сафо ишқ тоза доғи била» деб бошланали: ишқнинг кўнгилда ҳар 
бир янгиланиши, тоза доғлар қолдириши янги илҳом ва завқ олиб 
келади, янги шеърни бунёд этали. Ушбу ғазални байтма-байт 
шарҳлаб чиқсак, айтилган фикрлар тўлароқ ва аниқроқ англа- 
шилади.

Биринчи байт (матлаъ);

Эрур кўнгулда сафо ишқ тоза доғи била,
Нечукки кўзда ёруглик эрур қароғи била.

Ишқнинг доғи — дарду алами, асорати, тамға-яраси тозариши- 
дан кўнгилда шодлик, сурур ва равшанлик пайдо бўлди. Зотан, 
бунга ажабланмаслик керак, чунки кўзнинг равшанлиги унинг 
қорачиғидан. Байтнинг мазмуни шу. Ажойиб ташбеҳ: кўз гавҳари 
қора, аммо кўришнинг қуввати, ёруғлик ўшанлан, демак иш қ

221

www.ziyouz.com kutubxonasi



кўнгилга дарду доғ солса-да, лекин кўнгил кўзини равшанлан- 
тиради, оламни мусаффо нигоҳ билан идрок этишга чароғи ҳидоят 
бўлади. Навоий шу ташбеҳ орқали тазод санъатининг фавқулодда 
янги вариантини кашф этган ва инсон руҳидаги драматизм, 
қарама-қарши ҳолатларни тушунтира олган: ишқ-муҳаббатдан 
фориғ одам тинч, хотиржам яшаши керак. Бироқ ҳаётда бунинг 
акси бўлади, муҳаббат дардига гирифторлик хурсандчилик, фа- 
роғатга сабаб бўлади. Кўнгил бу дарддан яйрайди! Шоир оқлик ва 
қораликни (байтда «сафо* ва «тоза» сўалари ҳам ўзаро мутаносиб- 
ликка киришиб, эанқли бир туйғу бағишлайди), қуллик ва озод- 
ликни, ишқий безовталик лаззати ва ишқсизлик бадбахтлигини 
қиёслайди, сўфийнинг тан азоблари эвазига туядиган руҳий- 
маънавий ҳузурини олқишлайди. Доғ — тамға, нишон; доғ — андуҳ, 
ғам; доғ — жароҳат, яра: доғ — юракдаги қора нуқта, сувайдо; доғ — 
лоланинг қора ранги; доғ — қуллик белгиси. Сафо эса «риёзат 
чекишдан кўнгилнинг покланиши» («Миръот ул-ушшоқ»), «пок- 
лик, таъбнинг нописанд ёмон хислатлардан тозаланиши... кўнгил 
нинг ағёр, яъни ғайри ёрдан, ғаддор дунёдан юз ўгириши»дир 
(«Мусталаҳоти урафо», 262-бет). Шундай қилиб, ишқ доғи ағёр 
доми, дунё қудрати қуллигидан кўнгилни озод этади. Илоҳни 
севиш, Унга қул бўлиш қулликдан озод бўлишнинг чин йўли, 
демак, бундай қулликдан хурсанд бўлиш керак. Ш унинг учун ҳам 
ошиқ маҳбубасининг тамғасини кўнгилда асраб, унга қул бўлиш- 
дан боши осмонда. Ишқнинг фараҳ ва фароғат, сафо ва рўшнолик 
келтириш хосиятини шундай ажойиб, оригинал тоза тасвир билан 
ифодалаган шоир иккинчи байтда мўъжизакор тахайюлининг яна 
бир қиррасини кўз-кўз этади:

Ф ироқ шоми янгилмас ўқунг кўнгул йўлини,
Ки борур ул сари пайконидин чароғи била.

Биринчи байтдаги қоронғу — ёруғ тазоди давом эттирилган, 
аммо маъно бошқа. Биринчи байтдаги ташбеҳ асослари доғ ва кўз 
қорачуғи ижобий маънодаги ранг эди, аниқроқ қилиб айтсак, бу 
қораликпар оқлик, равшанлик келтирадиган эди, фирақ шоми эса 
ошиқ учун ёруғлик эмас, азоб-иэтироб олиб келади Ошиқнинг 
ҳижрондаги кунлари тун билан баробар, ҳижронла ош иқ учун 
ёруғлик йўқ, унинг тонги зим-зиё, қуёши маҳв этилган. Фироқ 
шоми тариқат аҳли наздида соликни Илоҳдан ажратиб турувчи 
парда, касрат парласи, яъни дунё ишлари билан оворагарчилик 
Ф ироқ шомида, дейди шоир, маъшуққа қараб, ўқинг (кипригинг) 
кўнглим Йўлини адашмасдан топади, чунки у кўнгилга томон 
чироғи билан келаяпти. Нимага ишора бор бу ерда? Гап шундаки, 
«пайкон» сўзи ҳам ўқни биллиради, лек бу ўринда камон ўқи

222

www.ziyouz.com kutubxonasi



назарда тугилаяпти. Камон ўқининг ўткир учи эса металлдан яса- 
ларди ва у нишонга қараб учиб бораётганда металл қисми ярақпаб 
турар, баъзан эса олов сочаётгандай, шуълаланиб кўзга ташланади. 
Ўқнинг ана шу ҳолатини Алишер Навоий чироқ кўтариб бораётган 
оламга ўхшатиб, жонли ва чиройли сурат чизган: «Фироқ шомида, 
яъни сенинг ёдинг вақтинча кўнгилдан кўтарилиб, дунё иш- 
ташвиши парда бўлиб мени сендан ажратганда, ўқинг адашмасдан 
кўнгил йўлини топади, зеро у ўз нишонига пайконини чироқ 
қилиб бораяпти». Бундай таш беҳни бош қа бирорта шоирда 
учратмаймиз: ёрнинг киприги — зулматни ёриб бораётган машъала, 
гўё зим-зиё тунда чақилган чақмоқдай. Албатта, маъшуқа кипри- 
гини чақмоққа ташбеҳ берганда Навоий кўзни ҳам наэарда тутган, 
чунки аслида киприк бировга қараб отилмайди, балки назар, 
қараш йўналади, яъни кўзнинг нури, энергияси таъсир этади, 
жозиба, куч бағишлайди. Ш унинг учун киприк — чақмоқ самовий 
миқёсда илоҳий нурнинг ярқ этиб, кўнгилни ёритиши ёки заминий 
миқёсда соҳибкаромат пирнинг назар қилиши, бир нигоҳ билан 
қапбларга ғулғула солиши тарзида талқин этилиши мумкин. Оддий 
ҳаётда ҳам қалб китоби бўлмиш кўзларнинг кўнгилларни боғлаши, 
севгига замин ҳозирлаши кўп учрайдиган ҳодиса.

Учинчи байт:

Эрур сукуту фано ишқ лозими, булбул
Не воқиф онча фиғону улуғ димоғи била.

Навоий асарлари куллиётининг 1988 йилги янги нашрида (3- 
жилд, 428-бет) мазкур байтнинг биринчи мисрасида «фано» ва 
«булбул» сўзларидан кейин вергул қўйилгани учун маъно бузилган. 
Агар шу нашрга суянадиган бўлсак, «Сукут ва фанодир, ишққа 
лозим бўладигани булбул, бунча фиғони ва улуғ димоғи билан 
нимадан хабардор?» деган ғалати мазмунли гап келиб чиқади. 
Бундай «таҳрир» ўқувчини чалғитиши, Навоий асарларини тушу- 
нишни қийинлаштириши аниқ (Буни таъкидлашга мажбурмиэ, 
чунки ҳозирги ёзувга кўчирилган классик шеърларда тиниш 
белгиларининг аҳамияти катта, вергул нотўғри қўйилгани учун 
маъноси мавҳумлашган байтлар анча). Хўш, Навоий бу байтда нима 
маънони ифодапаган? Бу маъно қуйидагича: «Сукут сақпаш ва 
фано — жисму нафс эҳтиёжларидан батамом қутулиш ишқнинг 
заруратидир, шунча нола фиғони, сархушу ошуфталиги билан 
булбул буни қайдан билсин».

Ҳа, шоир бу ерда ошиқпик рамзи, нафосат ошуфтаси, ишқни 
ёниб куйловчи булбул билан баҳсга киришган. Бу қизиқ, чунки 
Навоийнинг бир қанча ғазалларида булбул хониши мадҳ этилади, 
лекин бу байтда у булбул ишқнинг моҳиятига тушуниб етмайди,

223

www.ziyouz.com kutubxonasi



деган фикрни баён этади. Балки бошқа маъно бордир бу гапнинг 
тагида, балки шоир бирор бир мазҳаб ақидасини, тариқатнинг 
бирор силсиласи пешвосининг кўрсатмаларини тасдиқлаётгандир? 
Дарҳақиқат, матлубга етишиш йўли фақат оҳу нола эмас. Фитон 
чекмай, зоҳиран сукутла бўлиб, дардни элга ошкор қилмай, боти- 
нан кўнгилни маърифатдан сероб этиб, фано мартабасини эгаллаш 
ҳам мумкин. Масалан, Хожа Баҳоуддин Нақшбанднинг ақидаси 
шундай. (Баҳоуддин Нақшбанддан: сиз самоъга қандай қарайсиз, 
деб сўратанларида, у киши: «Мо инкор накунему ин кор наку- 
нем* — «Биз инкор қилмаймиз, аммо бу ишни қилмаймиэ», — 
деб жавоб берганлар). Самоъ ва зикрга берилмай, муайян касб 
билан шуғулланиб, одамларни Ҳ ақни таниш га даъват этган 
дарвешларнинг йўли шуни тақозо этарди. Улуғ мутафаккир рамзий 
йўсинда тариқат аҳлининг икки тоифаси сулукини таққослаган: 
тинч- хотиржам зикр билан, ички оламни тараққий эттириб Ҳаққа 
яқинлашувчилар ва самоъ, рақс, қўшиқ-куй орқали муҳаббат- 
ларини очиқ изҳор этувчи бетоқат, безовта одамлар. Шундай, 
ошиқпик ҳар доим ҳам фиғону нола эмас экан, «анжуманда хилват» 
кўрувчиларнинг ботиний маърифати, кошифлик йўлида ўзгача 
ёниш, ўзгача фидойи қатъият бор. Тўртинчи байт маэмуни учинчи 
байт юзасидан айтган фикримизни тасдиқлайди. Байтни келти- 
рамиз:

Ул ўгки ўртади парвонани, ҳамул ўгдин
Кўрингки қоврулалур шамъ лоғи ёғи била.

Маълум бўладики, гап парвона ишқи устида бораяпти, яъни 
шоир булбулнинг нолали муҳаббати билан парвонанинг жим, аммо 
вужудини ёндирувчи «индамас» муҳаббатини қиёсламокда. Тасаввур 
қилинг: шам, унинг атрофида эса алангага қараб талпинаётган 
митти парвона. У ўтга шундай ихлос, шиддат билан интиладики, 
оловга қўшилиб ёниб кетгунча тинчимайди. Бироқ парвона 
шунчалик ошиқпиги, дардининг зўрлигига қдрамай, оҳу нола чек- 
майди, балки жим-жит ўтга томон талпинаверади. «Ул ўт», яъни 
илоҳий ишқ алангаси фақат парвонани эмас, шамнинг ўзини-да 
муми ва ёғи билан қўшиб қовуради, эритиб куйдиради. Улуғ шоир 
тамсиллар воситасида Ишқнинг беинтиҳо кучи — зарроту жонзот- 
лар, ошиқу маъшуқ барини қамраб олувчи қудратини бизга тушун- 
тирмоқчи бўлган. Ш амнинг шуьласи — илоҳий ишқ муми ва ёғи — 
дунё, инсон вужуди, парвона — ошиқ инсон тимсолларидир. Пар- 
вона — фано тимсоли, яъни ёмон сифатлардан қутулиш ва маҳмуда 
(яхши) сифатларга эга бўлиш, ҳирсу ҳавасни тарк этиш йўли. Бу 
фақир дарнешларнинг, аҳлуллоҳнинг тариқати. Хўш, шоҳлар-чи, 
улар ҳам бу бахтга мушарраф бўла оладиларми?

224

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шаҳу улус ғамию жоми Жам, хушо улкИм 
Синуқ сафол ила дурд ичкай ўз фароғи била,

Йўқ, шоқлар фано мартабасига етишолмайдилар, чунки улар 
дунё ғамию улус таш виш и, шон-шуҳрат, айшу ишрат билан 
банд — шоирнинг ғояси шу. Афсонага кўра, Ажам шоҳларидан 
Жамшид шундай жом ихтиро қилибдики, унинг ичидаги шароб 
асло тугамас ва у оламни ўзида акс эттириб турар экан. Шундай 
қилиб, «жоми Жам» — туганмас бойлик ва ишрат, шукуҳу салтанат 
рамзи. Унинг сўфиёна талқини ҳам бор: «маърифат бодаси билан 
лиммо-лим ориф кўнгли» («Миръот ул-ушшоқ»). Лекин Навоий 
мазкур байтда буни назарда тутмаган, бўлмаса шоҳу дарвеш аҳво- 
лини чоғиштирмаган бўларди. Ш оир анъанавий тасаввуфий эъти- 
қодга амал қилиб, ориф дарвешнинг фақирона ҳаётини подшо- 
нинг ҳашаматли ҳаётидан устун қўяди, аммо буни қуруқ таъкид 
йўли билан эмас, балки «наэарий» тушунтиришга интилали: шоҳ 
фуқаро ташвиши ва ўзининг шону шуҳрати, туганмас давлати, 
ишрати билан овора, у бу ғамдан фориғ бўлолмайди. Демак, у 
шунчалик дабдаба шукуҳи билан озод, бахтиёр эмас. Ҳатго жаҳонни 
кўрсатувчи олтин жом ҳам уни ғамдан озод қилолмайди. Ш оҳнинг 
акси ўлароқ синиқ сафолда (жоми Жам — салтанат ва ҳашам рамзи 
бўлса, си н и қ  сафол — камбағаллик, камтарлик белгиси) май 
қуйқумини ичаётган, яъни маҳбубнинг васли деб азоб чекаётган 
дарвеш бахтиёр. «Дурд» — май қуйқуми, қаноат ҳамда айни вақтда 
номуродлик, маҳбубнинг бетоқат қилувчи ёдини ҳам англатади. 
Хуллас, Навоий илоҳий ишқ хосиятлари ҳақила гапириб келиб, 
парвонасифат дарвешнинг мамлакат подшосидан устун турувчи 
озод-эркин турмушини шарафлайди.

Олтинчи байт:

Хумор аро тиладим соқию қадаҳ, юз шукр,
Ки улкимен тиладим келди ўз аёғи била.

Шоир ўзининг синиқ сафолда «дурд» ичиб, маҳбуб ёдида 
сармаст қаҳрамони — иш қ парвонаси ҳолатидан руҳланиб кетиб, 
ўзини у билан шерик, ҳаммаслак қилиб кўрсатади Аммо лирик 
қаҳрамон— дарвеш ёр оддида сархуш бўлса, шоир ҳали хумор, у 
энди соқи-ю қадаҳ талаб қилаяпти. «Хумор» ҳам мастликнинг 
асорати, аммо у вақтинчалик совиш, соликнинг иккиланиши, 
беқарор ҳолатини ҳамда «маҳбубнинг иззат пардаси ичига яшири- 
ниши, дунё пардаси ваҳдат юзини беркитишини» англатали. Ана 
шундай ҳолатда шоир тарқалган, совиган кайфиятни ростлаш учун 
соқий (пири муршид) қўлидан қадаҳ (маърифат) тилайди ва Аллоҳ 
унга тилаганини етказганилан — пир ҳузурига етганидан шукро- 
налар айтади. Байтдаги «аёқ* сўзи икки маъноли: 1) одамнинг

15 — Тасаввуф 225

www.ziyouz.com kutubxonasi



аъэоси ва 2) қадаҳ. Демак, сўз ўйини — тажнис ясалган: «келди уз 
аёғи била — келди ўз қадаҳи била». Теран маъно тоза ифода ва 
тимсоллар билан очилган. Еттинчи байт:

Қучарға сарв ниҳоли бири қадингдек эрмас,
Агар кетурса ани боғбон қучоғи била.

Бу байтнинг зоҳирий маъноси кўриниб турибди. Ш оир маҳбуб 
қоматини энг чиройли дарахтга ўхшатмокда, йўқ, маҳбуба қомати 
сарвдан ҳам чиройли, ахир сарвни қучганда ёр қучгандайин хдловат 
топиш мумкинми? Боғбон сарвларни қучоқлаб келса ҳам, лекин 
бу ёр қоматини қучганчалик эмас. Аммо байтнинг тасаввуфий — 
ботиний маъноси ҳам бор. Қад деганда сўфийлар пирнинг ҳайбати, 
илоҳийлик аломати бор одамни назарда тугганлар. Шундай бўлгач, 
байтнинг мана бунақа маъноси ҳам келиб чиқади: «Гарчи боғбон 
боғдаги чиройли сарв дарахтларини намойишкорона қучиб келса- 
да, лекин уларнинг бирортаси комил инсон — пирнинг гўзал, 
илоҳий ҳайкалидай эмас, уларни қучиш пирга сиғинишдай лаззат 
беролмайди».

Апишер Навоийнинг улуғворлиги шундаки, унда зоҳирий ва 
ботиний маънолар, яъни ишқи ҳақиқий ва ишқи мажоэий тасвир- 
лар бир-бирига халақит бермайди, балки бир-бирини тўлдириб, 
қувватлаб туради. Бошқача айтганда, ишқи ҳақиқий тасвиридан 
ишқи мажозий тасвирига ёки аксинча ҳолатга осон ўтилади, 
китобхон гоҳ бу маънодан, гоҳ у маънодан, гоҳ ҳар иккисидан 
завқдана олади. Ушбу ғазадда ҳам шуни кузатиш қийин эмас, унда 
тариқат ақоили, мақом босқичларидаги солик ҳолатлари, ишқ 
иэтироби ва ошиқ аэоби, дарди, ўртанишлар тасвирланали ҳамла 
шу билан баробар реал инсоний кечинмалардан воқиф бўласиз. 
Воқеан, иш қ парвонаси солик дарвеш ҳам реал инсон, унинг 
кечинмалари ҳақиқий инсоний кечинмалар, фақдт унда ният пок, 
дард беинтиҳо, идеал ғоят узоқ...

www.ziyouz.com kutubxonasi



«АХД КИЛДИМ: ИШҚ ЛАФЗИН ТИЛГА 
МАЗКУР ЭТМАЙИН»

Алишер Навоийнииг ҳар бир ғазали ўзига хос ёнлашиш, ўзига 
хос таҳлил ва тафсир усулини тақозо этади, чунки ҳар бир ғазал 
алоҳида руҳий ҳолат, алоҳида поэтик фикр ва ҳис-туйғулар риво- 
жини ифодалаб келади, тасвир тарзи, санъатлар мунтазамлиги ва 
мутаносиблиги ҳам шунга мувофиқ. Мазкур ғазалда эса Ишқ 
водийсида мушкулотларга дуч келган ошиқнинг бир лаҳзалик 
ҳолати, иккиланиши, ғайрнинг сўзига қулоқ солиб, гўё вақтинча 
«араз», «истиғно» билан ёридан юз ўгиришга беҳуда уриниши 
тасвирланади. Одатда истиғнс (ўзини озол ҳисоблаш, ноз қилиш, 
араз) маъшуқ хислати бўлиши керак, ош иқ эса ниёзманд, ҳдмма 
вақт ёрга содиқ одамдир. У шу хислати билан машҳур. Бу ерда 
анъанага хилоф равишда иш тугилмадимикин? Йўқ, ундай эмас. 
Навоий лирик қаҳрамонининг озурдалигини маъшуқ нози сингари 
тушунмаслигимиз керак. Бу «истиғно» — ишқдан тавба-тазарру 
«аҳди» замирида ошиқ кўнглининг ҳар қандай азобларга бардош 
бериш, дарду балоларга тайёр туриши маъноси ётади. Ошиқ ишқ 
қийноқларидан қутулишга чора излайди, аммо қўллаган тадбир- 
лари беҳуда бўлиб чиқади. Чунки у бу домга абадул-абад гирифтор, 
ишқни тилга олмайман, дейли, лекин у тилига келаверади, сир- 
рини элга билдиргиси келмайди, аммо дарди ошкор бўлаверади. 
Зеро, ошиқнинг инон-ихтиёри ўзида эмас.

Одамда шундай ҳолатлар бўлалики, оҳанрабодай тортиб турган 
нарсадан безор бўлсанг ҳам, жоннинг қийноғисиз яшаш мумкин 
эмаслигини, қугулишга интилиб, қутулолмаслигингни англаб бад- 
тар изтироб чекасан. Навоий айни шу руҳий ҳолатни қаламга одган, 
яъни тилда тавба қилиб, инкор этиб, аслида кўнгил қаърида бу- 
нинг аксини тасдиқлаш. Уэига хос шеърий санъат бу. Бир неча 
байтда кўринадиган, баъзан бутун ғазал бўйлаб ёйиладиган ушбу 
усулнинг классик шеършуносликла номи йўқ. Воқеан, Навоий каби 
улуғ шоирларнинг турфа санъатлари, услубий ихтироларига ном 
топиш, уларни тадқиқ этиш осон юмуш эмас. Навоий худди сон- 
саноқсиз комбинацияларни ёд биладиган, ҳар гал янги, ҳайрат- 
ланарли юришларни ўйлаб топиб, ғалабага эришадиган шоҳмотчи

227

www.ziyouz.com kutubxonasi



мисол иш тугади. Сўзнинг битмас-туганмас имкониятлари, мутаас- 
сир этувчи ифодавий қудратини намойиш этади. Сўздан мўъжиза 
яратиш, классикларнинг ўз тили билан айтганда, сўзнинг додини 
бериш — улуғ санъаткорларга насиб бўлган бахт.

Рамали муссамани маҳзуф баҳрида езилган ушбу ғазалнинг 
аввалги беш байти ана шу тавба-тазарруъ мазмунида, яъни 
«инкор — тасдиқ» усулила ёэилган, шу жиҳати билан бу байтлар 
ўзаро боғланади. Қолган уч байт ғазалнинг умумий мазмуни билан 
бевосита эмас, балки бавосита боғланади Шу сабабли ғазални 
пароканда дея олмаймиз. Тўғрисини айтганда, мен «пароканда» 
истилоҳини шеърга нисбатан қўллашга қаршиман. Чунки паро- 
кандалик бадиий асарга хос хусусият змас, у бутунлай боғланмаган 
байтлар йиғиндисини билдиради. Улуғ шоирларда, жумладан, 
Навоийда бундай шеър йўқ. Байтлар, юзаки қараганда, мазмунан 
боғланмаган, турли мавзуда бўлиб туюлса-да, ботинан улар ўзаро 
алоқадор. Ш унинг учун бундай ғазаллар таҳлилида бевосита 
боғланиш (мусалсал) ва бавосита боғланиш деган тушунчалардан 
фойдаланишни маъқул деб биламан. Шундай қилиб, мазкур ғазал 
ҳасбн ҳол, яъни ошиқ кечинмапарини ифодалайдиган асар бўлиб, 
байтлари қуйидагича шарҳданиши мумкин.

Биринчи байт:

Аҳд қилдим ишқ лафэин тилга мазкур этмайин,
Тил неким, хомам тилидин доғи мастур этмайин.

«Мазкур» — зикр этиш, тилга олиш, «хома» — қалам, «мас- 
тур» — ёзиш, рақам этиш. Қолган сўзлар тушунарли. Аммо бу 
байтнинг, қолаверса, бутун ғазалнинг ўзак — калит сўзи кшқдир. 
Ишқ нима? Одамлар орасидаги алоҳида майл, севги, муҳаббат, 
деб жавоб берамиз дафъатан ва аксар аёл билан эркакнинг ўзаро 
муносабатлари, бир-бирига интилишини кўз олдимизга келти- 
рамиз. Албатга, аёл ва эркак орасидаги муҳаббат, оила ишқ асосига 
қурилса ёмон бўлмайди, бу ҳаёт қонунига мувофиқ, чунки ҳаёт- 
нингўзи ҳам муҳаббатдан яралган. Лекин ишқни кенгроқмаънода, 
кайҳоний андозага олиб қарасак-чи? Сўфий орифлар тушунадиган 
маъноларга диққат қилсак-чи? Ахир, Навоий ишқнинг ана шу 
маъноларига кўпроқ эътибор берган-ку. Сўфийлар талқинига кўра, 
ишқ — дўстлик туйғусининг олий даражага кўтарилиши: дўст 
орқали маърифатни, шоҳни севиш. Воқеан, дўст тушунчасининг 
ўзи ҳам кўп маъноли, «дўст» деганда улар юксак эаковат, қалбида 
эзгулик нури порлаб турган инсон ва Мутлақ илоҳни англаганлар. 
Ана шундай дўст, яъни Ёр ишқига гирифтор бўлган одамлар бир- 
бирларисиз туролмайдилар, агарчи бу боғланиш юэ кулфат ва алам 
келтирса-да. Ш унинг учун ишқ сўзи ранж, дард сўзлари билан

228

www.ziyouz.com kutubxonasi



маънолош бўлиб қолган. Бу сўзнинг асл этимологик маъноси ҳам 
шунга ишора этади: у арабча «ашақа» (зарпечак) сўзидан келиб 
чиққан. Зарпечак, биламизки, ўт-ўланлар, дарахтларга ўраниб 
олиб, уларнинг ширасини сўриб қуритадиган гиёҳ. «Ишқҳам авжга 
кўтарилганла бамисоли зарпечаклай одамни белармон қилади, 
сезиш қобилиятини сусайтириб, еб-ичишдан маҳрум этади, ишққа 
чалинган кишига ўзгаларнинг гап-сўзи малол келади, у дўстдан 
бошқага қарамайди», — деб ёзади «Истилоҳоти урафо» луғатининг 
муаллифи Сайид Жаъфар Сажжодий (289-бет). У яна давом этги- 
ради: «Дейдиларки, иш қ шундай бир ўтки, ош иқнигина эмас, 
маъшуқни ҳам ёндиради, иш қ бало дарёсидир ва илоҳий жунундир 
ва дилнинг маъшуқ сари қиём этишидир».

Ишқ олдида денгизлар — томчи, тоғлар — зарра. У денгизни 
жўшу хурушга келтириб, тоғни талқон қила олади. «Эй ишқ, балойи 
жон эрурсан, ҳам жонима дармон эрурсан», — дейди Алишер 
Навоий «Лайли ва Мажнун»да. Бу ҳақда олдинги бобларда тўхтал- 
дик, такрорлашга ҳожат бўлмаса керак. Фақат бу ўринда шуни 
эслатиб ўтамизки, иш қ азобига чидамаган ошиқ ҳақиқий ошиқ 
эмас, бўлмаса у Навоийнинг лирик қаҳрамони каби: «Энди ишқ 
сўзини тилга олмасликка, тилга олишгина эмас, уни ҳатто қоғоз 
саҳифасига ёзмасликка аҳд қилдим», — дейиши ҳеч гап эмас. Ги- 
рифторлик гирдоби ичидаги ҳасрат бу, аммо у ёлғон «аҳц». Аслида 
ош иқбу баҳри азимга бадтар шўнғимоқчи, зеро ошиқнинг занжири 
ҳам, қаноти ҳам ишқ, уни буд этадиган ҳам, нобуд қиладиган 
ҳам қутулиб бўлмас шу Буюк жозиба. Ш оир иккинчи ва учинчи 
байтларда «аҳди»ни давом этгиради; чунончи, иккинчи байт:

Барча элга фитна бўлғон кўэға мафтун бўлмайин,
Ҳар киши наззора айлар юэни манэур этмайин.

Яъни: «Барчани фитна — фириб билан алдаган кўзга мафтун 
бўлмасликка (алданмасликка), барча қарайдиган юэга қарамас- 
ликка аҳд қилдим». Барчани фитна билан ўзига мафтун этадиган 
кўэ дунё бўлиши ҳам, дунё нафосати билан боққан Мутлақ руҳ 
чашмаси бўлиши ҳам, юз-кўзидан нур ёғилиб турган комил инсон 
бўлиши ҳам мумкин. Ҳар ҳолда маъшуқ кўзи фитнакор, алдамчи 
эканлиги аниқ. У барчани ошуфта этади. И ш қ аслида ана шу 
мафгункор юзу кўэга қарашдан бошланган, ўша кўзларки, бечора 
ошиқни бир лаҳза тинч қўймайди. Хўш, агар юз ва кўз илоҳий 
сифат — тажаллиёт белгиси бўлса, нега у мафгункор, алдамчи? 
Гап шундаки, сўфийлар наздида маъшуқкўзи - басират даражаси, 
яъни қапб кўзининг ўткирлиги, айни вақтла у ошиқни имтиҳон 
этувчи, синовдан ўтказувчи куч. Илоҳий жамол турли кўринишда 
жилоланиб, қалбга йўл иалайди. Жило, мавж, товланиш — сеҳру

229

www.ziyouz.com kutubxonasi



жоду, мафтункорлик эмасми? Кўз, шу билан бирга, ғайбнинг 
манбаи, сиру асрор чашмаси. Юз эса — илоҳиёт жамоли тимсоли 
ва комил инсон чеҳраси. Навоий даври кишиларининг ва буюк 
шоир тушунчаси ана шундай. Ҳам олам нафосати, ҳам инсон қалби 
гўзаллиги ва ҳам барча гўзалларнинг гўзали, барча равшанликлар 
манбаи деб ҳисобланган Илоҳни бир ибора, бир ташбеҳ билан 
ифолалаш, Уни лирик кечинма орқали ёниб куйлаш. Буларнинг 
ҳаммаси Яхшилик ва Эзгуликка ошиқликни таърифлаш ва охир- 
оқибат инсон маънавиятини юксалтиришга хизмат этиш истагидан 
туғилган. Оқил ва одил инсоннинг юраги Илоҳ фазилати билан 
тўлиқ ва бу унинг аъмоли, фитратида намоён бўлади, бошқалар 
шу қалбнинг файзини идрок этиб, ундан бақра олиб, Илоҳга 
яқинлашадилар. Шунинг учун бундай файзли одамлар эьтиборни 
тортади, ҳамма уларга қараб интилади, уларнинг хоки пойини 
кўзига суртади. Шу учун бу илоҳий юз ва «фитнакор» кўзлардан 
бекиниш — Илоҳдан юз ўгириш билан баробар!— Яхшиси Ишқ 
оловида ёниш насиб этсин, жоду кўзлардан жудо қилмасин.

Учинчи байт:

Ишқ куфри бирла тақво хонақосин бузмайин,
Бут хаёлидин кўнгил дайрини маъмур этмайин

И ш қ — куфр, ошиқ бўлиш — кофирлик. Бу кимнинг фикри? 
Албатта, бу мутаассиб диндорлар, ишқу ошиқликнинг ҳақиқий 
маъносини тушуниб етмаган кишиларнинг фикри, улар ҳаётни, 
илоҳий муҳаббатни куйлаган шоирларни шундай тамғалар билан 
айбламоқчи бўлганлар. Лекин қизиғи шу ердаки, тасанвуфнинг 
ваҳдат ул-вужуд фалсафасини чуқур идрок этган шайх — орифлар, 
айниқса, Аттор, Румий, Ҳофиз, Жомий, Навоий, Машраб каби 
шоирлар буни ўзлари ҳам тан олганлар. Чунки, суратпараст, 
масаланинг моҳиятига етмаган жоҳил руҳоний талқинидаги кофир- 
лик билан сўфий шоир назарда тутган кофирлик бошқа-бошқа 
нарсадир. Руҳонийлар бутга сиғинган одамларни кофир десалар, 
сўфийлар «касрат оламининг зулми, дунё талаби, ваҳаатдан жудо- 
ликни» куфр деб уқтирганлар («Миръот ул-ушшоқ»), Ишқнинг 
кофири бўлиш — сўфий наздида ҳақиқий имонга эга бўлиш, нечун- 
ким, фарқчар, кўпликлар олами орқали, ёпиқтик пардасини кў- 
тариш, дунёни тарк этиш орқали ваҳдатга етилади. Диндор руҳоний 
Илоҳни севишни эмас, Унга сажда қилиш, тоат-ибодат билан 
жаннатий бўлишни тарғиб этади. Сўфий бўлса, Илоҳдан бошқасини 
тан олмайди, расм-русумлар, одат-маросимларни инкор этади, 
Илоҳ жамоли акс этган барча мавжудотни, бутни ҳам, насроний 
қизни ҳам севиш мумкин, деб таълим беради. Шайх Санъонни 
эсланг (Навоийнинг «Лисон ут-тайр» асари қаҳрамони). У румлик

230

www.ziyouz.com kutubxonasi



қизга ош иқ бўлиб, исломдан воэ кечиб, насроний динига киради, 
иш қ йўлида нимаики юз берса — барига чидайди ва оқибатда 
илоҳий муҳаббатга эришади. Шайх Санъон саргузаштига лиққат 
қилинса, ваҳдат майидан сархуш сўфийлар эмас, балки тақводор 
зоҳид ва сохта шайхлар кофир бўлиб чиқади. Чунки «кофир — 
сифот, асмоъ ва афъол даражасидан ўтмаган одам» («Миръот ул- 
ушшоқ»). Навоий «ишқ кофири» иборасини «бут» ва «лайр» сўзлари 
билан ёнма-ён қўллаган. Сабаби шуки, «бут» асосий матлаб, 
мақсад, яъни маъшуқтимсоли, дайр эса — бутхона, оташпарастлар 
ибодатгоҳи бўлиб, тасаввуф истилоҳида орифлар мажлиси ва зоти 
аҳадият ҳузуридир. Кўнгил дайрини бут хаёли билан безаш — пир 
суҳбатини қўмсаш демак. Ш ундай қилиб, байтнинг мазмуни 
бундай: «Ишқнинг бехудликлари, парҳезсизлиги, сармастлиги 
билан тақво — тийилиш , яъни зоҳид хонақоҳини бузмаслик, 
маъшуқага сиғиниш, унинг ёдида ёниш фикри билан кўнгил уйини 
обод этмасликка аҳд қилдим», яъни пир суҳбатидан дилимни 
узишга сўз бердим.

Тўртинчи байт:

Ҳар кеча бир лаб майи васлидин этмай жонни маст,
Ҳар кун онинг ҳажрида кўнглимни махмур этмайин.

Кеча ва кундуз, васл ва ҳижрон, май ва махмурлик сўзлари ҳам 
таэод ва ҳам таносуб санъатларини ҳосил этиб, аввалги байтларда 
ифодаланган ошиқлик шартларини инкор этиш давом эттирилган. 
Сўфиёна талқинга риоя этадиган бўлсак, лаб — маънавият олами- 
дан малаклар воситасида анбиё ва орифларга нозил бўлиб завқ ва 
илҳом пайтида улар кўнглидан тилига кўчадиган калом («Миръотул 
ушшоқ»), май —илоҳий тажаллиёт, махмур — шу ваҳдат майидан 
бехудлик. Байтнинг маэмуни: Ҳар кеча бир ширин лаб, яъни ориф 
кўнглида пайдо бўлган илоҳий каломни эшитиш лаззатидан жо- 
нимни маст қилмайин ва ҳар куни шу каломдан ажралиб, кўнглим- 
ни хуморли (бу сўз қўмсаш, соғиниш маъносида ишлатилган) 
қилмайин, деб қарор этгим. Ёки мана бундай шарҳлаш ҳам мум- 
кин: «Ҳар кеча пири орифнинг маънавият оламидан илҳом бўлиб 
тушган каломи лаззатидан жонни хушнуд этиш ва ҳар кун ўша 
маърифат каломини қўмсаб, хумор бўлишдан тийинайин дедим». 
Наноий бу байтда кеча-кундуэни қиёслаганла ёруғлик ва эулумотни 
эмас, балки, аксинча, кечаси бўладиган пиру мурид орасидаги 
хилват суҳбатларни, кунлузи эса уларнинг ўзаро ажралиб кетиш- 
ларини назарда тутган. Демак, ош иқ учун бундай кундуэлардан 
кўра, пир васлин мунаввар этган тун афзал.

Шу тариқа, тўртга байтда ошиқнинг «ўз маслагидан қайтишга 
аҳдлари» баён этилиб, шеърнинг оҳанги, матн қабатидаги маъно-

231

www.ziyouz.com kutubxonasi



лар эса барча «ақа*лар ёлғон эканини, инкорларнинг замирида 
тасдиқ яширинганини билдириб туради. Ошиқнинг ана шу кинояли 
ҳолатини англатиш учун шоир бешинчи байтда оҳиста «мантиқий 
ўтиш» усулини қуллайди, ғазал мазмунига ўзгариш киритилади. 
Мана ўша байт:

Гар чидай олмай кўнгул берсам биронга ногаҳон,
Бори эл ичра чидай олгунча машҳур этмайин.

Ош иқликнинг талабларидан воз кечишга «аҳд» қилган лирик 
қаҳрамон энди ўзининг бунга чидай олмаслигини англайди, 
энди у бир гўзалга, мукаррам дўсти аэиэга кўнгил бериши му- 
қаррар. Лекин энди у иш қини линҳон тутишга «аҳд қилади», 
дейди. Аммо бу иш имкондан хориж, чунки ош иқлик ош кора 
бўлмай иложи йўқ — дардни яш ирсанг, иситмаси билдириб 
қўяди.

Шундай экан, иш қ ва майни (ваҳцоният нурини) тарк этиб 
бўлмайди.

Ишқу май анжоми чун ҳажр ўлли, қўй, эй шайхким,
Ўэни иқболдин куч бирла маҳжур этмайин.

Амжом — тугалланиш , оқибат демак. Маҳжур — айрилиқда 
қолган одам. Байтнинг насрий мазмуни эса бунлай: «Ишқ ва май, 
яъни илоҳий неъматга интилиш ни йиғиштириб қўйиш , тарк 
этишнинг оқибати ҳажр — айрилиқдир. Қўй, эй шайхким, ўзимни 
бу саодат — ош иқлик ва бодапарастлик саодатидан куч билан 
ажратмайин».

Мана энди ҳаммаси равшан бўлди: Алишер Навоий тақводор 
шайх гапига кириб, ошиқликни тарк этмоқчи бўлган одамнинг 
аҳволини кўрсатмоқчи экан. Ш айх ишқни куфр деб, беҳуда, 
маъносиз нарса деб тушунтирган, уни тилга олмасликка, фитначи 
кўзларга қарамасликка чақирган. Аммо ош иқ охири билдики, 
Ишқдан — илоҳий файздан ажралиш азоби иш қ азобидан кўра 
ҳам зўрроқ, йўқ-йўқ, бугина эмас, ошиқдик азоби ҳузур-ҳаловатга 
элтувчи, руҳий камолот сари етакловчи тозаланиш, халос бўлиш 
азоби экан. Шунинг учун бу азоб — саодат.

Хуллас, лирик қаҳрамон ғазалнинг олтинчи байтига келиб, ўэ 
баённомаси («а\ди*)дан бутунлай қайтади, унинг олдин айтган 
гаплари ўз-ўзини синаш, ёхуд аллақандай кинояли усулда ишқ 
оловининг шуҳратини муболағали қилиб ифодалашдай таассурот 
қолдиради. Инкор замиридаги тасдиқ зоҳирий тасдиққа айланиб, 
ошиқнинг ўз имкону эътиқодида собит эканлиги маълум бўлади. 
Мана шунлан кейин Навоий қуйидаги умумий контекстга «епиш- 
майдиган» еттинчи байтни келтиради:

232

www.ziyouz.com kutubxonasi



Зулм ила эл жониға ўт ёқма, эйким шоҳсен,
Гар десанг дўэах ўтиға жонни маҳрур этмайин

Ошиқона ва орифона ғазалларла, кўпроқ мақтадан оллинги 
байтда бирор ўгит-насиҳат қилиш ғазалчиликда кам учрайдиган 
ҳодиса эмас. Бундай ҳолни Ҳофизу Саъдий, Жомий ва Навоийда 
тез-тез учратамиз. «Дўзах оловига жоним куймасин десанг, эй шоҳ, 
зулм билан халқ жонига ўт ёқма». Бунинг олдинги байтларга 
алоқадорлик жойи борми? Бевосита эмас, аммо бавосита бор. 
Ншқсизлик, Илоҳдан бехабарликнинг ўзи зулм демак, бундай одам 
подшо бўлса — эл ҳолига вой, чунки ишқи йўқ одам бераҳм, 
бешафқат бўлади. Илоҳ ишқи, умуман кўнгилнинг муҳаббатга 
мойиллиги оламни адолат ва инсофга ошно этади. Навоийнинг бу 
қистирма насиҳат байти шундан далолат берадики, у лирик кечин- 
малар тасвири асносида ҳам шоҳни адолатга чақнриш, золимларни 
жазолаш, халқни улардан халос этиш ғоясини ўтказишни лозим 
топган ва буни эарур деб ҳисоблаган. Ишқ, илоҳ, адолат тушун- 
чалари Навоий учун ўзаро зич алоқадор. Унинг катта-кичик барча 
асарларига бу ғоя сингдирилган. Ғазалнинг мақтаи ҳам еттинчи 
байт каби умумий маэмунга тўғридан-тўғри боғланмайди, аммо у 
еттинчи байтнинг ўзига ҳам унчалик яқин эмас:

Гарчи маъзур ўлди маъмур, эй Навоий ўзни мен 
Дўст маъмур айлаган хизматла маъзур этмайин

Маъмур сўэининг бир маъноси амр — фармон, иккинчи маъ- 
носи обод, фаровонлик. Маъзур — уэрли, кечирилган. Бу икки сўз 
байтда тажнис санъатини яратишга хизмат қилган. Яъни «Гарчи 
маъмур — маъзур (подшо амри вожиб бўлганидай дўст хоҳиши ҳам 
вожиб) деган мақолга асосан, эй Навоий, мен ўэимни дўст амр 
айлаган хизматдан четга тортмайин». Ёки: «Узрларим кўпайиб 
хетди, эй Навоий, дўст амр айлаган хизматдан ўзимни маъэур 
тутмайин» ва яна: «Гарчи уэрхоҳлик кўпайиб кетган бўлса ҳам, эй 
Н авоий, мен дўст обод айлаган мажлис хизматидан бўйин 
товламайин».

Бу уч изоҳимизда ҳам Навоий байтининг маъноларидан қай- 
сидир томони акс этди, бироқ, назаримда, иккинчи вариант ҳақи- 
қатга хийла яқин, чунки у ғазалнинг умумий маэмунини якунлай 
олади. Мақгадан бошлаб давом этган «аҳд»ларини шоир узрхоҳлик 
деб айтади, яъни узрим жуда узайиб кетди, кел, гапни қисқа 
қилиб, Дўст амр этган хизматни уэр айтмасдан бажарайин, деди 
у. Ошиқ учун дўстнинг хизматидан шарафли иш йўқ, у доим бунга 
тайёр туриши керак. Улуғ шоирнинг маслаги шу эди.

www.ziyouz.com kutubxonasi



«СОҚИЁ, ТАЛХ ЎЛДИ АЙШИМ 
ҲДЖР БЕДОДИ БИЛА»

Афтилан, бу Алишер Н авоийнинг ўз ҳаети билан боғлиқ 
воқеаларни акс эттирувчи ғазаллардан бири Чунки унда яқин 
кишисилан ажралиб, шодлиги ғамга мубаддал бўлган, қаттиқ қайғу 
чеккан одамнинг ҳасрат-ўкинчлари, бевафо ва бебақо дунё, унинг 
нотанти ишларидан норози қалбнинг нидоси ифодаланган. Классик 
шоирлар ўз андуҳлари, шахсий кечинмаларини ҳам анъанавий 
образларда, умумий тарзда баён қилишни маъқул кўрганлар, ле- 
кин, шундай бўлишига қарамай, ушбу шеърда анъанавий ифода- 
истиоралар замирида инсоний дард, мотамзада юракнинг фиғон- 
ҳасрати, нохуш кайфиятини ҳис этамиз. Бироқ ғазал гарчи андуҳди 
оҳангда бошланиб, унда навоиёна ўртаниш — ёнишлар ғулғуласи 
кўкка ўрлаган бўлса-да, асар мақтага келиб умумий умидворлик, 
илоҳий ишққа дахлдорлик туйғуси қалбга сингади.

Шоир ғазални жудолик дардидан бетоқат дилнинг ғалаёнини 
тасвирлаш билан бошлайди:

Соқиё, талх ўлди айшим ҳажр бедоди била,
Тут ачиғ майким, ичай Мирэо Чучук ёди била.

Агар «Мирзо Чучук еди* деган маълумот бўлмаганида, байтни 
одатдаги ошиқона мазмунли шеърлар қаторида таҳлил қилган бў- 
лардик, яъни ошиқнинг ҳижрондаги изтироблари сифатила талқин 
этардик. Албатта, бу ерда ҳам айрилиқ ҳақида гап боради, аммо 
бу бошқа хилдаги айрилиқ Ш оир сўфиёна ишқи илоҳий ёхуд 
севгилисидан ажралган одам кечинмасини эмас, балки меҳр 
қўйган, азиз тутган одамини йўқотган кишининг ҳолатини қаламга 
олади. Хўш, Мирзо Чучук деб Навоий кимни назарда тутган? Мирзо 
Чучук — Темурий шаҳзодалардан бўлиб, ниҳоятда чучук тилли, 
шеър ёзиш истеъдоди бор йигитлардан бўлган экан. Навоий уни 
«Мажолис ун-нафоис» тазкирасида тилга олган. Йигит дардга ча- 
линиб, вафот этган. Навоийнинг мазкур ғазали ёш умри хазон 
бўлган шу йигит хотирасига бағишланган. Ш оир айрилиқ дардини 
изҳор этиб, анъанавий образлар орқали буни тасвир этади 
Матладаги «талх» (аччиқ) ва «чучук» сўзларининг бир-бирига эид

234

www.ziyouz.com kutubxonasi



қўйилиши ҳам шунга ишора: Мирзонинг ширин ёди билан аччиқ 
май ичай, дейди шоир. Энди байтнинг маэмунини келтирамиз: 
«Эй соқий, айрилиқнинг зулмилан ҳаётим майи, яъни турмушим 
аччиқ бўлди, сен ҳам менга аччиқ май тут, токи Мирзо Чучукнинг 
ширин ёди билан ичайин». Май буерда одатдаги шароб ҳам, руҳий 
сархушлик тимсоли. илоҳий маърифат нури ҳам эмас. Бу инсоний 
кайфиятнинг, руҳий изтиробларнинг йиғма ифодаси — ғаму ҳасрат 
рамзи. Шунлай қилиб, май фақат шодлик ва сурур, дилхушлик 
ифодасигина эмас, мотамэалалик, андуҳнинг ҳам ифодасидир. 
Фарқ шундаки, «айшнинг талх» ўлишини ифодаловчи май «аччиқ 
майддир.

Иккинчи байт:

Сипқориб жоми сипеҳр, ақдоҳин айлай рез-рез
Неча чеккайман забунлуғ чарх бедоди била.

«Сипеҳр» -  осмон, фалак; «ақдоҳ» — кдааҳлар Шоир бу сўалар 
воситасидя ажойиб истиорали тасвир яратган: осмон жомида май 
ичиб, унинг қадаҳларини майда-майда қилиб ташлайман, дейди 
у. Қадимгиларнинг тасаввурида осмон етти қаватдан иборат, 
Навоий ана шу қаватларнинг ҳар бирини бир қадаҳ деб олади ва 
шўришу ошўбам шунчалик зўрки, осмон жомини сипқориб, қават- 
лари — қадаҳларини чил-чил қилиб синдириб ташлайман, дейди 
у. Чунки чархм фалак — осмоннинг эулми ҳаддидан ошган, қачон- 
гача ундан алам, хорлик чекиш мумкин? «Ҳажр бедоди»ни шоир 
«чарх бедоди» билан боғлайди, зеро дўстни дўстдан жудо этган, 
бир дам шодликни раво кўрмайдиган ғаддор душман шу забун 
(паст) ва ситамгар чарх-да! Бу ўринда шундай савол туғиладики, 
Навоийнинг фалакка қарши бош кўтариши, исён унинг тасавву- 
фий эътиқодига зид эмасми? Ахир осмону фалакни ҳам Аллоҳ 
яратган-ку? Буни англаш учун «тақлир» истилоҳининг маъносини 
билишимиз лозим. Тақдир ёки тақдири азалий — бу киши ҳаёти, 
фаолиятининг Худо томонидан олдиндан белгиланиши демак. Бу 
тушунча тасаввуфда кенгроқ маънода талқин қилинади: Мутлақ 
руҳ томонидан ажралган моддий дунё ўзи мустақил ҳаракат қила 
бошлайди, одам фарзанди ана шу молдий дунёлан жабр кўради, 
М утлақиятнинг ўзидан эмас. Демак, Навоий осмонга қарши 
ғазабкор норозилик изҳор этганда, Тангрига қарши эмас, балки 
ҳамма вақт инсонни аэоб гирдобларида тутадиган, ўз муроди 
бўйича яшашга имкон бермайлиган чархи фалакка қарши чиққан 
бўлади.

Зуҳл кўнглум кўзгусин қилмиш мукаддар, эй ҳариф,
Синдирурмен тавба пири ишқ иршоди била.

235

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Зуҳд* — парҳез, тийиниш, уалат. «Ҳариф» — суҳбатдош, дўст. 
«Иршод» — тўғри йўл кўрсатиш, ҳидоят. «Мукаддар» — ғуборли, 
қора, ғамгин Байтнинг маъноси бу турур: «Зуҳд, яъни зоҳидона 
тавба-тазарру кўнглимнинг кўзгусини ғуборли қилибди, эй дўст, 
бундай тавбани иш қ пирининг раҳнамолигида синдириб таш- 
лайман».

Тавба тасаввуфда ҳам бор. аммо унда бу тушунча тариқат йўлига 
кириш нинг биринчи босқичи, ҳаром-ҳалолдан тийиниш ни 
англатади. Зоҳид тавбаси, шундай қилиб, тараққий топмаган, 
намойишкорона тавбадир. Осмон қадаҳларини «синдириш» билан 
зуҳд тавбасини «синдириш» орасида алоқа борми? Агар зоҳидлик 
билан осмон, яъни дунё ва дунёпарастликни алоқадор деб ҳисоб- 
ласак, унда осмон қадаҳини синдириш билан зуҳд тавбасини 
синдириш ҳам алоқадор бўлиб чнқади.

Бевафолик гар будурким қилди ул шўх, эй кўнгул,
Сирфа қилмас ошнолиғ одам авлоди била.

Бу байтнинг маъноси «сирфа» сўзининг («Ғаройиб ус-сиғар» 
девонининг 1959 йилги ва «Бадоеъ ул-бидоя»нинг 1988 йилги 
нашрида мазкур сўз шу кўринишда чоп этилган) маъносини анг- 
лаш орқали билиб олинади. Алишер Навоий асарларининг изоҳли 
луғатида «сирфа» жабр, зулм, жафо деб тушунтирилган ва ушбу 
байт мисол қилиб келтирилган. «Фарҳанги забони тожик» луғатида 
мазкур сўз йўқ, балки «сирф» сўзи борким, унинг маъноси холис, 
соф, фақат, ҳечдир. «Ғиёс ул-луғот»да ҳам сирф (сирфа сўзи йўқ) 
сўзи шу хилда изоҳланган. Зулм, жабр маъносини қўйиб кўрай- 
ликчи: «Эй кўнгил, бевафолик агар ул шўх қилган даражада бўлса, 
зулм (жабр) қилмас ош нолик одам авлоди била». Кўриниб 
турибдики, маъно чиқмади: зулмнинг ошнолик қилиши ёки қил- 
маслиги мантиқсизлик. Энди «холис», «соф», «ҳеч» сўзларини 
қўллаймиз: «Бевафолик агар ул шўх қилганчалик бўлса, холис 
(соф) қилмас ошнолик одам авлоди била» ёки: «Бевафолик агар 
ўша шўх қилганчалик бўлса, ҳеч қилмас ошнолик одам авлоди 
билан». Бу жумлаларда ҳам аниқ маъно Йўқ, байт китобхон учун 
жумбоқ бўлиб тураверади.

«Ғиёс ул-луғот»да маэкур сўэнинг сарф ва сарфи шакллари 
ҳам келтириб, иэоҳланган. Сарф — олтин ва кумушни саралаш, 
харажат қилиш, сарфлаш, шунингдек, бута, ҳийла ва ҳодиса, 
замоннинг айланиши ва бирон нарсанинг тўнтарилиши. Сарфа — 
ёруғ юлдуз, у Ой манзилларидан ўн иккинчисининг номидир, 
бахиллик, хасисликни билдиради: ҳийла ва макр, зиқналик рамэи. 
Бу маъноларнинг қайси бири Навоий байтига мос келади? Агар 
феъл сўзни оладиган бўлсак, сарфлаш , харажат қилиш, агар

236

www.ziyouz.com kutubxonasi



равишни оладиган бўлсак, сира, ҳеч, агар от сўз керак бўлса, 
юлдуз, фалак маъносида олишимиз мумкин. Сарфлаш маъносида: 
«Ул шўхнинг бевафолиги — жабру ситами шунақа бўлса, у одам 
авлоди билан ошнолик қилмайди, яъни одам авлодига ошнолигини 
сарфламайди*. Бунда «ул шўх» — пари, ру\, умуман реал бўлмаган 
хилқат сифатида англашилади. Сира маъносида: «Агар ул шўхнинг 
бевафолиги шунақа бўлса, у одам авлоди билан сира ҳам ошнолик 
қилмайди*. Юлдуз маъносида: «Бевафолик агар ул шўх қилганчалик 
бўлса, Сарфа, яъни юлдуз одам авлоди билан ошнолик қилмайди». 
«Сарфа» сўзининг яна тежаш, фойда маънолари ҳам бор: «Агар 
бевафолик ул шўх қилганчалик бўлса, одам авлоди билан ошнолик 
фойда қилмайди». Кейинги талқинда маъно борга ўхшайди, дар- 
ҳақиқат, маҳбубанинг бевафолигини кўрган лирик қаҳрамон «Одам 
боласи билан ошнолик қилишнинг фойдаси йўқ экан», деган 
хулосага келиб, ҳафсаласи пир бўлиши мумкин. Ш унинг учун, 
«Ғаройиб ус-сиғар»нинг янги нашрила «сирфа» сўзининг «сарфа» 
деб тузатилганини маъқуллаш лозим.

Навоий ўлимни айрилиқ, деб, ошиққа зулм деб олар экан, 
уни бевафолик ҳам деб атайди. Ошиқни доғда қолдириб, ташлаб 
кетиш. Чархнинг, замонанинг бевафолиги, ситамидан бир нишона 
бу. Шу нуқгада «сарфа» сўзининг замон айланиши, юлдуз (чархи 
фалак тимсоли), ҳийла, макр, хасислик маънолари ҳам туташади. 
Фалак одам авлоди билан ошнолик қилмайли, пари одам авлоди 
билан ошнолик қилмайди ва ҳоказо.

Баски синди нахли уммедим, хушо ул боғбон,
Ким эрур хушҳол бир навраста шамшоди била.

Маъноси: «Умидим ниҳоли синди эвоҳ, нобуд бўлди. Кўкарган 
шамшоди билан хушҳолу хурсанд юрган боғбонга ҳавасим келади, 
қандай яхши!» Аламли ўкинч ва дард бор бу мисраларда — нахли 
уммедини йўқотган одамнинг ичидан отилиб чиққан ўкирик ва 
бошқапарга нигоҳ ташлаб таскин топиши. Унинг ниҳоли синган, 
умидлари чилпарчин, аммо бошқа боғбонларнинг ниҳоли кўкар- 
ган, улар шод. Бу ҳасад эмас, бу умидли нигоҳ, ҳаётга, абадиятга 
боғланиш, ҳдёт абалиятини ҳис этиш. Байтдаги «синди» сўзи олдин 
ўқиганимиз «рез-рез», «синдирурман» сўзларини эсга солади. 
Синиш  — ўлим, синиш  — исён, синиш  — тоқатсизлик, руҳий 
зилзила. Фалак эулми, ажал шамоли унинг умид ниҳолини син- 
дирди, у бўлса бир ғазабга келиб, осмон қаватларини синдирншга 
чоғланади, бир аччиқ-аччиқ, ҳасрат майини сипқоради, бир 
«навраста шамшоди»лан хушҳол боғбонларга қараб таскин топади. 
Ш у-да, инсоннинг аҳволи, унинг қўлидан бош қа нима ҳам 
келарди? Ш оир аламзада одамнинг руҳий аҳволидаги ўзгаришлар,

237

www.ziyouz.com kutubxonasi



тўлқинларни бир неча шеърий байтла ана шунлай теранлик билан 
чиэади. Кейинги байтларла таскин оҳанги, ноиложлик, ночорлик 
давом эттирилган. Масалан, олтинчи байт:

Чун ҳудий Лайли қулоқин ёлқитур, Мажнун, не суд 
Тоғни гар келтурур афғонға фарёди била.

Яъни: «Эй Мажнун, фарёдинг билан тоғни фиғонга келтирга- 
нингдан нима фойда. Лайлининг қулоғи туякашнинг қўшиғи билан 
тўлган». Ш оир ўзининг оҳу ноласидан пушаймон, чунки бўзлаб 
дод солиш лар, ф алакнинг гирибонидан олиш  ҳеч бир нафъ 
келтирмайди, ҳеч ким уни эшитмайли. Ҳатто Лайли ҳам Мажнун- 
нинг фаредларидан тўйган. Ўкириклар беҳуда, ундан кўра, муаззам, 
беҳудуд Ишқсаҳросига қадам қуй, ўзингни шу билан овут — нажот 
шунла, деб уқтиради у:

Эй Навоий, иш қ саҳросида худ қўйдинг қадам,
То нечук, лошкайсан ул поёни йўқ водий била.

И ш қ водийси — илоҳий даргоҳ ҳузури бир-биридан ажралган 
дўстларнинг васлга эришадиган, дийдор кўришалиган жойи. Инсон 
руҳи ўз маҳрамини иэлаб топади. Навоий ва унинг эамонлошла 
рининг ишонч-имони шундай эди. Шу сабабли шоир ишқ водий- 
сига кирдингми, имиллама, олдинга интил, деб жаҳд этади. Яъни, 
«Эй Навоий ишқ саҳросига қадам қўйганингдан кейин, энди нега 
бўшашасан» («лошкайсан» — қадимги туркий сўз бўлиб, бўшаш- 
моқ, имилламоқ маъноларини билдиради) поёни йўқ бу водийда 
ғазал Навоийга хос ана шундай мантиқий якун — шоирона руҳ- 
бахш оҳанг билан ниҳоясига етган.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ХОТИМАТ УЛ-КИТОБ

Ўзбекистонда нақшбандия, яссавия, қодирия, нурия тариқат- 
ларининг муридпари, мухлислари ҳалигача давом этиб келади. Улар 
уэ пирларининг силсила ва шажараларини табаррук деб сақдаб 
келганлар. Айниқса, нақшбандия тариқати бизла кенг тарқалгани 
маълум. Нақшбандия таълимоти моҳияти, унинг намояндалари 
ҳаётига бағишланган қўлёзма манбаларнинг кўплиги ҳам шундан 
далолат беради.

Шулардан бири шоир Васлий Самарқандийнинг «Назм ус- 
силсила» номли асаридир. (Асар 1913 йилда Тошкентда босилган). 
Васлий «Назм ус-силсила»да ўз пири, эшони Валихон шажара 
нисбатини баён қилаётиб, ўггиэдан ортиқ шайхларнинг номини 
тилга олиб ўтади, қайси шайх кимдан таълим олгани, қандай қилиб 
нақшбандия тариқатига боғланишини аниқпаб беради. Ш оирнинг 
мақсади нақш бандия силсиласи вакиллари ҳаётини ёритиш, 
тарихий маълумотларни топиб келтириш  бўлмасдан, балки, 
сўфийлик нисбати, тариқат занжирининг ҳалқаларини баен этиш 
бўлган. Муаллиф аввал араб тилида насрий йўсинда силсилани 
қисқача айтиб чиқиб, кейин назмда ҳар бир шайх ҳақила алоҳила 
тўхтаб, унинг кўрсатган хизмати, тахаллуси, нисбати ва каромат- 
ларини таъриф-тавсиф этади.

Асарни шартли равишда икки қисмга ажратиш мумкин. Биринчи 
қисм Хожа Баҳоуддин Нақшбандга қадар бўлган шайхлар силси- 
ласини ўэ ичига олса, иккинчи қисм ҳазрат Нақшбанллан кейинги 
намояндалар ҳэқида маълумот беради. Кўпчилик асарларда бўлга- 
нидай, Васлий Самарқандий ҳам нақшбандия силсиласини Расу- 
луллоҳ саллаллоҳу алайҳи васалламга олиб бориб улайди, яъни 
Муҳаммад Мустафо фақирликни Абу Бакр Сиддиққа ўргатди, бу 
сифат Абу Бакрдан Салмон Форсийга ўтди, ундан Имом Қосимга, 
Имом Қосимдан Имом Жаъфар Содиққа мерос қодди. Кейин Боязид 
Бистомий ва Абул Ҳасан Харақоний тасаввуфни тараққий этгардилар. 
Васлий шундан кейин  Хожи Али Ф орм адий , Хожа Ю суф 
Ҳамадоний, Хожа Абдулхолиқ Ғиждувоний, Хожа Ориф Ревгарий, 
Хожа Маҳмуд Анжирфағнавий, Хожа Али Рометаний, Хожа 
Муҳаммад Бобойи Самосий, Саййид Амир Кулол, Хожа Баҳоуддин

239

www.ziyouz.com kutubxonasi



Нақшбанл номларини бир-бир ҳурмат билан тилга олиб ўтади. Бу 
силсилани «Хожагон» силсиласи ёки «олтин занжир» ҳдм деганлар.

Ҳазрат Баҳоуддин Нақшбандни муаллиф «дин устунларини 
мустаҳкамлаган, ғайб асроридан мужда берувчи, кўзи олдида ҳар 
бир махфий нарса ошкор бўлгувчи» мукаррам зот, деб таърифлайди.

Хожа Баҳоуддик Нақшбанд тариқатининг давомчилари си- 
фатида «Назм ус-силсила*да Алоуддин Аггор, Яъқуб Чархий, Хожа 
Убайдуллоҳ Аҳрор (Хожа Аҳрор Валий), Хожа Муҳаммад Зоҳид, 
Хожа Дарвеш, Хожа Имканагий, Хожа Муҳаммад Боқибиллоҳ, 
Хожа Аҳмад Форуқ (Имом Раббоний), Хожа Муҳаммаа Саййид, 
Хожа Абдулаҳад, Хожа Муҳаммад Обид, Хожа Муҳаммад Мусо- 
хон, Хожа Муҳаммад Сиддиқ, Мавлоно Ҳусайн, Мавлоно Мир- 
муҳаммад Иброҳимлар кўрсатчлган.

Албатта, нақшбандия тариқатининг давомчилари фақат шулар 
эмас, ушбу тариқат бир неча йўналишда тарқалган. Саййид Аҳмад 
Васлий Самарқандий ўз пири силсиласига вобаста шайхларнигина 
асарига киритгани маълум. Аммо бу ўринда биз учун муҳим бўлган 
жиҳат силсиланинг кейинги асрлардаги ривожидир. Яъни XVIII—XIX 
асрларда нақшбандия таълимотини лл орасига ёйган Хожа Муҳаммад 
Обил, Муҳаммад Мусохон, Хожа Муҳаммад Сиддиқ, Мавлоно 
Ҳусайн, Мирмуҳаммад Иброҳим каби шайхларнинг хизматлари 
таъкидланиши, муносиб баҳоланишидир. «Назм ус-силсила»да бу 
зотларнинг таржимаи ҳоли ҳақида айрим маълумотлар ҳам бор. 
Чунончи, Хожа Аҳмад Форуқбир неча сўфиёна асарларнинг муаллифи 
бўлган, мактубларида ҳам талай масалалар устида қимматли фикрлар 
билдирган. Хожа Муҳаммал Саййид Муҳаммад Форуқнинг ўғли бўлиб, 
тасаввуф таълимотини отасидан олади ва яна кўп илмларда ягона 
ҳисобланган. Муҳаммаа Обид «аҳли Ҳақнинг қугби», ибодат расмини 
олий даражага кўтарган бўлса, унинг шогирди Мусохон ҳажга бориб 
келгач, Бухоролан Самарқандга кўчиб бориб, Даҳбед қишлоғида макон 
тутади ва «ўзбеку тожикни, ашрофу бекларни, деҳқону ҳунарманл- 
ларни Ҳақ йўлига чорлаш» билан шуғулланади. Васлий ёзади:

Алғараз, ў то зи Ҳиндистон бишуд,
Боиси танвири Туркистон бишуд.

(Алқисса, унинг овозаси Ҳиндистонгача борди, Туркистонни 
равшан этишнинг сабабчиси бўлди).

Маҳдуми Аъзамнинг ўринбосари ҳисобланган Мусохон нақш- 
бандия сулуки одоби ва қоидалари ҳақида бир неча китоблар 
таълиф этган. Мусохоннинг мажзуб шогирди Муҳаммад Сиддиқ 
оташнафас валийлиги, девонасифат ошиқлиги билан ажралиб 
турган, Мавлоно Ҳусайн эса зикри хафийда шуҳрат қозонади. 
Маалоно Ҳусайн хонақоҳи Васлий замонида ҳам ишлаб турган.

240

www.ziyouz.com kutubxonasi



Агар Мавлоно Ҳусайн Бухорода нақшбанл сулукини янгилан 
жонлантирган бўлса, унинг иқтидорли шогирли Мирмуҳаммад 
Иброҳим Самарқандда бу тариқатнинг пойлеворини қуради. 
Мирмуҳаммад фано ва тавҳид илмида тенгсиз эди, деб ёзади шоир, 
ўзи ҳам фано дарёсига ғарқ бўлар, гўё руҳи илоҳиёт билан қўши- 
либ, ваҳлат юз берарди Мирмуҳаммад Самарқанд шаҳрида хонақоҳ 
қурган. Васлий Самарқднлийнинг пири муршиди Эшони Валихон 
ана шу Мирмуҳаммаднинг шотирди бўлган

Эшони Валихон асли Ургутдан бўлиб, илму ирфонда камол 
касб этган зот ҳисобланган. Тавҳид асрори, илм ул-яқиннинг 
кошифи, сурату сийрати пок бу бузургвор ҳақида Васлий ёзади:

Орифи ҳақ, воқифи лавҳи қазо,
Нури мутлақ, манбаи сабру ризо.
Силсилажунбони шоҳи Нақшбанд, 
Хонақоҳаш-хонақоҳи Нақшбанл.

(Ҳақ орифи, қазову қадар ёзиғининг воқифи, Мутлақиятнинг 
нури, сабр ва ризоликнинг тимсоли. Ш оҳ Нақшбанд силсиласи- 
занжирининг силкитувчиси. Унинг хонақоҳи ҳам Нақшбанл хона- 
қоҳидир).

Эшони Валихон Ургутда маскан тутиб, мадраса ва хонақоҳ 
қурдирганлар, Васлийнинг ёзишича, ул киши туфайли «Ургут етги 
кишварга овоза бўлди». Натижада бутун Туронзамин шаҳарлари — 
Қарши, Ўш, Ҳисор, Кеш, Тошканд, Фарғона, Чоржўй, Кўлоб, 
Бухоро, Балх, Тароз, Термиз, Хўжанд, Қаротегин, Панжикент, 
Балахшон ва бошқа жойлардан муридлар йиғилиб, унинг тарбия- 
сида «Ҳақ нуридан» баҳра топганлар.

Васлий Самарқандий Валихоннинг силсиласини баён этгач, 
алоҳида «ҳазрати Эшон мадҳида» деган боб ажратиб, пирининг 
ажойиб кароматлари, эзгу ишлари, илму амал ва нажиб ахлоқи 
хусусида сўэлайди. Шоирнинг гувоҳлик беришича, Валихон эшон 
багоят камтарин, аммо заковатли, валийлик нури манглайида балққан 
инсон бўлган экан. Минглаб одамлар ул зотнинг ҳузурига келиб, 
руҳий-маънавий мадад олган, суҳбатидан, дил ҳароратидан қувватла- 
ниб, шифо топган. «Сенинг даргоҳинг фитна ва найранглардан холи, 
истиқомат жойинг малак маконидан ҳам тоза» деб ёзади муаллиф. 
Эшоннинг бутун фикру ёди халқни тўғрилик, ҳақ йўлига ҳидоят этиш, 
салоҳ ва офият, қаноат ва қалб осойишталигини таъминлашдир.

Дини Муҳаммадийро аэ ту ривожу равнақ,
К-ин раҳ, ки мерави ту роҳи расули содиқ.

(Муҳаммад дини сендан ривожу равнақ топади, чунки бораёт- 
ган бу йўлинг расули содиқнинг йўлидир).

Эшони Валихон, шундай қилиб, Ургутда нақшбандия сулу- 
кининг янги ўчоғини бунёд этдилар. Самарқанд, Қашқаларё,

16 — Тасаввуф 241

www.ziyouz.com kutubxonasi



Сурхондарё воҳаларида у киига ва авлодлари саъй-ҳаракати билан 
тасаввуф ғоялари кенг сингиб борди. Валихон эшон 1915 йилда 
вафот этганлар, қабрлари Ургутнинг Чорчинор мавзеидадир. 
Васлий Самарқандий Валихоннинг фарзанди аржумандлари Хожа 
Муҳиддинхон ҳақида ҳам ёзади. Муҳиддинхон буэургвор отадан 
«нури нисбат теккан» муносиб фарзанд бўлиб, Васлий билан бирга 
малрасала таҳсил кўрганлар.

Аммо Муҳиддинхон эшоннинг тақдири фожиали бўлди. Совет 
ҳоким ияти номи билан иш кўрган қиэил м устамлакачилар 
миллатнинг гули бўлган зиёлилар қатори равшан фикрли уламолар, 
руҳонийлар, эшону сўфийларни ҳам таъқиб остига олади. Муҳид- 
динхон инқилобнинг дастлабки йилларидаёқ, бутун ерлари, ота 
мерос мол-мулк, уй-жойларини ихтиёрий равишда Совет ҳукума- 
тига топширган бўлса-да, лекин хавфдан омон қолиши мумкин 
эмаслигини сеэиб, хотин ва фарэандларини қолдириб, яширин 
равишда хорижга қараб йўл олади. Бир неча йил Афғонистонда 
яшаб, сўнгра Арабистонга борган ва ўша ерда вафот этган. Ул 
кишининг ўғли Қутбиддинхон (1983 йилда вафот этган), нақл 
қилиш ларича, вақф ерлардан келган ларомадни камбағаллар 
ҳожатини чиқариш ва муллаваччалар харажатини таъминлашга 
сарфлаган. Муҳцддинхон Ургутда янги мадраса қуриб, Бухоро ва 
Самарқанддан мударрисларни даъват қилганлар, тариқат таълими 
баробарида эоҳирий илмларни ўргатиш жорий қилинган экан.

Қутбидцин эшоннинг тақдирлари ҳам бизга ибратли. Ул зот 
филология фанлари номэоди, Маҳдихоннинг «Санглох» асарини 
таржима қилган, «Фарҳанги забони тожик* ва «Алишер Навоий 
асарлари изоҳли луғати*ни тузишда фаол қатнашган аллома, мис- 
кин табиатли инсон эдилар. Илму адабда қалби дарё бўлган ана 
шу беозор киши ўн бир йил Сибир жазо лагерларида азоб чекиб 
қайтди. «Гуноҳи» — эшон авлодидан экани. «Сенинг отанг чет элга 
қочиб кетган, лашкар тўплаб советларга қарши курашали, шунинг 
учун сен айбдорлирсен», деб устидан «иш» қўзғаганлар.

Камина худди шу ўринда ҳазрат Қутбиддинхон эшон билан 
узоқ йиллар ҳамсуҳбат бўлиб, мурид тушиб, илмларидан баҳраманд 
бўлганлигим, оталик меҳрини туйганлигимни камоли шукроналик 
ва эҳтиром билан таъкидлаб ўтмоқчиман.

Бу фактларни қайд қилишимдан мақсадим, маънавият пешволари, 
руҳий мураббийларимиэ бўлиб келган тасаввуф вакиллари, жумлаяан, 
нақшбанлия шайхлари тарихимизнинг ажралмас қисми эканини 
таъкидлаш ва уларнинг ҳаётини ўрганиш мустақиллик пойдеворини 
қураётган халқимиз учун муҳим сабоқ эканини айтишдир Дарҳақикдт, 
маънавият ва мустақиллик тушунчалари ўзаро алоқадор, чунки 
тарихимиз, маънавиятимиэни қанчалик чуқур ўргансак, мусгақилли- 
гимизнинг моҳиятини шунчалик чуқур англаб борамиэ.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАВҲИД АСРОРИ
Иккинчи китоб

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАСАВВУФ ФАЛСАФАСИ

Тасаввуф, бир томондан, дин ва шариат, иккинчи томондан, 
фалсафа ва ҳикмат илми билан боғлиқ ҳолда ривожланиб келган 
ўзига хос таълимотдир. Аммо шуниси борки, сўфийлар ўзларини 
ҳар доим файласуфларга ва калом аҳди (шариат аҳли уламолари)га 
қарама-қарши қўйиб келганлар. Нега? Чунки калом аҳпи Қуръон 
оятлари, Пайғамбар ҳадисларини зоҳиран ўрганиш, олам ярати- 
лиши ва тузилишини айнан диний тасаввурлар билан тушунти- 
ришдан нарига ўтмас, исломни ҳам, имонни ҳам ақл билан қабул 
қилиш ва аҳкомларнинг расм-русумлари, одатларни мустаҳкам 
сақпаш учун курашганлар. Шу боис сўфийлар аҳли Калом аҳлини 
ҳам, шариат уламоларини ҳам «муқаллидлар», яъни ўтганларга 
тақпид қилувчилар, қуруқ ақидапарастлар деб атаганлар. Файла- 
суфлар (чунончи, Форобий, Ибн Сино, Ал-Киндий, Ибн Рушд 
каби) эса юнон донишмандлари Афлотун, Арасту ва бошқалар- 
нинг тажриба ва кузатув, мантиқий таҳлил ва умумлашмалар 
орқали табиат, инсон ва жамиятни тадқиқэтиш йўлидан борганлар. 
Кўринадики, аҳди каломда ҳам, аҳли ҳикматда ҳам ақпий-манти- 
Ий илм, тажриба қилиш, билим йиғиш етакчилик қилади.

Файласуфлар Худони ҳам шу йўсинда ўрганиб, уни Сабаби 
(вал, Биринчи туртки ёки Жавҳар деб таърифлаганлар. Гарчи 
Ьлотун ва унинг издошлари Худони мутлақ руҳ деб, инсон ва 
змда руҳ бирламчи асос эканлигини тан олсалар-да, бироқ уларда 
ни ўзидан ўтказиб эмас, балки «объектив борлиқ» сифатида, 
< асбоб сифатида четдан туриб ҳиссиз қараб чиқиш кўэга 
панади. Фалсафада одамни табиий тараққиётнииг олий кўри- 
и, Парвардигор яратган энг мукаммал ва мўътабар хилқат, 
«драш мавжуд. Форобий ва Ибн Сино асарларида бу тез-тез 

олинади. Қуръони каримда ҳам «Валақад каррамно бани 
1» («Дарҳақиқаи, Одам болаларини мукаррам қилиб яратдик»), 
1сон улуғланади ва фаришталар унга сажда қилдирилади. 
аввуф инсон ҳақидаги бу қарашларни қабул қилган. Шу 
нсоннинг икки асос — жисм ва руҳдан иборатлиги, инсон 
1а тўрт унсур — сув, олов, ҳаво ва тупроқ хусусиятлари

245

www.ziyouz.com kutubxonasi



жамлангани қайд этилади. Инсон ўз руҳи билан фаришталарга, 
жисми билан эса табиатга, яъни ҳайаонларга бориб тақалади, 
дейли тасаввуф шайхдари.

Бироқ уларнинг ҳаммаси тасаввуфла ўзга мақсад, ўзита хос йўлда 
талқин қилинади. Бу ўзига хослик нималарда кўринади? Биринчидаи, 
бу — дунёга антропоцентризм нуқгаи назаридан қарашда кўринали. 
Яъни инсонни «олам меҳвари» деб билиш, оламдаги барча ҳаракат, 
воқеа-ҳодиса, ўзгариш-янгиланишларни инсонда мушоҳала этиш 
ва инсон орқали тушунтириш. Табиатдаги жамики ички эиддият ва 
ривожланиш, ўсиш-улғайиш, руҳнинг мўъжизалари инсонда бор, 
деб таърифлайди Жалолиддин Румий «М аснавийи маънавий* 
асарила. Шу каби Оламни ва Одамни яратган Парвардигор жавҳари, 
исмлари, қудрати ва моҳиятини англаш ҳам инсон руҳи хусусият- 
дарини ўрганиш ва англаш билан амалга ошали.

Иккинчндаи, Парварлигорни ва Унинг қудрати, мўъжизалари, 
ғайб оламини фақат ақл билан билиб бўлмайли. Мен «фақат» 
сўзини таъкидладим. Чунки баъзи ишларда тасаввуфнинг бидиш 
назарияси бўлган ирфон илмини ирроционализм ёхуд мистика 
деб таърифлаш расм бўлиб келмоқаа. Тўғри, тасаввуфда ирраиио- 
нал (важдий) билиш етакчилик қилади. Аммо, бу тасаввуфда ақч 
бутунлай инкор этилган, деган гап эмас. Тасаввуфда ҳам ақлий 
билиш, ақл қудрати тан олинади. Бироқ ақл дунёвий билимлар, 
далил билан исботланиши мумкин бўлган билимларга ярайди, 
ғайб илмини идрок этишга эса ақл ожиз, дейди сўфийлар. Ғайб 
илми, Худовакд оламидаги беҳад-беҳудуд илмларни сўфий алоҳида 
ҳиссий-важдий тафаккур билан, қдлбга тушган каромат нури билан 
англаб, идрок этади. Шу боис тасаввуфда мукошафа, кашфу 
каромат, ҳол-сукра тушунчаларига алоҳида эътибор берилади.

Худди шу ерда тасаявуфдаги учннчи ўзига хослик келиб чиқали 
Яъни ақлий тараққиёт — бор билимларни эгаллаш билан қаноат 
ланмасдан, балки руҳни чиниқгириб, қалбни мусаффолаш орқал 
чексиз камолотга интилиш, ўзи-ўзини такомиллаштириш, янп 
янги мақомлар-мартабаларни эгаллаб бориш. Бу эса фақат назар! 
тайёргарлик, таълим-таҳсил билан бўлмайди, бунинг учун муай 
руҳий-маънавий йўл — тариқатни босиб ўтиш, қаттиқ ва қ ап  
чекланиш ва маҳрумликларни бошдан кечириш лозим, де/ 
сўфийлар. Шундай қилинмаса, руҳ тана устидан, нафс устш 
табиат устидан ғолиб бўлолмайли. Инсон ўз асли бўлмиш Му 
руҳ ҳолатига яқинлашиш, Унинг васлига етишиш учун ҳам шу 
қилиши керак.

Шундай қилиб, комиллик сари интилиш, фаришта хусусш 
касб эта бориш ва ундан-да ўзиб кетиш кенг тарғиб қилт 
Бунинг амалии одоби, расму русуми, колекслари ишлаб чи» 
булар тариқат деган тушунчада жамланди.

24«
www.ziyouz.com kutubxonasi



Кўринадики, тариқат ижтимоий ҳодиса сифатида жамият 
тараққиётига хизмат қилган. Тариқат асосида тасаввуфнинг яхши, 
идеал жамият ҳақидаги қарашлари вужудга келган. Масалан, 
Ж омийнинг «Хирадномаи Искандарий» ва Навоийнинг «Сацди 
Искандарий» достонларида подшоҳсиз одамлар, яъни солиҳ киши- 
лар жамияти ҳақида гап боради. Тасаввуф бундай жамиятга зўрлик, 
инқилоб йўли билан эмас, ҳар бир инсонни ахлоқий тарбиялаш 
орқали етиш мумкин, деб ҳисоблаган.

Инсоннинг мутлақ ҳақиқат, мутлақ адолат ва покликка эришиш 
истаклари тасаввуфда мужассам бўлди. Бу эҳгиёж, орзу кучли завқ 
ва иштиёқни, ўзини унутиш ва бехулликка олиб борган Ишқни 
келтириб чиқаради.

Шундай қилиб, тўртинчи хусусият — тасаввуфда Илоҳий ишқ 
орқали покланиш ва пок Парвардигор васлига етишиш ғоясидир. 
Парвардигор — бир Идеал, Унинг олами Мутлақ поклик олами. 
Ш унинг учун инсон ҳам батамом пок бўлгандагина бу оламга 
эриша олади. Пок бўлиш учун эса қалбда шу поклик тимсоли улуғ 
Тангрига беҳудуд ва адо бўлмас муҳаббат бўлиши керак. Бу муҳаббат 
мавҳум бир туйғу эмас. Балки Илоҳ яратган моддий оламдаги 
гўзаллик — Илоҳнинг каломи ва жамоли акс этган нарсалар ва 
Унинг гултожи инсонга муҳаббат орқали боради. Шу тариқа 
дунёвийлик билан илоҳийлик ўзаро боғланади. Шуниси ҳам борки, 
илоҳий муҳаббат — бу ирфоний бир туйғу, яъни бидиш завқи, 
англаш завқидан, ғояга, маърифатга айланиш эавқидан бошқа 
нарса эмас. Ғояда сўфий муҳаббат оташида ёниб, гўё моддийликдан 
қутулиб, яхлит бир ғоя — бир маърифат парчасига айланади. 
Ш ундай қилиб, агар тасаввуфга шу нуқтаи назардан таъриф 
бермоқчи бўлсак, унда: «Тасаввуф иш қ оташида туғилган туғёнли 
тафаккурдир», — деган жумла ҳосил бўлади. Демак, бунда ҳам 
инсонни олам меҳвари деб қараш ўз моҳияти билан намоён 
бўлмоқла. Зеро, ишқий тафаккур, суратдан моҳиятга қараб бориш, 
руҳнинг номаълум жилолари, м анзараларини каш ф этишга 
етаклайди. Бежиз эмаски, ҳозирги ғарб файласуфдариаа кўрина- 
диган психологик билимлар мажмуи (психоанализ, парапси- 
хология, экэистенциализм) кўп жиҳатлари билан ориф сўфийлар 
ва Фаридкддин Аттор, Жалолқддин Румий, Ибн ал-Арабий каби 
мутафаккирларнинг фикрларини эслатиб туради.

Бешинчидан, тасаввуфдаги онтология. яъни олам ҳақидаги 
қараш лар ҳам ирф оний муҳаббат туш унчаси билан боғлиқ 
эканлигини сезиш мумкин. Уша тасаввуфда кенг тарқалган ваҳдат 
ул-вужуд таълимотини олайлик. Бу таълимотга биноан, Худованд 
оламларини Ўэ жамслпи ва камолини намойиш этиш учун яратли. 
Яъни У Ўз ҳуснини томоша қилиш учун Ўзига кўзгу яратдиким, бу 
бизни ўраган моддий оламдир. Аммо, бу кўзгунинг жавҳари —инсон

247

www.ziyouz.com kutubxonasi



қалбидир. Бошқача айтганда, Парвардигор инсон қалбила Ўзини 
кўради. Демак, олам — муҳаббат маҳсули, инсон — Худонинг энг 
ссвган махлуқи. Шундай экан, муҳаббат, интилиш икки томон- 
лама — биз Худога интиламиз ва Худо бизга таважжуҳ этади. Ошиқ 
ва маъшуқ тушунчалари бир-бири билан алмашиб, қоришиб кетади.

Албатга, буни оддий фалсафий тид билан тушунтириб бўл- 
майди, буни шариат аҳди ҳам қабул қилмайди. Чунки бундай 
оламни ва Худони бир нажиб поэтик маънода тасаввур этиш 
инсоннинг абадий ҳаётдан умидвор қалбининг соғинчи ва армони, 
тасаввуридир. Тасаввуф бўйича, Парвардигор аввал жабарут (буюк- 
лик) оламини, кейин малакут (фаришталар) оламини, кейин мулк 
(моддий) оламни, кейин инсон бадани оламини яратган. Кўнгил 
(руҳ) шу оламларни сайр этиб, инсонга нузул этади ва яна шу 
оламлар бўйлаб уруж этади (кўтарилади). Оқибатда Руҳнинг 
бегонапашуви ва яна бирлашувилан бир лонра якун топади. Бу 
доира олами Куброни олами Суғро — инсон билан боғлайди. Олами 
Суғро — инсонда олами Кубродаги жами хусусиятлар мавжуд. Бу 
ҳам оламга антропоиентристик қараш натижасилир.

Ваҳдат ул-вужуд таълимотининг иккинчи қисми — тажаллий 
назариясини олайлик. Бу назарияга кўра, бутун олам зоти азалий 
нурининг порлашидан мавжуддик топади. Ҳаракат ва боғланишлар, 
вобасталиклар, ҳаёт жилолари шундан. Инсон буни идрок этса, 
ўз Раббини теэроқтанийди. Демак, яна инсон билан боғлиқ қилиб 
тушунтирилади

Ваҳдат уш-шуҳуд тарафдорлари эса Ибн Арабий номи билан 
боғлиқ ваҳдат ул-вужуд таълимотини ислоҳ қилиб, уни яна ҳам 
инсонга яқинлаш тириб талқин этадилар. Яъни, олам ва Худо 
вужудининг ягоналиги эмас, балки олам ягоналигини мушоҳада 
этиш биринчи режага олиб чиқилди. Парвардигор инсон қалбида 
акс этиб, Ўзидан шоҳидлик беради ёки Ўзини Ўзи мушоҳада этади. 
Маълум бўладики, инсон қанчалик камолга эришса, покланиб, 
илоҳийлашиб борса, унда илоҳийлик сифатлари кўпайиб бораве- 
ради ва охир-оқибатда у Мансур Ҳаллож каби «Анал-Ҳаққ* («Мен 
Ҳақман») дейишга ҳақли бўла олади.

Шундай қилиб, тасаввуф аҳли оламни яхлит борлиқ (ҳастий) 
деб тан оладилар. Аммо бу яхлитлик ва мавжудлик Худо вужуди — 
вожиб ул-вужуд орқали англашилади. Моддий олам ўз ҳолича 
мавжуд эмас. Унинг мавжудлигининг сабаби — Вожиб ул-вужуд 
(зарурий вужуд)нинг борлигидир.

Тасаввуфдаги ўзи-ўзини такомиллаштириш ғояси, ахлоқий 
юксалиш, эзгулик, хайр, ҳиммат, мардлик ҳақилаги қарашлар 
бутун мусулмон оламига кенг тарқалиб, катта ижтимоий ҳодисага 
айланган эди. Д арвеш лар, сўфийлар, ш айхлар, валийсифат 
руҳонийларни халқ жуда ҳурмат қилган, уларга эътиқол қўйиш

248

www.ziyouz.com kutubxonasi



орқали Тангри таоло қудратини чуқурроқ ҳис қилган, амалий 
турмушда одамлар шу дарвешлар каби қаноатли, ҳалол бўлишга 
интилган, нафсини тийган. Шунинг учун ҳам тасаввуфга таъриф 
берганда, жуда кўп шайхлар уни — шайтоний нафсни жиловлаш 
ва раҳмоний хислатлар касб этиш илми, деб кўрсатганлар.

Энди бу ўринда шуни айтиш керакки, агар тасаввуфнинг 
негиэида чин инсонларварлик ғояси, халқнинг адолат ва ҳақиқат 
ҳақидаги орэулари ётмаганда, у бунчалик кенгтарқалмас, бунчалик 
оммавийлашиб, ижод аҳди қалбидан ўрин олмасди, бу қадар 
қайноқ ва жозибали бир шеърият яратилишига туртки бўлмас эди.

Бироқ яна бир нуқтани таъкидлаш муҳим: тасаввуфнинг сатҳи 
кенг, йўналишлари кўп. Ҳамма сўфийларни фалсафага дахлдор, 
деб бўлмайди. Умуман, файласуфларни ёқтирмайдиган шайхлар 
ҳам бўлган.

Тасаввуфнинг «фалсафалашиш» даври — ХШ-ХГУ асрларда бир 
қатор мутафаккир адиблар, ориф сўфийлар етишиб чиқдики, биз 
уларни тасаввуфни фалсафа билан боғловчилар, деб айтамиэ. 
Чунончи, Ибн ал-Арабий, Абу Ҳомид Муҳаммад Ғаззолий, Фари- 
диддин Аттор, Азизиддин Н асаф ий, Яҳё Суҳравардий, Ибн 
Сабоин, Абдураззоқ КошониЙ, Абдулкарим Ж илий, Маҳмуд 
Ш абустарий, Жалолиддин Румий, Абдураҳмон Жомий, Абдул- 
қодир Белил шундай мутафаккирлар. Буларнинг ижодида олам ва 
одам ҳақила ўйлар, қазову қадар, эрк ва ихтиёр, суврат ва маъно, 
ақл ва руҳ, вақг ва эамон, инсон тийнати хусусида кўплаб янги 
қарашлар баён этилган. Бу зотлар илоҳийшуносликни бутунлай 
янги поғонага кўтардилар. Уларнинг асарларида инсоний маърифат 
инсоний кечинмалар тасвири ва таҳлили билан олиб борилди, 
комил инсон хислатлари батафсил ишлаб чиқилди.

Бу муаллифлар ўз қарашлари билан Ибн Сина, Ибн Рушд, 
Умар Хайёмга яқинлашиб борлилар, яъни ирфоний тасаввуфни 
ривожлантирдиларки, бу, масалан, Ибн Сино томонидан ҳам илиқ 
қарши олинган эди. Ибн Сино ирфоний билиш йўлини инкор 
этган эмас, аксинча, «Ҳайй ибн Яқэон», «Ат-Тайр», «Саломон 
ва Абсол» номли асарларида рамзлар орқали сўфиёна маърифатга 
эришишни тасвирлайди. «Рисола фи ал-ишқ» асарида эса муҳаб- 
батни айнан ирфоний мазмунда талқин этган.

Умар Хайём рубоийлари ичила ҳам биз Абу Саид Абул Хайр, 
Авҳадуддин Кирмоний, Хожа Ҳофиз рубоийлари каби сўфиёна 
ғояларни ифодалаганлари бор. Ш унинг учун аслида соф раиио- 
нализм тарафдори бўлган олимлар ҳам тасаввуфнинг орифона 
йўналишини ўзига хос бир йўл, деб қабул қилганини кўрамиз. 
Умуман, бизнинг тарихимизда фалсафий тафаккур билан бадиий 
тафаккур бақамти ривожлангани каби, ақлий (раиионал) ва важ- 
дий (ирроиионал) билимларни эгаллаш ҳам бирга ривожланган.

249

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шу боис суфий шоири ёки олими деб ном чиқарган кишилар- 
нинг асарларида дунёвий билимлар, ҳикмат ва донишмандликнинг 
бутун бир сандиғини очиш мумкин. Масалан, Жалолиддин Румий- 
нинг асарларида қанчадан-қанча фалсафа бор, қанчадан-қанча 
инсоний муаммолар тилга олиниб, ҳануэ тозалигини йўқотмаган 
фикрларни топиш мумкин. Эрон олими Муҳаммад Тақи Жаъфарий 
ўзининг «Маалави ва Шарқу Ғарб мактабларидаги дунёқарашлар» 
номли китобида кўпдан-кўп мисоллар қиёси билан Румийнинг 
«Маснавийи маънавий» номли олти дафтардан иборат муҳташам 
асари бутун бир фалсафий эканлигини исботлаган. Унда нафақат 
Ш арқруҳиятфалсафаси, ирфоний илмлар қаймоғи акс этган, балки 
кейинчалик Ғарбий Оврупода кашф этилган кдрашлар гизимининг 
дастлабки тагзаминини кўрса бўлади. Чунончи, Румий биринчи 
бўлиб, оламнинг заррадан коинот қадар ўзаро вобасталиги, бир- 
бири билан тортилиб туриши, диалектик тараққиёти (оддийдан 
мураккаб сари ривожланиш , ҳамма ерда зиддият ва қарама- 
қаршиликлар бирлигининг мавжудпиги) ҳақида фикрлар баён этган 
эди. Бу бир неча асрлан кейин Ҳегел томонидан ривожлантирилди.

Руҳнинг ички интизоми, фикрнинг пайдо бўлиши ва йўқолиши, 
тасаввур ва тафаккур. хаёл ва борлиқнинг онгта, онгнинг борлиққа 
таъсири, инсон мавжудлигини аниқлайдиган белгилар, инсоннинг 
адданиши, ёлғон тасаввурлар ва чин билим, тажриба ва таҳлил, жузв 
ва кулл, конкретлилик ва мавҳумлик, Ҳақ сифати ва одам сифати 
каби юзлаб масалалар устида баҳс юритилали «Маснавийи маънавий»да.

Тасаввуф мусулмон халқпарининг ахлоқига чуқур сингиб бор- 
ган, бу шу даражадаки, дарвеш, сўфий ахлоқи бир ибрат, намуна 
сифатила олиб қаралган. Дарвеш кўпдан-кўп балиий асарларнинг 
қаҳрамонига айланган. «Ахлоқи Носирий», «Ахлоқи Жалолий», 
«Ахлоқи Муҳсиний» каби ўрта аср ахлоқ китобларида давлатчилик, 
алолатли жамият, одил ҳукмдор тушунчалари ҳам сўфиёна қараш- 
ларга боғлаб талқин этилади. Бу ғоялар балиий адабиётдан чуқур 
ўрин олади ва ўзига хос тасаввуф эстетикаси шаклланааи.

Шулар асосида комил инсон ахлоқи, маънавияти ҳақидаги 
қарашлар мажмуи тўпланган. Тасаввуф ғоялари бора-бора халқнинг 
яхш илик, олий ҳақиқдтлар ҳақидаги ғоялар, орзулари билан 
қўшилиб кетади ва фольклорга ҳам с и н г а д и .

Бу қисқа баёнимиз шуни кўрсатадики, тасаввуф бирор-бир 
фалсафий тизим ўрнини эгаллашга даъво қилган эмас. У, бир 
томондан, диний, иккинчи томондан, фалсафий-ирфоний қараш- 
лардан оэиқланган ўзига хос таълимот ва ахлоқий уставлар маж- 
муидир. У инсон руҳияти эрки, инсон ички олами, ҳислари парво- 
зини иф одалаб, Ш арқ ф алсаф ий таф аккурида муҳим ўрин 
эгаллаган, маънаниятимиэни бойитишга улкан ҳисса бўлиб қўшил- 
ган эзгу ғоялар, нажиб ҳикматлар силсиласидир.

www.ziyouz.com kutubxonasi



КОМИЛЛИК ТАРИКАТИ

Уруж

Тасаввуфга оид манбаларни мутолаа қилган одам, шубҳасиз, 
мақом, марҳала, мартаба, манзил, даража каби атамаларга бот- 
бот дуч келади. Улар инсон зотининг такомиллашуви, бир ҳолатдан 
иккинчи ҳолатга ўтиши, аввалги сифатидан юқорироқ, мукаммап- 
роқ сифатга юксалишини англатади. Яъни, руҳнинг манзилдан 
манзилга сафар қилиб (шу боис сўфийлар сайр, сафар сўэларини 
ҳам кўп қўллаганлар), бир мақом — бекатдан иккинчи мақомга 
тараққий этиб, мартабалар сари кўтарилиб-юксалиб бориши, 
қувватланиш ини билдиради. Чунончи, тариқатдаги мақомот 
босқичларини ёдга олинг: тавба, зуҳд (тақво), иараъ (парҳез), фақр, 
сабр, ханф (қўрқув), ражо (умид), таваккул, ризо. Мурид (солик 
ҳам дейилади) пир қўлида ана шу руҳий-маънавий босқичларни 
босиб ўтиши керак. Бу мақомларнинг ҳар бири инсоннинг ўз-ўзи 
билан жанг қилиши, ўз нафсини енгиш жараёнини ифода этади. 
Ҳар бир мақом — бир имтиҳон, бир улуғ довонлир. Айни вақгда 
муайян руҳий ҳолат ҳам. Бир ҳолатда камол толмаган одам иккинчи 
ҳолатга ўтолмайди. Агар солик эгаллаган даражаси билан қаноат- 
ланса, ўша ҳолатда қолиб кетади. Аммо инсоннинг инсонлиги 
шундаки, у эришган даражаси билан ҳаргиз қаноатланмайди. У 
билим олиш, ўсиш, улғайишдан чарчамайди; киш и нақадар 
билимли бўлса, маънавияти нақадар юксак бўлса, шу қадар яйрай- 
ди, ғалаба уни бақувват қилади, қалбига жасорат, куч бағишлайди. 
Бунинг учун у риёэат ва ажзга ҳам чидайди, чунки бу ажзу азоб 
ортида мусаффолашиш, нур билан тўлишиб, ҳузурланиш борли- 
гини билади. Бу хусусият соф нурдан иборат фариштала ҳам, жисм 
эҳтиёжи билан яшайдиган ҳайвонла ҳам йўқ. Бу фазилатни Аллоҳ 
фақат фаришта ва ҳайвон орасидаги мавжудот бўлган инсонга ато 
этган. Чунки инсон руҳи Раҳмони Раҳимнинг нуридандир (амри- 
дандир) ва шу боис бу руҳ ўз асли — Мутлақ руҳ олами сари 
тинимсиз интилади, ҳайвонийликни тарк этмоқ учун курашади. 
Тариқат йўли, шундай қилиб, тараққиёт йўлидир. Тариқат йўлига 
кирган солик эса бунга ўзини онгли равишда бағишлайди, бу 
жараённи теэлаштирмоқчи бўлади, ўзлигидан, ўэ нафсидан ғолиб

251

www.ziyouz.com kutubxonasi



келали, янги-янги мақомпарга кўтарилаверади, унииг қалбидаги 
Илоҳга муштоқилқом булоқлари кўз очаверади. Шу тариқа диққат 
қилсангиз, тариқат мақомлари инсоннинг Илоҳ сари, Мутлақ руҳ 
сари, Ҳақ сари таважжуҳи ва сафарининг зиналари — меърождир.

Буюк сўфий шоир Жалолиддин Румийнинг фикрича, фақат 
соликлар эмас, одамзотнинг барчаси ҳам узлуксиз тараққий этиши 
керак. Чунки одам — табиат тараққиётининг натижаси, яъни 
Парвардигор аввал жонсиэ жисмларни яратди, ундан ўсимликлар 
вужудга келди, ўсимлик тараққий этиб, ҳайвонга айланди, ҳайвон 
тараққиётидан одам пайло бўлди:

Аз жумолий мурламу нумий шулам,
В-аз нумо мурлам, зи ҳайвон сар залам.
Мурдам аз ҳайвонию одам шудам,
Пас, чи тарсам, кай зи мурдам кам шудам?
Жумлаи дигар бимарам аз башар,
То барорам аэ малоик болу лар.
Аз малак ҳам боядам жастан зи жў:
«Куллу шайъин ҳолик илло важҳаҳ»
Бори дигар аэ малак паррон шавам,
Он чи он дар ваҳм н-ояд-он шавам,
Пас адам гардам, адам чун арғунун,
Гуядам: «Инно илайҳи рожиун «.

Яъни: жисмликлан кечиб, ўсимлик бўлдим, ўсимликлан кечиб, 
ҳдйвонга дўндим. Ҳайвонликдан кечиб, одам бўлдим. Бас, нега 
қўрқайин, ахир, баридан кечиб (ўлиб) кам бўлганим йўқ-ку! Энди 
одамликлан ҳам буткул кечмоқчиман (одам сифатида ўлмоқ- 
чиман), токи фаришталардай қанот чиқарайин. Аммо фаришта- 
ликдан ҳам сакраб ўтишим керак, (чунки): «Бор мавжудот ҳало- 
катга юз тутааи» (дейилган Қуръонда). Яна бир марта фаришта- 
ликдан парвоз этайин, хаёл бовар қилмайдиган не нарса бўлса, 
ўшанга айланайин. Кейин куй каби ғойиб бўлайин йўқлик қаърига, 
шунда Тангрим десин: «Албатта биз Унга қайтувчилармиз».

Мавлоно Румийнинг бу сатрларида оламнинг айланиши, одам 
ва табиат, одам ва Илоҳ орасидаги боғлиқлик ва муносабатларнинг 
буюк бир фалсафаси акс этган. Аввало «ўлмоқ» сўзи ҳақида. Ш оир 
бу сўз воситасида бир шаклдан иккинчи шаклга, бир сифатдан 
иккинчи сифатга ўтиш ж араёнини баён этади. Яъии жонсиз 
жисмлар — бир моддий шакл; ўсимлик — иккинчи моддиЙ шакл; 
ҳайвон — учинчи моддий шакл; инсон - тўртинчи моддиЙ шакл. 
Аммо булар бир-бири билан вобаста: жонсиз жисмлар, нарсапар 
бўлмаса, ҳайвон Йўқ; ҳайвоний шакл юзага келмаса, инсоний 
шакл ҳам бўлмас эди. Инсон — жамики мавжудотнинг гултожи, 
қаймоғи, деган фикр шунга асосланали. Инсонда ўэигача тараққий

252

www.ziyouz.com kutubxonasi



этган моддий шакллар — маъданлик, ўсимлик, ҳайвонлик мужас- 
сам. Шунлай қилиб, инсон — табиий тараққиёт маҳсули.

Китобхоннинг ҳафсаласи пир бўлиб, кўнглида алланечук ғалаён 
бош кўтарса ажаб эмас: ахир, бу — «маймуншунос» Дарвиннинг 
таълимоти-ку?! Наинки, Жалолиддин Румийлек авлиё бир зот 
материализмни тарғиб этган бўлса?

Йўқ, муҳгарам ўқувчи, Румий материализмни тарғиб этган эмас. 
Кўнглннгиэ хотиржам бўлсин. Мавлоно бус-бутун олам тараққиёти 
ҳақида гапирган, холос. Ул зот тасаввурида моддий олам тараққиёти 
руҳ тараққиётидан айри ҳолда эмас. Бошқача айтганда, маъданлар 
ёки тўрт унсур — олоа, ҳаво, сув, тупроқдан иборат жисмларнинг 
ўсимликка, ўсимликнинг ҳайвонга, ҳайвоннинг инсонга айланиш 
жараёни руҳнинг иштироки ва бошқаруви остида содир бўлади. 
Шу боис руҳнинг ҳам даражалари бор, дейилади. (Бу ҳақда ҳали 
тўхталамиз). Руҳнинг энг қуйи даражаси — маъданлар руҳи; сўнг- 
ра — ҳайвон руҳи; кейин — инсон руҳи, яъни руҳи нотиқа (гапи- 
рувчи руҳ) туради. Демак. руҳ тараққий этгани боис ҳаёт бошлан- 
ган, ҳаётнинг турли шаклда такомиллашуви эса руҳнинг тобора 
янги мартабаларга юксалиши(уржи) натижасидир. Мавлоно Румий 
айнан руҳ тараққиётини назарда тутганлари боис «ўлиш»дан, яъни 
бир шаклдан иккинчи шаклга ўтишдан қўрқмаслик керак, чунки 
бу «ўлиш»лар руҳни тубанлик сари эмас, аксинча, юксаклик сари 
етаклайди, дея таъкндлаганлар. Одлийлиқдан — мураккабликка; 
зоҳирдан — ботинга; саёзликдан — теранликка; кўринган вужуд- 
дан — кўринмас, ғайбий вужуд моҳиятига қараб бориш — юксалиш 
жараёни ана шудир.

Руҳ, қадимги файласуфларимиз ва машойихларимиз нуқтаи 
назарича, бир латиф (ғоят нозик) жавҳар, балки олий бир био- 
логик қувват, амр оламидан нузул бўлган Раҳмоний нафас. 
Тириклик, ҳаёт жисм ва руҳ таносубиятидан ҳосил бўлган. Мия 
эса ана шу мураккаб тананинг нозик ва мураккаб аъзоси. Инсон 
Илоҳ яратган энг мураккаб хилқат бўлгани боис янада мураккаб- 
лашиш, яъни тараққий этишга мойил, шунга эҳтиёжманд.

Маалоно Румий назарида, руҳнинг боқийлиги ва фалаклар узра 
парвози муҳим. Буюк мутафаккирнинг фикрича, инсон фаришта 
ва ҳайвон орасидаги вужуд бўлса-да, у ўша ҳолида қолиб кетмас- 
лиги керак. У азобдан халос бўлиши, фаришталик мақомига ети- 
шиши, ҳатто бундан ҳам юксалиб, илоҳий олам саодатига мушар- 
раф бўлиши мумкин. Мавлоно: «Неки моддийдир — ҳалок бўла- 
ди», — деган ояти каримани зикр этиб ўтар экан, жисмоний 
ўлимдан қўрқмаслик керак, чунки ўлим руҳни халос этади, тарақ- 
қиёт учун унга яна қанот бағишлайди, дейди. Инсон камолоти, 
руҳининг парвози поёнсиэ. Бу камолот миқёсини ҳатго хаёлга ҳам 
келтириб бўлмайди.

253

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шунлай қилиб, руҳ тадрижий тараққиётга сабабчи омил экан, 
унинг ривожланиш чегараси борми? Руҳ билан бирга жисм ҳам 
тараққий этадими? Нега руҳ аввал пастга қараб тушиб, кейин яна 
юқорига юксалади? Инсон вужудида руҳ ва жисм бирдан яратила- 
дими ёки бирин-кетинми? Ҳамма одамларнинг руҳи ҳам бирдек 
такомиллашув қобилиятига эгами, йўқми? Бунга ўхшаш саволлар 
пайдо бўлиши табиий. Қадимги файласуфларимиэ, машойих- 
ларимиз ҳам бу масалалар ҳақида бош қотирганлар. Руҳнинг 
мабдаи(чиқиш жойи), маоди(қайтиши), руҳ манэиллари ва даража- 
лари ҳақида ҳам турлича қарашлар бўлган.

Масалан, XIII асрда яшаб ўтган шайх Азизиддин Насафийнинг 
фикрига кўра, бу масалада тўрт хил қараш бор. Биринчиси — аҳли 
калом, яъни шариат аҳли қдрашлари; иккинчиси — аҳди ҳикмат, 
яъни файласуфларнинг қарашлари; учинчиси — аҳли ваҳдатнинг 
биринчи тоифаси, яъни ваҳдатул вужуд таълимоти тарафдор- 
ларининг қарашлари; тўртинчиси — аҳли ваҳаатнинг иккинчи 
тоифаси, яъни ваҳдатул мавжуд тарафдорларининг қдрашларидир. 
Насафий тасаввуф та-ьлимотида шу тўрт тоифанинг қарашлари 
омухта бир кўринишда ифодаланган, деб ҳисоблайди. Шу боис у 
«Зубдат ул-ҳақойиқ» («Ҳақиқатлар қаймоғи») рисоласида руҳ 
даражалари, руҳнинг нузул (тушиш) ва уруж (кўтарилиш) хосса- 
лари ҳақида фикр юритганда, шариат, ҳикмат ва ваҳдат аҳли 
қарашларини ўзаро солиштириб чиқади ва шу асосда тариқат аҳли 
ниятини ҳам баён этади. Шариат аҳли ҳам. ҳикмат аҳли ҳам, ваҳдат 
(тасавиуф) аҳли ҳам одам руҳ ва жисмдан иборат эканини, руҳ 
Парвардигори оламнинг Раҳмоний нури — нафаси эканини тан 
олади, руҳ муайян даражаларга эга ва шу даражалари билан нузул 
этади, деб уқтиради. Шунлай экан. уларнинг қарашлари нимаси 
билан фарқ қилади?

Фарқ шундаки, шариат аҳ/ти таълимоти бўйича, ҳар бир одам- 
нинг руҳи тақдири азалда белгиланган даража-мартабапа туради, 
шу даражада нуэул этади ва қайта кўтарилганда ҳам ўзи нузул 
этган пайтдаги манзил-мартабагача боради, ундан юқорига кўтари- 
лолмайди.

Ҳикмат аҳли ва сўфийлар таълимоти бўйича эса одам руҳи 
тараққий этиб, аввалги манэил-мартабасидан ошиб кетиши мум- 
кин. Бунинг устига, сўфийлар дейдиларким, агар одам Илоҳ сари 
таважжуҳ этиб, унинг васлига мушарраф бўлса, тириклигидаёқ 
руҳи жисмилан ажралиб чиқиб. барча оламларни, жаннату дўзахни 
айланиб қайтиб келиб, яна жисмига кириши мумкин.

Насафий таснифига биноан, оламлар Парвардигорнинг зот ва 
сифатларидан иборат бўлиб, сифатлар оламини яна жабарут 
(букжлик), малакут (фаришталар) ва мулк (моддий) олами, леб 
учга бўладилар. Тангри субҳонаҳу таоло оламларни яратган ва

254

www.ziyouz.com kutubxonasi



жамики мавжудот эса Унинг сояси бўлган Воҳиди ваҳдатдир. У 
илк дафъа руҳи аввал — нафси аввални яратди. Руҳи аввал бир 
жавҳардир. Аллоҳ шу жавҳарга нигоҳ ташлади, у эрий бошлади ва 
кўпирди. Унинг қаймоғи — қиёмидан руҳларни, қуйқасидан жисм- 
ларни яратди. Руҳлар ҳам, жисмлар ҳам даражаларга эға. «Руҳ — 
жавҳардир, у жисмни ҳаракатга келтиради ва такомиллаштиради», — 
деб езади Азизиддин Насафий. Руҳ табиатга кўра — ўсимлик дара- 
жасида; иродага (ҳаракат)га кўра ҳайвон даражасида; ақлга мувофиқ 
эса инсон даражасида зуҳур этади. Кўринадики, Насафий инсон 
ақлини унинг руҳи билан баробар нарса, деб билади, яъни руҳ 
инсон даражасидаги ақддир. (Румий ҳам ақлни шу мазмунда таъ- 
риф лаган.)

Бироқ руҳ даражалари фақат шундан иборат эмас. Насафий 
шариат, тариқат ва ҳикмат (файласуфлар) аҳлининг нузул ва уруж, 
руҳ ва жисм ҳақидаги қарашларини қиеслаб чиқар экан, уларнинг 
ўхшаш ва фарқли жиҳатларини ойдинлаштириб беради. Унингча, 
ўхшаш жиҳатлар шундан иборатки, шариат аҳли ҳам, ҳикмат аҳли 
ҳам, сўфийлар ҳам инсон руҳи даражаларини эътироф этадилар. 
Бу даражалар ўн учтадир (агар Руҳи аввал ҳам улар сирасига 
қўшилса, ўн тўртта бўлади). Улар қуйидагилардан иборат: пайғам- 
бари хотам руҳи; улулазм пайғамбарлар руҳи; мурсал пайғамбарлар 
руҳи; қолган набилар руҳи; авлиёлар руҳи; илми маърифат аҳли 
руҳи; зоҳидлар руҳи; тақво аҳли руҳи; имонлилар руҳи; қолган 
одамлар руҳи; ҳайвонлар руҳи; ўсимликлар руҳи; маъданлар ва 
ашёлар руҳи. Пайғамбари хотам — пайғамбарлар хулосаси деганда, 
Насафий Муҳаммад Мустафони назарда тутган. Парвардигор руҳи 
аввал — жавҳдрнинг қиёмидан (қаймоғидан) илк бор Пайғамбари- 
миз саллаллоҳу алайҳи васаллам руҳини яратди, кейин унинг 
қолдиғи — қаймоғидан улул-аэм, яъни шариат келтирган пайғам- 
барларни, унинг қолдиғи — қаймоғидан мурсал — рисолат келтир- 
ган пайғамбарларни яратди. Шу тариқа, руҳларнинг даражалари 
юқоридан пастга қараб таърифланган. Насафийда жисмлар шунга 
мувофиқ 13 даражалидир: арш; курси; 7-осмон; 6-осмон; 5-осмон;
4-осмон; 3-осмон; 2-осмон; 1-осмон; олов; ҳаво; сув; тупроқ. 
Даражага мувофиқ, арш — пайғамбари хотам руҳи макони, кур- 
си — улул-аэм пайғамбарлар руҳи манзили; 7-осмон — мурсал 
пайғамбарлар руҳи манзили; 6-осмон — анбиёлар руҳи макони;
5-осмон — авлиёлар руҳи манзили ва ҳоказо шу тартибда қуйига 
қараб тушилаверади.

Шариат аҳли фикрига кўра, бу даражалар ўзгармасдир. Парвар- 
дигор азалдан ҳар бир одамнинг руҳини белгилаб қўйган, бу руҳлар 
/ша белгиланган манзилдан пастга нузул этади, жисм билан қову- 
иади ва жисм маҳв бўлгач (одам вафот этгач), яна аввалги ман- 
илига йўл олади.

255

www.ziyouz.com kutubxonasi



Аммо таъкидлаш жоизки, Азизилдин Насафий шариат аҳли- 
нинг бундай ҳукмини тўлиқ ёқчамайди. Шу боис ул зот кўпроқ 
ҳикмат ва тасаввуф аҳтининг фикрларига ҳусни таважжуҳ бил- 
дирган. Чунончи, аллома бундай ёзади: «Инсоннинг вазифаси — 
узлуксиз маърифатга интилиш ва нур билан тўлишиш ва илм 
топиб, мусаффолик сари талпинишдир». Яна бошқа ўринда бундай 
дейди: «Одам нақадар маърифатли ва покиза бўлса, унинг жаннат- 
даги жойи ҳам шу қадар юксак бўлааи».

Азизиддин Насафий нузул ва уруж ҳақида мулоҳаза юрнтар 
экан, тараққиёт доираси масаласини ҳам қиёсий-назарий таҳлил- 
дан ўтказади. Ул зот ҳам руҳнинг чиқиш (мабдаъ) ва қайтиш 
(маод) нуқталари борлигини таъкидлайди. Руҳ олами Кубро — 
Илоҳоламилан чиқиб пастга нузул этади ва инсон танасига келиб 
жойлашади. Кейин шу нуқтадан яна юқорига қараб қайтиш бош- 
ланади. Аммо бу қайтиш қандай содир бўлали, руҳда сифат 
ўэгариши бўладими, йўқми, юксалиш — такомиллашув юз бера- 
дими ёки тубанлаш иш ми? «Зубдат ул-ҳақойиқ* рисоласида 
таъкидланиш ича, инсон руҳнинг жавҳарини, «улуғ оламнинг 
аввалу охири, зоҳиру ботини, моҳият ва шаклларини идрок этиш 
учун* биринчи галда ўэининг моҳиятини англаб етиши керак. 
Демак, такомилнинг боши ҳам ўзни англашдир. Нузул этган руҳ 
одам орқали яна уруж қилиб Аслига қайтади ва шу тариқа бу 
жараён лоира шаклини олади.

Шариат аҳли фикри бўйича, яна руҳ — алоҳида, жисм — алоҳи- 
дадир. Инсон вужудига руҳ ташқаридан (юқори олам манзил- 
ларидан) келиб киради, она қорнидаги ҳомила аниқ шакл касб 
этганидан кейин руҳ унга нузул этади.

Аммо ҳикмат ва ваҳдат аҳлининг таълимотига кўра, руҳ ва 
жисм алоҳида-алоҳида воқеъ эмас, балки инсон вужудининг барча 
белги вз сифат-хислатлари нутфа — уруғда пинҳондир. Ҳомилада 
жон ва руҳ бирга ўсиб, инсон қиёфасига кирааи, инсон туғилга- 
нидан сўнг улар биргаликда равшанлашади. Насафий ўша нутфа- 
нинг ҳомиладаги тараққиётини хийла тафсилоти билан тушун- 
тирган. Ул зот шу тариқа инсон фарзандининг она қорнидаёқ бир 
талай ҳолат — босқичлар, хусусан, оддий жисмдан — ўсимлик 
ҳолатига; ўсимликдан — ҳайвонлик ҳолатига; ҳайвонликлан — 
инсонлик ҳолатига ўсиб боришини исботлайли. Она ҳомиласила, 
балки ота уруғида инсоннинг кейинги тараққиётига асос бўладиган 
жамики зарур имкониятлар бор, дейди Насафий. Зотан, ул зотнинг 
уқгиришича, олами Кубро ва олами Суғро (катта олам ва кичик 
олам) таълимоти шуни тақозо этади. Негаки, кичик олам — инсон 
Инсон катта оламнинг кичрайтирилган нусхаси, катга оламнинг 
хусусиятлари унинг яна ҳам кичрайтирилган нусхаси — нутфадг 
мавжуд. Бу таълимотдан келиб чиқадиган хулоса шуки, бирин

256

www.ziyouz.com kutubxonasi



чидан, Одам — илоҳий оламнинг ажралмас қисми, илоҳий олам- 
даги илм ва ҳикмат унда бор. Инсонни Илоҳ олами билан боғлай- 
диган жавҳар — руҳлир. Агар Илоҳ оламини билмоқчи бўлсангиз, 
инсонни, яъни ўзингизни ўрганинг, ўзингизни танинг. Инсоннинг 
қалби, руҳи, кўнглини билиш, кашф этиш воситасида Парварди- 
горнинг исмлари-ю сифатлари, мўъжиза — кароматлари, илму 
ҳикмати ва, ҳатто, зотини ҳам кашф этиш мумкин. Демак, Худони 
англаш, таниш инсонни англаш ва таниш орқали кечади. «Кимки 
ўзини таниса, Раббисини танийди*, — деган ҳадиснинг маъноси 
ана шу. Азизиддин Насафий, Абу Ҳомид Ғаззолий, Жалолиддин 
Румий бу ҳадисни мудом зикр этганлар.

Аммо ўзликни англаш, ўзини танишга руҳ ва қалбни поклаш, 
ақлу шуурни тоблаш, тақво ва тавба йўли орқдли борилади. Фақат 
шу тариқа руҳ Аслига қайтади, яъни покланиб, уруж этади. Зотан, 
инсон руҳи илоҳий оламдан нузул этиб, инсонга келиб тўхтар экан, 
шу нуқтадан яна юқорига қайтиш учун кураш бошланади. Руҳ жисм 
билан олишиб, охири уни тарк этади яа ўэ мақомига қайтади:

«Ҳар бир киш ининг олдиндан белгиланган мақоми бор ва 
белгиланган мақомига эришгач, унинг лоираси якун топади, доира 
якун топгач эса, бошқа ривожланиш бўлмайди».

Бу мулоҳазалар шунга ҳидоят этадики, инсон ўз камолотида 
чексиз имкониятга эга Ва ҳар бир кишининг камолоти унинг ўзига 
боғлиқ. Аммо бу фикрлардан Азизиддин Насафий ёки ул зотнинг 
маслакдошлари бўлган буюк сўфийлар, файласуфлар тақдири 
азални тан олмаган экан-да, деган хулоса чиқармаслик керак. 
Насафий мазкур рисоласида бу масала хусусидаги фикрини ҳам 
баён этган. Ул зот тақдири азални тан олган. Аммо бу масалани 
шариат аҳли каби тор ва схоластик маънода эмас, балки файласуф 
сифатида хийла теран англаб таҳлил этган. Шайхнинг талқинига 
кўра, тақпир билан бирга тадбир ҳам бор. Тақдир — Худодан, 
тадбир — инсонлан. Худо такдирни белгилаб қўйган бўлса-да, бироқ 
инсонга ривожланиш, илм-маърифат эгаси бўлиш имконини ҳам 
берган. Агар шундай бўлмаса эди, Худони таниш ва севиш ҳам 
иложсиз бўларди.

Шундай қилиб, руҳ тараққиёти бир лоира ичида содир бўла- 
диган ҳодиса эмас. Балки ҳар бир доирадан кейин янгиси бошла- 
нади ва «ҳар бир янги доирадан бошлаб янги ибтидо бошланади 
ва у ўз такомилига эришиш учун даражама-даража интилади» 
{Насафий талқини).

Маълум бўлалики, уружнинг охири йўқ, чунки Парварди- 
горнинг илму ҳикмати чегарасиздир. «Агар қобилиятли одамнинг 
умри минг йил бўлса ва минг йил умрнинг барчасини тақво ва 
тоатда ўтказса, у ҳар куни илгари билмаган бирон нарсасини билиб 
олади», — лейли Насафий.
17 — Тасанауф 257

www.ziyouz.com kutubxonasi



Азизиддин Насафий қарашларининг яна бир жиҳати диққатни 
тортади: ул зотнинг фикрига кўра, фақат руҳ такомиллаш ув 
хислатига эга бўлиб қолмай, балки руҳ ва жисм бирга тараққий 
этади, мукаммаллашади. Алломанинг салафлари ва замондошлари 
Ибн ал-Арабий, Фаридиддин Аттор, Жалолиддин Румий, Ибн 
Сино асосан руҳ тараққиёти ҳақида гапирганлар. Насафий эса 
бундай ёзади: «Жисм ҳам, руҳ ҳам бирга ривожланади ҳамда 
комилликка эришгунча, зинапоялардан бирга кўтарилиб бораве- 
ради ва даражаларни эгаллайди*. Руҳ— жавҳар, Жавҳари Зотнинг 
бўлаги, у жисмни ҳаракатга келтиради ва такомиллаштиради ҳамда 
ўзи у билан бирга такомиллашади. Жонсиз моддаларнинг ажабтовур 
тарзда жонли шаклларга кириши, ҳаёт, тириклик оламининг ву- 
жудга келиши, унинг беҳисоб кўринишлари — буларнинг барчаси 
руҳ мўъжизаси, унинг қуввати ва қудратининг намойишхонасидир.

Минг йиллар муқадаам идрок этилган бундай тадрижий ривож- 
ланиш назарияси, бир томондан, одам фарзанди билан оламнинг, 
одам билан муқаддас Мутлақ руҳнинг ўзаро вобасталиги, Мутлақ 
руҳнинг бирламчи асос эканини англатса, иккинчи томондан, 
буюк оламнинг кичик нусхаси бўлмиш одамнинг ривожланиш 
диалектикасини ҳам англатиб туради. Бошқача қилиб айтганда, 
одам ривожланиб, онадан — табиатлан ажралиб чиқади (Румий 
айтганидек, табиат сифатида «ўлади») ва жамият барпо этади. 
Кейин у жамиятга ҳам сиғмай, ундан ажралиб чиқмоқчи бўлади. 
Сўфийларнинг жидду жахди ана шу ҳақдадир.

Алишер Навоийнинг мана бу сатрларига шу нуқгаи назардан 
эътибор беринг:

Чиқиб бу дайрдин Исоға невчун ҳамнафас бўлмай,
Биҳамдиллаҳ, тажаррул бирла ҳимматдан ҳанотим бор.

Яъни, шоир дейдики, моддий дунёдан соф руҳ шаклида ос- 
монга парвоз этган Исога ҳамнафас бўлмоқчиман, чунки менда 
ҳам жисмдан халос бўлган соф руҳ ҳимматидан қанот бор. Инсон- 
нинг беҳудуд орзуси шудир: аввало, ўз-ўзидан қаноатланмайди; 
табиатдан, жамиятдангина эмас, ўзидан ҳам ўсиб чиқмоқчи, халос 
бўлмоқчи бўлади. Янада юксакроқ, янада мукаммалроқ муҳитни 
истайдики, унда файз ва нурга ғарқ, янги сифатларга (ахлоқи 
ҳамидага) эга киши бўлсин. Бу — инсоннинг Эзгулик олами сари 
тинимсиз интилиши Инсон агар маънавий камолот йўлига кирган 
бўлса, чин одамийлик жавҳари ичида уйғонса, ўзидан, ўз борли- 
ғидан қаноатланмайди, у қалбан Мутлақ ҳуррият, Мутлақ адолат, 
Мутлақҳақиқат, М утлақкамол, М утлақжамол ва Мутлақ поклик- 
ни қўмсайди ва ана шу эзгуликлар соҳиби Парвардигор ишқи 
шавқила ёнади. Зеро, инсон бу моддий ҳаётда ўзи истаган Мутлақ

258

www.ziyouz.com kutubxonasi



эзгуликка эриша олмайли. Чунки ҳаётдаги жамики мавжудот каби 
адолат, ҳуррият, жамолу камол ҳам нисбийлир. Тасаввуф эса ана 
шу Мутлақ эзгуликни шу ҳаётдан топишга ва уни идрок этишга 
даъват қилади. Сўфийлар таълимотига биноан, инсон бу эҳгиёжни 
қондириш ва руҳни яйратиш учун муайян риёзат мақомларини 
босиб ўтиши лозим. Агар буни қоғозда акс этгирадиган бўлсак, 
қуйилаги силсила жадвал ҳосил бўлади.

259

www.ziyouz.com kutubxonasi



Демак. М утлақэзгулик олами — илоҳий одамга мушарраф бул- 
моқни истаган киши ерда — ҳаётда эзгу амаллар қилиши, эзгу 
хулқ эгаси бўлиши лозим. Ана шунлай одамлар, гарчи ўзларини 
валий деб атамасалар-да, аслида валийдирлар, Парвардигор бундай 
зотларни инсоният оламига юбориб туради. Жалолиддин Румий 
«Фийҳи мо фийҳи» («Ичингдаги ичингдадир») асарида бунлай 
дейли: «Ажаб эмаски, Ҳақ таоло орамиздаги бир жинсдан иборат 
бўлган баъзиларимизни мумтоз этса, токи биз унга нисбатан 
жонсиз жисмдай бўлиб, у (руҳдай) бизнинг ичимизга кирса ва 
биз ундан бехабар бўлсак, у эса бизни билиб турса».

Мана шундай: авлиёлар, гўё тоза руҳлардай, улар кўнгилни 
манзил этадилар, Илоҳ оламининг асрорини унга (кўнгилга) 
етказиб туради Мавлоно Румий анлиёларни руҳ, қолган одамларни 
унга нисбатда жонсиз моддага қиёслар экан, маъдандан — ўсим- 
ликка, ўсимликдан — ҳайвонга ва ҳайвондан инсонга қараб ривож- 
ланиш тизимини кўзда тутади. Яъни, ул зот инсоннинг ўзи оддий 
инсонликдан юксакроқ, мукаммалроқ инсонликни ривожланти- 
риши керак, у фариштадан ҳам ўзиб кетиб, Илоҳнинг Ўзига 
етишиши мумкин, деган ғояни илгари суради. Аммо уни амалга 
ошириш ғоят мушкул, балки у — амалга ошмас бир орзу. Бироқ 
ана шу орзуга интилиш керак:

Ди шайх ба чароғ ҳамегашт гирди шаҳр,
К-аз деву дад малуламу инсонам орэуст.
Гуфтанд: ёфт нест, басе жустем мо,
Гуфто: он ки ёфт набошал — онам орэуст!

Яъни: шайх кеча қўлида чироқ тутганча шаҳар айланар эди ва 
бундай дерди: дев билан даррандаларлан тўйдим, Инсонни кўриш 
орзусидаман. Дедилар: биз ҳэм уни кўп иаладик, аммо у топилмади. 
Дедики: ўша топилмаганни излайман, менинг орзуим — ўша.

Ҳа, инсоннинг қалби нозиклашгани, ақлу шуури тўлишгани 
сари у янала комилроқ бўлишни, янада баркамол зотларни кў- 
ришни орзу қилади, баркамоллик истаб, Улуғ олам — Илоҳ сари 
талпинаверади. Асрларки шундай бўлиб келган ва бундан кейин 
ҳам руҳимиз буюк Идеалга қараб юксалаверали. Бу эса инсонийлик 
мазмунига мазмун қўшади, инсонни янада шарафли ва янала 
қудратли зотга айлантираверади.

Тасаввуф таълимотининг ҳидояти ана шу

www.ziyouz.com kutubxonasi



м а қ с а д - х а к к а  е ти ш м о қ

Алишер Навоийнинг «Насойим ул-муҳаббат» асарида келтири- 
ладиким, Жалситидцин Румий ўз замондоши Мавлоно Садридпин 
Қазвинийни хушламас эди. Бир куни суҳбат асносида гап ислом- 
даги мазҳаблар ҳақида борганда, Румий Қазвинийга қараб: «Мен 
етмиш уч мазҳаб билан бирдирман», — дейди.

Мавлоно Садриддин шогирдларидан бирига: «Сен катта бир 
издиҳом ичила Румийлан мазкур гапни айтганмилингиз, деб сўра. 
Агар иқрор бўлса, оғзингдан келганча сўк ва ранжида қил», — деб 
буюрли. Шогирл пайтини топиб, ҳалиги саволни берганда, Румий: 
«Ҳа, айтганман», — дея тан олади. Шунда у қабиҳ сўзлар айтиб, 
Румийни ҳақорат қила бошлайди. Аммо Жалолиддин Румий ҳеч 
бир жаҳли чиқмай, табассум қилиб: «Мен сенинг айтганларинг 
билан ҳам бирдирман», — дейди. Мавлоно Садриддиннинг шогирди 
ўзи уялиб мажписни тарк этади.

Ушбу ҳикоя нимага ишора этади? Нега Жалолиддин Румий 
ўзини етмиш уч мазҳаб билан биргаман, деб эълон қилган ва нима 
сабабдан бу мавлоно Садриддин Қазвинийга ёқмаган?

Бу саволларга жавоб беришдан олдин, қисқача бўлса-да, ўқув- 
чиларга етмиш уч мазҳаб нималиги ҳақида маълумот беришимиз 
лозим. Етмиш уч мазҳаб — бу исломдаги сиёсий, ижтимоий ва 
мафкуравий курашларни ифодалаб келган ҳар хил оқимлар, гуруҳ 
ва фирқалардир. Аввало шуни ҳам қайл этмоқ жоизки, бу ибора 
баъзи манбаларда «етмиш икки мазҳаб» шаклида ҳам учрайди. 
Сабаби, етмиш учинчи мазҳаб исломнинг асосий анъанавий йўли 
ҳнсобланган сунна ва жамоа маэҳзбилир, қолган ет.миш икки 
маэҳаб ана шу сунна ва жамоалан ажралиб чиққан, деб қаралади.

Энди етмиш икки мазҳабнинг ўзига келсак, уларни дастлаб 
олти гуруҳга ажратадилар. Чунончи: рофизия (ўз қавмини, сафини 
тарк этганлар), хорижия (ажралиб чиққанлар), жабария (тақдири 
аэал ҳукмини қатьий деб билувчилар), қадария (инсоннинг эрки 
ўзида деб билувчилар), жаҳмия (Жаҳм ибн Саффан тарафдор- 
лари — барча масалаларни дўэах ва жаннатга боғлаб тушунтирув- 
чилар), муржиия (Худо бандасини ноумил қилмайди дегувчилар).

261

Iwww.ziyouz.com kutubxonasi



Мазкур олти гуруҳнинг ҳар бири яна ўн икки фирқага ажралади. 
Масалан, рофизия оқими фирқалари: алавия (ҳазрат Али ҳам пай- 
ғамбар эди дегувчилар), абадия (Али пайғамбарликка шерик дегув- 
чилар), шиа (кимки Алини барча саҳобапардан афзал деб билмаса, 
кофирдир дегувчилар), исҳоқия (пайғамбарлик тамом бўлган эмас, 
дегувчилар), зайдия (имомликка ф ақат Али авлоди муносиб 
дейдиганлар), аббосия (Аббос ибн Абумуталлибдан бошқа имомни 
тан олмайдиганлар), имомия (ғойибдан келувчи имом ер юзида 
доим бор дегувчилар), норисия (кимки ўзини бошқалардан афзал 
ҳисобласа кофирдир дейдиганлар), мутаносихия (жон чиққандан 
кейин яна бошқа вужудга кириши мумкин деб ишонувчилар), 
лоъиния (саҳобалардан Талҳа, Зубайр ва биби Оишани лаънатлов- 
чилар), рожиъия (Али яна дунёга келади дегувчилар), муртазия 
(мусулмон полшоҳи билан жанг қилиш раво дейдиганлар).

Албатта, барча мазҳаблар ҳақида бу бобда батафсил тўхташнинг 
иложи йўқ. Фақат шуни айтмоқчимизки, рофизия ва хорижия 
фирқалари шиачилик ақидаларига асосланса, яъни ҳазрат Али ва 
унинг авлодини улуғлашни мақсад қилиб олса. қадария ва жабария 
фирқалари сунна оқимига тааллуқли бўлиб, илми каломнинг 
назарий-схоластик ақидалари атрофида баҳс қилганлар. Муржия, 
жаҳимия фирқалари ҳам шиа ва ҳам сунна мазҳабига тортадиган 
маслаклардан иборат. Буларнинг баъзилари фиқҳ масалаларида, 
баъзилари намоз-ибодат тартиблари, баъзилари имон мазмуни 
устида тортишадилар. Аммо улар орасида ислом дини аҳком ва 
ақидаларини инкор этадиганлари ҳам бор. Чунончи, мўътазила 
мазҳабига кўра, ёмонлик илоҳий тақдирдан эмас, балки инсон- 
ларнинг ўзидандир; фосиқ кишининг имомлиги ҳаром; имон эса 
бандасининг тажрибаси (ўзлаштиргани)дан ҳосил бўлади, олдин- 
дан белгиланмайди; Қуръон яратилгандир, ваҳий эмас; Меърож 
Қуддус шаҳригачадир ва бу фақат руҳга тегишли, жисмга эмас; 
қиёматда гуноҳ-савобнинг ҳисоб-китоби. тарози йўқ, авлиёлар- 
нинг каромати ёлғон, қиёматда Ҳақ таолони кўриш мумкин эмас, 
жаннат аҳли ҳам ухлайдилар, овқатланадилар ва вафот этадилар... 
Сирожия аҳли фикрича, ўлиб кетган одамларнинг сўзи ҳужжат 
бўлолмайди, уларни инкор этиш мумкин (демак, пайғамбар 
ҳадисларини ҳам).

Муҳкамия оқими бўйича эса, Аллоҳ таолонинг бандаларига 
ҳеч бир ҳукми йўқ. Худо оламни ва одамни яратган, аммо одамнинг 
барча фаолиятда ихтиёри ўзида. Лафзия аҳди дейдиларки, Қуръон 
иш Каломидир, илоҳий сўэ эмас, бироқ Қуръоннинг маъноси 
илоҳийдир. Риёзия бўйича, имон суннат холос, яъни эзгу сўз, 
эзгу амал, эзгу ниятдир.

ШундаЙ қилиб, етмиш икки мазҳаб бўлса, етмиш икки хил 
қараш мавжуд. Улар орасида, юқорида кўрганимиздай. анъанавий

www.ziyouz.com kutubxonasi



сунний мазҳаби ақидаларига мутлақотўғри келмайдиган қарашлар 
кўзга ташланади. Бу мазҳаблар ҳар бири ўзиникини маъқуллаб, 
ўзини «чин мусулмон* деб ўйлар, бошқа мазҳаб тарафдорларини 
эса кофир, душман ҳисобларди. Натижада, бу мазҳаблар фақат 
назарий-мафкуравий майдонларда олишиб қолмай, балки қатгол 
урушларни ҳам вужудга келтирдилар, орада юз минглаб одамлар 
қирилиб кетарди.

Энди юқоридаги ривоятимизга қайтадиган бўлсак, маълум 
бўладики, мавлоно Садриддин Қазвиний сунний мазҳабининг 
ашаддий ҳимоячиси бўлганлиги сабабли бош қа мазҳабларни 
ёқтирмаган ва шу боис Румийнинг: «Мен етмиш уч мазҳаб билан 
бирдирман», деган сўзини куфр деб ҳисоблаган. Аммо Жалолиддин 
Румий назарида бундай эмас. Румий учун бу мазҳабларнинг ўзаро 
баҳсу мунозаралари ҳали балоғатга етмаган одамларнинг дину 
диёнат, ислом ва имоннинг моҳиятига етмай, зоҳирий нарсалар, 
атамалар устида маънисиз ва мақсадсиз тортишувлари бўлиб 
туюлган. Нега? Чунки бирор мазҳабда ҳам Худонинг Ўзи, Унинг 
Биру борлиги инкор этилган эмас. Мазҳаблар Холиқ ҳрқида эмас, 
балки махлуқот, яъни яратилган нарсалар, одамлар ўзи ўйлаб 
топган расм-русумлар, қоида-қонунлар, ақидалар ҳақида баҳс- 
мунозара қиладилар. Тасаввуф аҳли эса Ҳақтаолонинг Ўзи, Унинг 
эоти ва жавҳари, яъни моҳиятлар моҳиятига етишиш учун интил- 
ганлари сабабли бу расм-русумлар, қоилаларга эътибор қилмас- 
дилар. Улар шариатни қэттиқ ҳурмат қилганлар. Бироқ шариат 
шариат учун эмас, балки шариат ҳақиқат учун восита деб қаралган. 
Шундай бўлгандан кейин восита турлича бўлиши мумкин, мақсад 
эса битта — Ҳаққа етишмоқ, деб уқгирилади Жалолиддин Румий 
асарларида. Мана шу маънода Румий мен барча маэҳаблар билан 
бирман деган. Бугина эмас, Жалолиддин Румий фикрича, дунё 
динлари моҳиятан бирдир. Чунки уларнинг ҳдммасида ҳам тавҳид 
ғояси бор, Парвардигори оламга сиғиниш, Ундан мадад олиш, У 
сари интилиш мавжуд. Румийнинг «Ичингдаги ичингдадир» («Фий- 
ҳи мо фийҳи») асарида келтирилади: «Бир кун бир йиғинда ваъэ 
ўқиларди. М усулмону к о ф и р — ҳамма йиғлар, турли аҳволга 
тушардилар. Биров: «Кофирлар нега йиғлашади, устига устак, 
тилни билишмайди. Мусулмонларнинг ҳам мингдан бири аранг 
тушунган ваъздан улар нимани англаяптики, бу қадар йиғлаб- 
сиқташади? — деб сўради. Мавлоно буюрдики: Сўзнинг ўзини 
тушунишга ҳожат йўқ. Улар моҳиятни, мақсадни англашмоқда. Улар 
ҳам Аллоҳнинг бирлигини эътироф этишади. Унинг яратувчи, 
раззоқ, ҳамма нарсани ўз тасарруфида тутувчи эканини, ниҳоят, 
ҳамма Унга қайтажагини, афву жазо Ундан бўлажагини англашади».

Жалолиддин Румий буни яна соддароқ қилиб тушунтириш учун 
мисол келтиради: кўрмаяпсанми, Каъбага Ш имолу Ш арқ, Жануб

263

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва Ғарбдан, Ироқу Ажам, Ҳинду Ямандан одамлар йўлга чиқади. 
Уларнинг йўллари ҳар хил, аммо мақсадлари бир. Йўлда ихтилоф- 
лар, тортишувлар бўлади, аммо Каъбага етгач, баҳслар тўхтайди, 
ихтилофлар барҳам топади. «Йўлда бир-бирларига: «Кофирсан, 
фалонсан-пистонсан», деганлар Каъбага келишлари билан мақсад- 
лари бир эканини англайдилар», — дейди Румий. Келишмовчи- 
ликлар маънода эмас, шаклда — сўздадир. Маънога етишганлар 
орасида низо йўқ. Румий таъкидлайдики, Худони чин дилдан 
севиш, Ундан умидвор бўлиш, Унга суяниш ҳар бир инсон қалби 
тубида балқиган муқаддас бир ҳисдир. Худони ҳамма ҳам мутлақ 
Қудрат ва абадий-азалий зот деб билали. Бу маъно инсон қалбида 
шундай ўрнашганки, унинг на инкор, на тасдиқ кўриниши бор. 
Унинг исми ҳам, ифодаси ҳам йўқ. Аммо маъно сўэга айланиши, 
шаклга кириши билан куфр ёки имон, инкор ва тасдиқ пайдо 
бўлиб, муҳокамалар, ихтилофлар бошпанади. Зеро, Парвардигор — 
Буюк бир ғоя, мавҳумият. У бирор шаклга, суратга сиғмайди, гарчи 
жами шакллар, суратлар Ундан бўлса ҳам. Фарқдар шаклларда 
ифодаланади, шу боис махлуқият дунёси, яъни биэнинг ўзимиз 
ва бизни ўраб кўриниб турган модпий дунё беҳисоб шакллар, 
ўзгаришлар, алмашинишлардан иборат. Парвардигор оламида бу 
хусусият йўқ. Парвардигор дийдорига ошиқ инсонлар ҳам қайси 
дин, мазҳаб ва миллат ёки ирққа мансуб бўлишидан қатъи назар, 
қалбан бир маслакдаги одамлардирлар.

Шу учун Румий дейди:

Ҳар валиву ҳар набиро маслакест,
Лек то Ҳақ мераванл чумла якест.

(Ҳар бир валий ёки набийнинг ўэ маслаки бор, аммо Ҳақ сшдига 
борганда ҳаммаси бир бўлади).

Шундай қилиб, буюк сўфий шоир динлар ва мазҳабларни бир- 
биридан фарқланадиган, аммо бир манзилга олиб борадиган 
йўллар деб билади: «Йўллар хилма-хил бўлса ҳам, лекин мақсад 
бирдир», — деб қайд этади у. Одамларнинг бир-бирини тушунмас- 
лиги, биринчилан, маънога эмас, балки номлар, атамалар, ташқи 
кўринишларга қараб ҳукм қилишда, иккинчидан, Худони севиш 
ва Унга беғараз, нафсу тамадан холи ҳолда имон келтирмасаан, 
балки манфаат юзасидан муносабатда бўлиш, аниқроғи, Худони 
ўзининг ғаразли ниятларини амалга ошириш учун рўкач қилиш, 
мададкор деб ҳисоблашларидан келиб чиқади.

Моҳиятни тушунмасдан сўздаги фарққа қараб ўзаро ихтилоф 
қилишни Румий мана бу ривоят билан тушунтирган: Тўрт мил- 
латдан тўрт киши — турк, форс, араб ва юнонлик йўлда бирга 
кетаётганларида уларга биров бир дирҳам пул беради. Тўртовлон

264

www.ziyouz.com kutubxonasi



бир-бирининг тилини тушунмагани сабабли пулга нима сотиб олиш 
кераклиги устида жанжаллашиб қоладилар: форс «ангур» (узум) 
оламиэ деса, араб «ман ангур емайман, инаб (узум) истайман 
дейди. Турк «узум» оламиз деб туриб олса, юнонлик «йўқ, истофил 
(узум) емоқчиман», деб мушт ўқталади. Натижада, улар бир- 
бирини тушунмай, ёқалаш иб кетадилар. Шу пайт «юз тилни 
биладиган сирлар соҳиби» бир одам йўлиқиб, уларнинг низосига 
қулоқ солиб, пулни қўлларидан олиб, бозордан узум сотиб олиб 
берганида, тўртталаси ҳам бир нарсани хоҳпаганини кўриб ҳайрон 
қолишади, истаклари амалга ошиб, ярашиб кетадилар.

Румий ушбу ривоят билан номлар, ифодаларнинг хилма- 
хиллиги маъно-моҳиятни яш ириб, одамларни адаштиришини 
англатиш баробарида, муҳим бир ғоя — Худонинг моҳиятини 
англашда инсоннинг ҳушсрлиги, ақдий ва маърифий камолотига 
асосий эътиборни қаратади. Одам қанчалик нодон бўлса, у хуро- 
фотга, сўзлар сеҳрига, шаклларга маҳдиё бўлади, расм-русумга, 
ақидаларга шунча берилувчан бўлади. Ва, аксинча, одамнинг 
маърифати, билими ошган сари, у Илоҳилмига, ғайбга яқинлашиб 
боради, мазҳабпарастлик, ақидапарастликдан юқори кўтарила- 
веради, ҳақиқат ошиғи бўлиб, Ҳақ сари таллинаверади. Мазҳабпа- 
растлик инсонни кичрайтиради, маънавий дунёсини торайтириб, 
муайян бир схоластик тушунчалар кишанига солиб қўяди. Шунинг 
учун сўфийлар ўзларини мазҳабларга, шариат чорчўбасига боғлиқ 
қилиб қўймаганлар. Сўфийлар зоҳирни эмас, ботинни ростлаш, 
қалбнинг, руҳнинг шарафланиши, камолоти учун курашардилар. 
Жалолиддин Румийнинг таъбири билан айтганда: «Инсоннинг ичи 
ҳуррият оламидир». Ҳа, инсон қалбан ҳурдир. Аллоҳга бўлган 
муҳаббат, ҳаётга бўлган муҳаббат ҳам ҳурликдан пайдо бўлган 
шавқдир. Бу шавқ куйдирувчи ишққа айланиб, инсоннинг ўзини 
ҳам оламларни ўэ ичига сиғдирувчи буюк бир хилқатга айлантиради. 
Яъни Аллоҳга қарин этади. Бу ишқ, юқорила айтганимиздай, ҳар 
қандай дунёвий ва ухровий манфаатпарастликлан, ғаразлардан 
холи, покдир. Бунда тоат-ибодатлан, аҳкомларни бажаришдан 
кўра, самимият, ёниқ ҳарорат билан жонфидолик қилиш ҳисси 
устун.

Шу ўринда Румийдан яна бир ривоятни нақл этмоқчимиз. 
«Маснавийи маънавий»да келтириладики, Мусо пайғамбар бир 
яйловлан ўтаётганида бир чўпонга дуч келади. Чўпон Худога нола 
қилиб дер эди: Эй Художон, Сен қаердасан, кел сочларингни 
тарайин, чориғларингни тикайин, наки ўз жоним, балки қўйла- 
рим, фарзандларим ҳам Сенга фидо бўлсин. Қаердасан, бориб 
дастёринг бўлсам, сут-қаймоғим билан қорнингни тўйлирайин, 
бошинг оғриса, бошингни силайин, юз-қўлингдан ўпайин, оёқда- 
рингни уқадайин...

265

www.ziyouz.com kutubxonasi



Мусо буни эш итиб, чўпонни койийди: Эй аҳмоқ, кофир 
бўлдинг, Худонинг чориғи \ам , тўни ҳам йўқ, у емайди, ичмайди, 
Уни ўзингга ўхшатма. У гўё қуёш, сен бир чивин. Чўпон Мусонинг 
бу гапидан қаттиқ хафа бўлали ва жимиб қолади.

Ш унда П арвардигори оламдан Мусога ваҳий келади: Эй 
Мусо, нима қиллинг, банламизни биздан айирдинг, қўй, айт- 
син, сен бандаларнинг дилини Парвардигорга улаш учун юбо- 
рилгансан, ажратиб ташлаш учун эмас. Биз қар одамга, ҳар бир 
элга уз даражасида, ўз тилида муҳаббат изҳор этишга имкон 
бердик. Ҳиндларни ҳинд тилида, синдларни синд истилоҳида 
сўзлатдик.

Бу ривоятда ҳам Румий таш қи белгилар, сўзлар шаклига 
эътибор қилмаслик, балки сўзнинг маъносига, самимийлигига 
эътибор бериш лозимлигини таъкидлайди. Чўпоннинг сўзлари жуда 
тўпори, содда. Чўпон Худони ўзига ўхшатиб тасаввур этади. Аммо 
унинг сўзлари, муҳаббати сохта эмас, тама-ғаразга асосланмаган. 
У бор-будини Худо йўлида сарфлашга тайёр. Албатта, юракдан 
айтилган гаплар қандай тилда бўлмасин, айтувчининг садоқатини 
ифодалайди.

Мо бурунро нангарему қолро,
Мо ларунро бингарему ҳолро.

(Биз ташқи туэилишга ва сўзга қарамаймиз, биз ичкарига ва 
ҳолга боқамиз), дейди Худованд Мусога қараб. Бу Қуръондаги 
оятнинг шеърий таржимаси экани кўриниб турибди.

Зеро, инсон қалби Аллоҳнинг уйи, бу уй қанча тоза, саришта 
бўлса, Аллоҳ нури, Аллоҳ илму ҳикмати унда шунча акс этади. 
Кўнгил — бу жавҳар, сўз эса — араз (ҳодиса), дейди Румий. Агар 
киши фикрини сўз билан ифодаласа ҳам, лекин бу сўз кўнгилдан 
чиқдими ёки йўқми — муҳими шу! Сўз — қурол, мақсад эса — 
кўнгил. Кўнгил ўртанмаса, эҳгиросларга тўлишмаса, сўзда таъсир 
бўлмайди:

Чанл аз ин алфозу иэмору мажоз,
Сўз хоҳам сўз. бо он сўэ соз!

(Қачонгача бу сўалар, киноя ва мажозларни келтирасан, олов 
истайман, олов, олов билан қизитгин).

Олов — Аллоҳнинг ишқи, олов — маъно. олов — ҳақ ишқида 
ёнган кўнгил дарди. Демак, Моҳиятга ишқ олиб боради. Шу боис 
Жалолиддин Румийнинг «Маснавийи маънавий» асарини инсон 
тафаккурини олоалантириб, илоҳий моҳиятни англаш сари олиб 
борадиган Ишқнинг тафсири деса бўлади.

266

www.ziyouz.com kutubxonasi



Эшит, най не ҳикоятлар қилур,
Ким жудоликдин шикоятлар қилур,

дея бошланади бу муаззам фалсафий достон. Най — Аслидан 
ажралган руҳтимсоли, ош иқ қалб рамзи. У Аслига қараб тинимсиз 
равиш да интилади , нола-изтироблар билан ўэлигини ва ўз 
Раббини англаб боради. Румий бу маънони оламжаҳон ҳикоят ва 
масаллар келтириб, Қуръон оятлари ва ҳадислардан фойдаланиб 
тушунтириб беради. Унинг ўткир мушоҳадалари «Ичингдаги 
ичингдадир» асарида ҳам ёрқин намоен бўлган. Бу асарда ҳам 
ташқи ва ички оламлар қиёси, мақсад, ғояни, ҳақиқатларни 
шарҳлаш асосий ўринни эгаллаган. Одамлар кўп ҳолларда кўзга 
кўринган ташқи белгилар, сурат-шаклларга қараб ҳукм чиқара- 
дилар, дейди мутафаккир. Сийрат ва моҳиятни англашга ожизлик 
қиладилар, шунда улар одатлар, маросимлар, ақидаларга ёпишиб 
оладилар; мазҳаббозлик, тарафкаш лик билан шуғулланадилар. 
Ҳолбуки, Илоҳ талабгори булардан юқорига кўтарилиши лозим. 
Дарвешлар, сўфийлар ана шундай одамлардирлар. М оҳиятни 
идрок этмай тавҳид сирини, имон нурини эгаллаш, илм-маъри- 
фат қозониш мумкин эмас. Илоҳ ҳақидаги тасаввурлар ҳам ҳар 
хил. Бу тасаввурларнинг ҳақиқати тўпланса, балки Аллоҳ маъри- 
фатига яқинлашиш иложи топилар? Румий қуйидаги масални 
келтиради: тўртта кўзи ожизга филнинг қанақа эканлигини анг- 
латмоқчи бўлибдилар. Филни улар олдига олиб келибдилар. Улар- 
дан бири филнинг хартумини ушлаб, ҳа, илонга ўхшар экан, 
дебди. Иккинчиси оёқларини пайпаслаб, фил бинонинг устунига 
ўхшаш экан, дебди. Учинчиси қорнини ушлаб, қопга ўхшар экан, 
дебди, тўртинчиси филнинг қулоқларига қўл теккизиб, супрага 
ўхшар экан, дебди.

Демак, уларнинг бирортасида ҳам фил ҳақила тўлиқ тасаввур 
йўқ. Шу каби одамларда ҳам алоҳида-алоҳида олинганда Худо 
ҳақида тўлиқ тасаввур йўқ. Фақат қалб кўэи билан идрок этади- 
ганлар бу Моҳиятга яқинлашиб борадилар. Суратга ишқибоэ зоҳир- 
бинлар эса бундан маҳрумдирлар. Румий келтирган мана бу масал 
ҳам шу ўринда ибратли:

Бир тулки шердан қутулиш учун унга қараб: ўрмонда сендан 
ҳам зўр бир жонивор пайдо бўлибди, у сенга ҳужум қилиб емоқчи, 
дебди. Ш ернинг қаҳри келиб, қани ўша махлуқ, деб сўрабди. Тулки 
шерни қудуқ бошига олиб бориб сувга қарагин, кўрасан. дебди 
Шер сувга қараган экан, ўз аксини кўрибди ва ҳали сенми мени 
ейдиган, дея ўэини қудуққа ташлабди ва ҳалок бўлибди. Румийнинг 
хулосаси: суратпарастлик, ҳовлиқмалик ва манманлик тақлид- 
чиликни юзага келтиради, охир-оқибатда инсонни ҳалокатга олиб 
боради.

267

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шундай қилиб, инсон руҳи Аллоҳдан ажралиб, «Аллоҳга қайтар 
экан* (Қуръон ояти), у апбатта кжсалиб, ирфон нуридан баҳраманд 
бўлиб бориши лозим. Бўлмаса, моҳиятлар моҳияти, жамики 
ҳақиқатлар ҳақиқати — Ҳақ таолони англамай, ҳолисалар, араалар, 
суратлар ичила ўралашиб қолади. Албатта, Румий сурат ва ҳодисалар 
оламини инкор этувчи эмас. У тажаллиёт фалсафасининг мута- 
факкири сифатида Аллоҳ нурининг бутун мавжудот бўйлаб тарқа- 
лиши, ҳар бир нафислик, оҳанглар, ҳаракатларда бу нур зуҳур 
этишини ғаэалларида тараннум этган Аммо у ҳодиса ва сурат билан 
чекланишга қарши. Киши оламнинг ўэини, ҳодисаларини идрок 
этиш билан чегараланмасдан, ҳодисадан моҳиятта қараб бориши 
даркор. Шунда у шариат босқичидаи ҳдқиқат мартабасига кўтарилади. 
Камолот сари интилганлар йўлда тўхтаб қолиши мумкин эмас. Ана 
шу маънода Жалолиддин Румий барча динлар ва мазҳабларни ҳам 
ўзимга сиғдираман ва яна барчасидан ўзиб кетаман, дейди.

Бу ўринда шуни ҳам қайд этмоқчимизки, Румий барча маз- 
ҳаблар ёки динларни бирлаштиришни мақсад қилган эмас ёхуд 
улар ўрнига янги умумжаҳоний дин таклиф қилгани ҳам йўқ. 
(Маълумки, XX аср бошида Эронда Баҳоулло деган киши ўзини 
пайғамбар деб, баҳоия линини дунёнинг ягона дини леб эълон 
қилган эди. Бу дин тарафдорлари ҳозир ҳам бор. Аммо улар 
тасаввуфни ҳам, Румийни ҳам хуш кўрмайдилар). Жалолидаин 
Румий ўзининг барча қарашларида ислом фалсафаси, Қуръон 
ғояларига таянади. Муҳаммад пайғамбарнинг ҳадисларидан кўплаб 
мисоллар келтиради. Умуман олганда, чуқур ўйлаган одам Румий 
таълимоти исломнинг ўзагидан келиб чиқишини яхши англаб етади. 
Нега? Чунки ислом дини нисбатан янги дин бўлганлиги сабабли 
олдинги динларнинг ирфоний жиҳатини мустаҳкамлади, ислом 
бутпарастликка қарши курашиб шаклланган дин. Бутпарастлик эса 
суратпарастлик, зоҳирбинликдир Ш унинг учун исломда тавҳид 
биринчи ўринда туради: Худо мутлақ ва ягона яратувчи зот экан- 
лиги чуқур исботланади. Исломда, шунингдек, суратга эмас, маъ- 
нога, ғояга эътибор қилиш етакчи фикрдир. Тасаввуф айнан ана 
шунга суянади ва исломий имонни, тавҳидни яна ҳам ривожлан- 
тиради. Шу боис Румийнинг фикрларини исломий тавҳиднинг 
янада чуқурлашуви, ирфоний мазмун касб этиши, деб билишимиэ 
лоэим.

Шу ерда Румийнинг яна бир фикрини ўқувчиларга етказмоқ- 
чиман. РумиЙ дейдики, Аллоҳнинг яратган оламлари чексиэ 
бўлганидай, унинг илми ҳам чексиздир ва Қуръони карим Аллоҳ 
илмининг ҳаммаси эмас. Қуръон бу илмнинг бир қисми — Муҳам- 
мад саллаллоҳу алайҳи васалламга араб тилида юборилган илм. 
Аллоҳ илми олдинги пайғамбарларга бошқа тилларда ҳам юбо- 
рилган эди, демак, кейин ҳам бу илм кашф этилиши мумкин.

268

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ш ундай бўлгач, линларни бирлаштириш мумкинми? Йўқ, 
мумкин эмас, дейди Румий. «Ичингдаги ичингдадир» китобида у 
ёзади: «Сиэ қандай қилиб динни бир қиласиз? Бу фақат қиёматда 
мумкин. Бу ер дунёдир ва шунинг учун ҳам диннинг бир бўлиши 
мумкин эмас. Чунки бу ерда уларнинг турли-туман истаги ва тилаги 
бордир. Дин дунёда бирлашолмайди, фақат қиёматда бир бўлади. 
Қиёматда уларнинг ҳаммаси бирлашади, бир қулоқ, бир тил ҳолига 
келади».

Ҳа, дунё касрат (кўплик) олами. Касрат эса хилма-хиллик, 
хилма-хил қарашлар, тушунчалар, истак ва хоҳишлар демакдир. 
Дин ана шунга мос равишла кўпдир. Қиёматда улар бирлашади, 
чунки ҳамма ягона Парвардигор ҳуэурида бўлади, истаклар Аллоҳ 
истагига келиб уланади. Аллоҳ — ваҳдат. Ваҳдат эса касратни 
бирлаштиради.

Демак, динларнинг, мазҳаблар, таълимотлар, қарашларнинг 
турли-туман бўлиши қонуният, табиий ҳол. Унда булар орасидаги 
жанжал ва тортишувлар ҳам қонуниятми? Жалолиддин Румий буни 
очиқ айтмаган. Аммо «дин дунёда бирлашмайди», деган фикрнинг 
ўзи улар орасидаги ф арқлар, демакки «менинг диним ҳақ», 
«менинг мазҳабим тўғри», деган тортишувлар сақданаверади, деган 
маънони ҳам англатади. Зеро, бу тортишуалар замирида дунёвий 
манфаат ётади. Диққат қилинса, Румий «дин дунёда бирлашмайди» 
дейиш билан дин гарчи Худога эътиқодни талаб қилса-да, охират 
ҳақида сўзласа-да, аммо у дунёвий ҳодисадир, демоқчи. Бироқ 
динларнинг эътиқодий моҳияти илоҳий. Бу эса уларни яқинлаш- 
тиради. Буни англаш зарур. Дунёга эмас, балки Аллоҳга боғланиш, 
Ҳаққа етишиш учун риёзатларни роҳат деб, улуғ муҳаббат билан 
интилиш фақат тасаввуф таълимотига хос. Ана шу жиҳати билан 
тасаввуф аҳпи, айниқса, Румий, Ибн ал-Арабий, Жомий, Машраб 
каби улуғ орифлар барча динлар ва мазҳаблардан юқори турганлар, 
мазҳаблараро тортишувларни маънисиз ва беҳуда нарса деб қараб, 
одамларни буни англашга ва бирлашишга чақирганлар. Тасаввуф 
гуманизмининг умумжаҳонийлиги ва ўлмаслиги ҳам шундадир.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАСАВВУФДА ШАФҚАТ КОНЦЕПЦИЯСИ

(Ёхуд руҳ —  Раббоний амр)

Тасаввуф таълимотида қуйилаги уч тушунча кенг тарғиб қили- 
нади: муҳаббат, шафқат ва мурувват. Бу ўринда биз кўпроқ шафқат 
ва раҳмдиллик хусусида тўхталмоқчимиз. Аммо шуни айтиш ке- 
ракки, сўфийлар назарида муҳаббат, шафқат ва мурувват бири 
иккинчисини тақозо этувчи ўзаро боғлиқ тушунчалар бўлиб, 
нафақат муҳаббат, балки шафқат ва мурувват ҳам илоҳийдир. 
Негаки, Аллоҳга муҳаббат қўйган одам золим ва шафқатсиз бўлиши 
мумкин эмас. Ш афқат ва раҳмдиллик илоҳий муҳаббатнинг ижти- 
моий-амалий кўриниши, ҳдётда аёнлашувидир(шу каби вафо ва 
садоқат ҳам).

Мирзо Абдулқодир Бедил «Чор унсур» асарида ёзади: «Шуни 
билгилки, кимниким Ҳаққа имони бор, у халқдан ўэ шафқатини 
дариғ тугмайди* Демак, шафқат, меҳр — имон белгиларидан бири, 
мўминлик сифати. Шунга кўра, қалби қатгиқ, бераҳм ва золим 
одамлар мусулмончиликдан, имондан йироқдирлар. Ишора шуки, 
Аллоҳнинг сифатларидан бири Раҳмон ва Раҳим сифатларидандир. 
Зеро, биламиэки, Куръони каримнинг ҳар бир сураси «Бисмил- 
лаҳир Роҳманир Роҳим» (Раҳмли ва Меҳрибон Аллоҳ номи билан) 
деб бошланади, жуда кўплаб оятларда Еру Кўкни яратган Парвар- 
дигорнинг жамики махлуқотга ва Унинг гултожи Инсонга ризқу 
рўз бериб, уни парвариш этгани, шафқат ва мағфират ёмғири 
билан баҳраманд этиб туриши айтилади. Аллоҳнинг ўэ бандаларига 
марҳамати чексиз. Бас, шундай бўлгач, яъни раҳму шафқат, саховат 
ва карам П арвардигорнинг сифати экан, инсонлар ҳам унга 
яқинлашиш учун, ўз ахлоқларини ушбу сифатлар билан безашлари 
лозим. Чунки Аллоҳни севмоқ Унинг покиэа сифатларини сев- 
моқдан бошланади.

Иккинчи томондан, бунга далил яна шуки, меҳрибонлик, 
шафқат кўрсатиш  каби нажиб ахлоқий хислатлар — пайғам- 
баримиэ Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи васалламнинг сифати ва 
суннатларилир. Ул зотдан қолган ҳадиси шарифларда бу нарса 
бот-бот уқгирилали. Ва, бежиз эмаски, шайх ул-машойих Хожа 
Аҳмад Яссавий масалага ана шу нуқтаи назардан қараб, ўэининг

270

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Ҳикматлар» китобининг бошидан бошлаб лиққатимизни шунга 
қаратади.

Суз айдим: ҳар ким бўлса лийлор талаб,
Ж онни жонга пайванд қилиб, рагни улаб,
Ғариб, етим, фақирларни кўнглин сийлаб,
Кўнгли бутун халойиқдин қочдим мано

Яъни: Кимки сидқидилдан Худованд дийдорини кўриш талаб- 
гори бўлса, ғариб-ф ақирларнинг кўнглини овласин, «кўнгли 
синиқ» кишини қаерда кўрсанг, «маҳрам ва малҳам бўлгин», чунки 
«ғариб, етим, фақирларни Расул сўрди», дейди Яссавий. Улуғ шайх 
шафқат ва меҳрибонликни тоат-ибодат, ҳаж ва рўза каби шариат 
фарзларидан ҳам баланд қўяди. Фақир, деганда, Аҳмад Яссавий 
камбағал-қашшоқ табақаларни ҳам, ихтиёрий равишда тариқат 
йўлига кирган дарвешларни ҳам назарда тутади.

Яссавийда «Кўнгли бутун» (бошқа жойда «Кўнгли қаттиқ») ва 
«Кўнгли синиқ» иборалари бир-бирларига зид тушунчалар сифа- 
тида тилга олинади. Бу иборалар, аслини олганда, тасаввуф тим- 
солларидан бўлиб, кўнгил бутунлик — илоҳий жаэба ва ишқдан 
бехабарлик, кўнгли синиқлик эса, илоҳий ишқ шавқига тушган 
одам қалбини англатиб келади. (Бу ҳазрат Навоийда «синғон сафол» 
ибораси билан ҳам ифодаланган бўлиб, ишқ майидан маст харс 
ботийларни англатиб келааи).

Аммо Аҳмад Яссавий бу тушунчаларга ижтимоий мазмун ба- 
ғишлаган. Унинг тапқинига кўра, «кўнгли синиқ» кишилар (фор- 
сийда: «дилшикаста») бошидан муҳтожлик азобини ўтказган, 
қапбида шафқат булоғи қайнаган, адолат ва инсоф туйғуси туғма 
бир хислат бўлиб кўринадиган одамлардир. Қалбида илоҳий дарди 
бор олам дардмандлар ҳолини тушунади-да (Фузулий: кўзи ёшлу- 
ларин ҳолин на билсун мардуми ғофил, Кавокиб сайрини шаб то 
саҳар бедор ўлакдин сўр). «Кўнгли бутун» кишилар деганда эса, 
Яссавий ана шундай дарддан, илоҳий муҳаббат шаробидан бебаҳра, 
«дунёпараст, ножинсларни» тушунган. «Ҳикматлар»да кўнгли 
қаттиқ золим кимсалар, беғам кишиларга нисбатан бир ўтли наф- 
рат балқиб туради. Шоир бундайларни гоҳ нодон, гоҳ ғофил, гоҳида 
жоҳил ва кўнгли кўзи кўр кишилар, деб ҳам тилга олиб ўтади. 
Аммо уларнинг умумлашма таърифи бу — «кўнгли қаттиқ»лик, 
раҳмсизлиюгир. Яссавий таърифи бўйича, бундай кишилар ҳали 
одамийлик даражасига ўсиб етган эмас, уларнинг энг катта 
нуқсони — маърифатдан, дину имондан бехабарлигидир. Бундай 
одамлар дағал ва қўпол, ҳали қалбини маланият ва маърифат 
юмшатмаган. Бундай одамларда ҳали ҳайвоний эҳгиёжлар устун. 
Шунлай қилиб, шафқат ва шафқатсизлик тушунчалари мулойимлик

271

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва вдтгиқлик, руҳ ва жмсм, ннсонийлик вя ҳайвонийлик тушунчапари 
билан боғланиб кетали.

Агар Аҳмад Яссавийда бу айрим таъкид ва ишоралар тарзида 
кўринса, Жалолилдин Румий ва Мирзо Бедидда у муайян концеп- 
иия бўлиб кўзга ташланади.

Жалолидаин Румий тўғридан-тўғри ёзади:

Меҳру риққат — аасфи инсоний бувад,
Хашму шаҳват — васфи ҳайвоний бувад.

(Яъни меҳр ва назокат, мулойимлик, латофат — инсонийлик 
васфидир. Ғазаб ва шаҳват — ҳайвонийлик белгисидир.)

Наэокат, мулойнмлнк, латофат сўзларини алоҳида олиб таъкил- 
ламоқчимиз.

Румий нима демоқчи? Айтмоқчики, инсон ҳайвон билан фа- 
ришта ўртасидаги махлуқ экан, унинг ҳайвонийлиги табиат билан, 
яъни сув, ҳаво, ўт, тупроқ қўшилмасилан иборат тўрт унсур билан 
боғлиқ ва ана шу табиат билан боғлиқлик унинг дағаллигини, 
ваҳшийлигини ва қаттиқлигини келтириб чиқаради. Бу худди руҳ 
билан жисм орасидаги муносабатга ўхшаш: руҳ латиф ва мулойим, 
жисм эса дағал ва қэттиқ. Мана руҳга берилган таърифга диқкдт 
қилинг: «Руҳ — шундай бир латифадирки, у ғайбдан қалбга келиб 
киради, у ҳаётнинг асоси ва ҳагто ҳаётдан ҳам баланд, руҳ — 
Раббоний амрлир».

Демак, руҳ ғайб оламидан келиб қалбга кирадиган латиф бир 
қувват. Уни шу боис латифа қам дейдилар. Инсоннинг ҳақиқати 
(моҳияти), табиатдаги бош қа жонзотлардан фарқлантирувчи 
белгиси ҳам шу руҳдир. Шу руҳдирки, бизни тинмай маънавий 
камолотга етаклайди, бизнинг ақлимизни ўстиради, нозиклаш- 
тиради, мулойимлик бағишлайли.

Жалолиддин Румийнинг фикрича, киши қанча жоҳил бўлса, 
у шунча ҳайвонсифат бўлали, лутф ва назокат, меҳрибонликдан 
узоқ туради. Яна қизиғи шундаки, деб давом эттиради Румий, 
жоҳилларда икки хусусият аниқ кўэга ташланиб туради: бунинг 
бири — оқил ва соҳибдил кишилар устидан ҳукмдорлик қилишга 
интилиш бўлса, иккинчиси — руҳий-маънавий жиҳатдан юксалган- 
ларга эмас, балки ўзига ўхшаган нодон ва дағал табиатлиларга 
раҳм-шафқат кўргиэадилар, ўшалар билан бирлашадилар. Яъни, 
паст — пастга қараб тортади, олийжаноблик эса — олийжанобликка 
етаклайди. Румий эса бунга роэи эмас, унинг фикрича, ҳайвоний 
хислатларга ҳам (жумладан, нафс ва жисмга), ҳайвон табиатли 
одамларга ҳам раҳм қилмаслик керак. Фақат руҳ, руҳоний ҳаёт 
ҳимояга, шафқатга сазовор. Албатта, буни Румийнинг табиатга 
нисбатан балбинлиги деб тушунмаслик керак. Балки инсоний

272

www.ziyouz.com kutubxonasi



тараққиёт тарафила туриб қилган даъвати сифатида қабул қилиш 
ўринли. Руҳни ҳимоя қилиш инсон камолотини ҳимоя қилиш ва 
парвариш этиш деб тушунади улуғ мутафаккир. Шу боис у тамсил 
тариқасида Исо билан эшагини мисол қилиб келтириб (Исо — 
руҳ, эш ак — жисм) дейди:

Раҳм бар Исо куну бар хар макун,
Таъбро бар ақли хул сарвар макун.

(Исога раҳм қил, эшакка эмас, табиат (жисм)ни ақпингга 
йўлбошчи қилма).

М ана шундай, жисм — табиат инсоннинг қобиғи, моддий 
ж иҳаги, руҳ эса ақл ж авҳари, инсон моҳиятидир. Ш ундай 
бўлгандан кейин — руҳни ривожлантириб бориш ва уни жисмга 
йўлбошчи қилиш лозим (буни қисман «Уруж» мақоласида ҳам 
кўриб ўтган эдик).

Румий демоқчики, жисмга, нафсга зулм қилиш мумкин ва 
ҳатто лозим ҳам. Чунки нафсга зулм қилинмаса, руҳга шафқат 
бўлмайди.

Иккинчи томондан, руҳ албатта ғалаба қилади, гарчи вақгинча 
унга зулм ва ситам қилинса ҳам. Зеро, инсон қудрати руҳдандир. 
Модомики, инсонийлик даражалари руҳнинг тараққиёти даража- 
лари билан белгиланар экан, демак, руҳий-маънавий юксаклик 
зулму шафқатсиэлик, нодонлик, паст табиатлилик устидан ғалаба 
қнлиши аниқ.

Ушбу ғоя, айниқса, Мирзо Бедилда ёрқин ифодаланган. Лекин 
шуни айтиш керакки, мазкур масала Бедилда Румийга нисбатан 
анча ижтимоийроқ. Бедил инсонларнинг табиатинигина эмас, 
бзлки ўзаро муносабатларини, ҳаёт зиддиятларини ҳам эътиборга 
олади. Замонаси кишиларини кузатар экан, атрофида қалби тошдай 
қаттиқ золимлар тўлиб ётганини кўради.

У ёзади:

Жаҳон талоши лагадкўби якдигаранл,
Чу сажда қофилаҳо пайи ҳам афтода аст.

(Жаҳон бир-бирини оёқ остига олиб тепиб босиш иштиёқи 
билан банд. Барча гўё саждага бош қўйиб, қофила — карвонлар 
бирин-кетин чўкканлар.)

Ажойиб ташбеҳ! Одамлар нафс жунунида бир-бирини тепиб 
йиқитиш билан овора, бирин-кетин оёқ остига тушган одамлар 
кетма-кет чўккан туяларга ўхшаб кетади. Бунда шоир дўппайиб 
турган қабрларни ҳам назарда тутган. Бу, албатта, инсонлар 
табиатидан келиб чиққан фожеани англаш ва уларни огоҳланти- 
ришдир.

18 — Тасаввуф 273

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бошқа бир жойда шоир «олам бағри тошлардан тоғ-тош бўлиб 
кетган», — деса яна бир жойда: «Бу тўф оннаф ас қиёматдан 
гапирма! Одамийлик қани? Дунёга ўг кетибдур», — деб нолийди. 
Мирэо Бедилда ана шунлай ачиниш, ҳаловат кўрмаган, ўэ-ўэини 
хароб қилаётган инсон аҳволини дард ва алам билан ҳаламга олиш 
хислати мавжуд. Демакки, бош зулмкор инсонга инсоннинг ўэидир. 
Бедил ҳам бундай қарашдан четда эмас.

Аммо унда бу борада бошқа қарашлар ҳам бор. У, бир томондан, 
золимни шафқатли қилиш мумкин эмас, деган ғояни илгари суради. 
Чунончи:

Мадам ба табъи лурушти эолим фусуни
таъсири меҳр,

Бедил, ҳазор оташ нафас гудозад, ки оби хушке
эи санг гирад.

(Золимларнинг қаттиқ табиатини меҳр билан ўэгартираман аеб 
овора бўлма, зеро тошдан қуруқ сув оламан деб минг олов уфурса 
ҳам бўлмас).

Бундан чиқди, зулмни енгиб бўлмайдими, барча уринишла- 
римиз беҳудами? Йўқ, ундай эмас. Гап, умуман зулмни енгиш 
ёки енгмасликда эмас, бу ерда Бедил эолимни тарбиялаш ҳақида 
гапирмоқда. Золимни меҳр-шафқат кўргиэиб, ўзгартириб бўл- 
майди, шунинг учун эолимга меҳр-шафқат қилма, дейди Бедил 
ва бир рубоийсида: «Душман тиғига қарши тобланган пўлат 
қилични кўгар», деган фикрни баён этади. Аммо бу ғоя Бедилда 
етакчи эмас. У эулм ва золимни енгиш мумкин, деб ҳисоблайди. 
Бироқ қўпол кучга қарши яна қўпол куч ишлатиб эмас, балки 
қўпол кучни майин ва мулойим куч билан енгиш мумкин, лейди.

Мо софдшюн саршикани табъи дуруштем,
Бар санг тараҳҳум набувад шишагаронро.

(Биз софдил кишилар қўпол табиатлипар — раҳмсизларнинг 
бошини янчувчи(синдирувчи)лармиз. Шиша ясовчиларда тошга 
раҳму шафқат бўлмайди).

Бедилда шиша ва тош, оина ва тош тимсоллари тез-тез учрайди. 
«Шиша» ва «оина» — кўнгил рамзи, софлик, нозиклик, шафқат 
ифодаси. Қизиғи шундаки, тошни тош ёки ундан ҳам қаттиқроқ 
нарса эмас, балки тошга урса чил-чил синадиган шиша енгади, 
дейди шоир.

«Шишада тошларни синдириш фикри туғилмоқда», — дейди у 
бошқа бир ғазалида.

Хўш, Бедил нимага суяниб бунлай фикрни баён этмоқда? Аллоҳ 
таоло охир-оқибат ож изларнинг қасдини золимларлан олади

274

www.ziyouz.com kutubxonasi



(Қуръонда ифодаланган ғоя), ёхуд ожизлар биршашиб, катга кучга 
айланиб, золимларни нобуд қилади, демоқчими?

Булар ҳам бўлиши мумкин. Бироқ Бедил ифолалаган ғоя 
чуқурроқ. Унинг назарида айнан мулойимлик дағаллик устидан 
ғалаба қилади. Бу — муҳим фикр, чунки бу билан у шафқат шафқат- 
сизликни, адолат зулмни, маърифат жаҳолатни енгади, деган 
қарашни олға сурмоқда. Диққат қилинг:

Шарм медорад дурушти аз мулойимтийнатон,
Ғолиб афтодаст сурб бар алмосхо!

(Қатгиқлик мулойим табиатлилардан уялали, воқеан қурғошин 
олмос устидан ғалаба қилади).

Боя шиша тошни синдиради, деган бўлса, бу мисодда қўрғошин 
олмосни емиради, деган фикрни баён этмоқда. Бедилнинг бу 
фикрини тушуниш учун мулойим, мулойимтийнат сўзларининг 
маъноларини шарҳлашга тўғри келади. Мулойимлик Бедил талқи- 
нида бу — руҳ, яъни латифлик ва нозикликнинг энг олий намунаси. 
Руҳ шунчалик латифки, энергияни, ҳароратни, магнит майдонини 
кўриб бўлмаганидай, уни ҳам кўз билан кўриб бўлмайди. Руҳ — 
энг нозик ва энг қудратли. Руҳ — мусаффолик ҳам. Чунки олий 
даражадаги латофат олий даражада соф ҳамдир. Худди нур сингари. 
Нур нозик, аммо у ҳаёт асоси, ҳдёт эса бениҳоят қудрат демак. 
Чунки нозикликда тараққиёт бор, ички ҳаракат бор, қатгиқлиқда 
бу хусусият йўқ. Қаттиқлик мўрт ва қуруқ, тез бўлинади, парча- 
ланади. Майсанинг тошни тешиб чиқиши н1ундандир балки.

Энди мулойимтийнат инсонлар ҳақида. Бедил бунда нимани 
назарда тутади? Албатта, биринчи навбатда кўнгли тоза, дили 
артилган ойналай шаффоф кишиларни назарда тутган. Дилнинг 
шаффофлиги унда илоҳий нурнинг, маърифатнинг кўплиги, му- 
ҳаббатнинг лиммо-лим эканлигидир. Ана шундай қалбга эга одам- 
лар тошбағирлар, золимларни охир-оқибатда енгади, дейди шоир. 
Кўнгли пок фақирлар гарчи ожиз бўлиб кўринсалар-да, лекин 
улар қудратлидирлар. Чунки улар Аллоҳга яқиндирлар, чунки улар 
олий даражада инсоний камол касб этганлар. Инсонийлик ҳайво- 
нийликка мағлуб бўлиши мумкин эмас.

Хуллас, мулойимлик қаттиқликни енгади, чунки:
]) мулойимлик ҳаётнинг жавҳари, ҳақиқати;
2) мулойимлик раҳму шафқат, мурувват демаклир;
3) мулойимлик Парвардигорнинг сифати;
4) у юксак мартабага кўтарилган руҳ фазилати;
5) у Аллоҳга яқинлашган инсон сифати;
6) у инсоний тараққиёт, такомиллик, уйғунлик — гармония 

белгиси.

275

www.ziyouz.com kutubxonasi



Инсон яратган маданият ва маънавият (мусиқа, рассомлик, 
ш еърият) мулойимлик қонуниятига амал қилади: инсоният 
тараққиётининг ўзи қўполликдан латиф ликка, қаттиқликлан 
нозикликка, жаҳлдан ақлга томон қаракатдир. Демак, тарихнинг 
ўзи м улойим ликнинг қийинчилик билан, аммо муттасил ва 
мунтаэам ғалаба қилиб келаётганига гувоҳ. М улойимлик — бу 
эзгулик, гўзаллик демак, гўзал гоя, гўзал сўз, гўзал хулқ-атвор, 
гўзал қалб.

Шундай қилиб, инсон жавҳарининг ўзида мулойимлик. яъни 
шафқат ва мурувват мужассам. Яна Бедилга мурожаат қиламиз:

Барнамеоял лурушти бо мулойимтнйнатон—
Мешикофад шўхии мағз устухони пистаро.

(Кдттиқлик, зулм юмшоқ табиатлилар билан келишолмайди, 
зеро мағзининг шўхлиги, яъни ҳаракати писта суяги-пўчоғини 
ёриб чиқади).

Писта экилганла мағзи пўчоғини ёриб чиққандай мулойим 
табиатлилар қаттиқ табиатлиларни маҳв этадилар. Бу баъзи 
коммунист тадқиқотчилар талқин этгандай, инқилобий ғоя эмас. 
Бедил инқилоблан башорат ҳам бераётгани йўқ, бунга лаъват ҳам 
қилмаяпти. Бу фақат ҳаёт қонунини қайд этиш, холос. Ҳаёт эса 
ҳаммавақт қотиб қолган назариялар, ақидаларни суриб ташлаб 
олға қараб бораверади — инсоният тинмай эзгулик томон интила- 
веради.

Бедил фикрича, инсоният тараққиётини ярим инсон, ярим 
ҳайвон(кентавр)га ўхшаш кишилар билан олға силжитиб бўлмайди:

То бувад мўмин ба вазъи халқ бояд спхтан 
Одамият пеш натвон бурд бо насносҳо.

(Имкони борича халқ раъйига қараб иш кўриш керак, одамий- 
ликни одам шаклидаги ҳайвонлар — наснослар билан олдинга 
элтиб бўлмайди).

Наснослар деб Бедил ўз замонасининг золим амалдорлари, 
ҳирсу ҳавас бандаларини кўзда тутган. Ва, умуман, ҳар қандай 
золим, ситамкор кишини наснос дейиш мумкин Инсонийликнинг 
бутун моҳияти ана шу насносликдан қутулишдир.

Аҳмад Яссавий ҳам, Жалолиддин Румий ва Мирзо Бедил ҳам, 
бошқа Ш арқ мутафаккирлари каби, шафқатсиз зулм ва золимлик 
илдиалари ҳақида кўп ўйлаганлар, бунинг сабаблари ва бартараф 
этиш чораларини қидирганлар. Аммо уларнинг бирортасила 
(Маздақдан бошқа), табақани табақага, бир синфни бошқа синфга 
қарама-қарши қўйиш бўлган эмас. Чунки улар яхши билардилар: 
синфий курашга чақириш — бу эулмга қарши зулмни қўллаш

276

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўларди Бир синфни ҳукмронликдан четлаштирган иккинчи синф 
ўзи истар-истамас зулмкор, яъни эксплуататорга айланади. 
Қолаверса, чуқурроқ олиб қарайлиган бўлсак, синфий кураш 
замирида тўлиқ маънодаги ижтимоий адолат ғояси ётмайди. Бу 
аслкда ижтимоий гуруҳларнинг нафс учун талашишидир. Яъни 
табиатдаги машҳур: ким зўр бўлса, ўша яшайди, деган қонунга 
амал қилиш. Тасаввуф бу қонунни рад этади. Бу қонунни ғайри- 
инсоний қонун, деб ҳисоблайди. Чунки бу зўрлик устига зўрлик, 
қатл устига қатл, зулм устига зулм олиб келади. Одамларда ҳасал, 
ғазаб ва қасос каби салбий туйғуларни ривожлантиради. Натижада, 
чин оламийлик ҳислари сўниб боради, инсоннинг Аллоҳ томон 
ҳаракати тўхтайди, камолот сусаяди. Табиат қонунини бутунлай 
рад этиб бўлмайди, аммо у билан чегараланиш, унинг домига 
тушиб қолиш ҳам одам боласи учун хавфли. Одам боласининг ўз 
одамийлик қонунлари ҳам борки, у шунга кўпроқ амал қилиши 
керак. Шу каби бугун дин номидан иш кўраётган экстремистларни 
ҳам ҳирсу нафс гирлобига гирифтор бўлган кишилар, деб айтамиэ. 
Зеро, улар қилаётган бедодликлар, зулму ситам ҳеч бир дину 
диёнатга тўғри келмайди. Меҳру шафқат бу кимсалар дилини 
мутлақо тарк этган. Улар ўз мақсаллари йўлида ҳатто қавму 
қариндош, ота-оналарини нобуд қилишгача бориб етмоқдалар. 
Ваҳоланки, бизнинг улуғ шайхларимиз, ҳатто чумолига озор берма, 
кофир бўлса ҳам раҳм қил, деб таълим берганлар. Ҳаэрат пиримиз 
Яссавий ёзадилар:

Суннат эрмиш кофир бўлса, берма оэор,
Кўнгли қаттиқ дилоэордан Худо беэор.

Ҳа, дилозордан Худо безор! У ким бўлмасин, қандай мазҳаб 
ёки динда бўлмасин, агар зулм-ситам билан шуғулланса, одамлар 
жонига қасд қилса, ундай киши ҳаргиэ одам эмас.

Ана шу нуқгада тасаввуф ғоят инсонпарвар ва чуқур маъноларга 
эга бир таълимот сифатида ўзининг юксак мавқеини яна бир марта 
намоён қилиб турибди.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ИРФОН ВА комил инсон

Ирфон на илм

Тасаввуф дунёни билишни, конкрет кундалик ҳдётни, инсон- 
нинг дунё ва коинот, замон ва макон, лаҳза ва абадият, ҳодиса ва 
моҳият ҳақидаги тушунчалари билан боғлиқ қарашларни ўзида 
акс этгиради. Аммо буларнинг бари Пок Парвардигор қудратининг 
натижаси, Аллоҳ илму ҳикматининг зуҳур этиши, намоён бўли- 
шидир.

Б иринчидан  ш уки, сўфийлар ислом маъриф ати, Қуръон 
илмини чуқур эгаллаган ва буни эл орасига ёйишга жидау жаҳд 
қилиб келган одамлар эдилар. Фақат сўзлари, суҳбатлари, даъват- 
лари билангина эмас, балки хулқ-атвори, фаолият ва кирдорлари 
билан ҳам атрофдагиларга таъсир этар, намуна ибрат кўрсатар- 
дилар. Улуғ шайхлар дунёвий билимлар, аввало, шариат илмини 
пухта эгаллаганлари билан ажралиб турардилар. Чунки тасаввуфда 
дунё илмини билмай туриб, Илоҳ илму маърифатини билиш 
мумкин эмас, деган қараш ҳукмрон. Айниқса, ориф сўфийлар 
дониш мандлик, фазилат ва ботиний илмлар соқиби сифатида 
шуҳрат қоэонганлар. Ориф аслида — илоҳий илмлар соҳиби демак. 
Оддий сўфийдан у дониш ахдига яқинлиги билан фарқпаниб 
туради. Орифнинг кўнгли илоҳий нур — илму ҳикмат хазинаси, 
деганлар. Бу илм Парвардигор сифатларини таниш, англаш билан 
тўлишиб боради, чунки сифатларини танимай, Зотни таниш 
мумкин эмас. Сифатлар эса тафриқа (турли-туманлик)ни англа 
тади.

Тафриқа моддий дунёга хос хусусият. Демак, дунёнинг сиру 
асрори, илму ҳикмати, хислат ва хусусияти, қонуниятлари — Аллоҳ 
сифатларининг инъикоси. Ушбу сифатларнинг ҳар бирини таниб, 
билиб олган одам жамъ мартабасида Аллоҳ зотини таниши мумкин. 
Сифатлардаги алоҳида-алоҳида хусусият (жузъ) жамланиб, кулл 
(умумий, универсал) хусусиятга кўтарилади ва Тавҳид (Ягоналик) 
юз беради. Ориф ана шуни бутун вужуди, ҳисси, ақпи, шуури ва 
идроки билан мужассам этади — руҳида мужассамлантиради. 
Шундай қилиб, ориф одам дунёвий билимларни эгаллаш бароба- 
рида ботиний қувват билан Ғайб илмини ҳам эгаллай олган Комил

278

www.ziyouz.com kutubxonasi



инсондир. Илоҳий маърифат унинг қалбида булоқдай қайнаб туради. 
Демак, Ҳаққа етишиш ҳам илмдир.

Парвардигорга яқинлашган сари У ҳақдаги илм кўпаяверади 
ва илоҳий азамат асари ортиб, маърифат кенгайиб боради. Абду- 
раҳмон Жомийнинг фикрига кўра, илоҳий маърифат гарчи «виж- 
доний амр» (бевосита қабул қилинадиган нур) бўлса ҳам, «аммо 
унинг муқаддимасидир, шунга кўра, илмсиз маърифатнинг бўлиши 
маҳолдир ва маърифатсиз илм эиёндир» (Жомий. Нафаҳат ул-унс,
6-6 .).

Агар биз Алишер Навоийнинг «Насойим ул-муҳаббат» асарини 
варақпасак, бир қанча шайхлар таърифида «эоҳирий ва ботиний 
илм соҳиби», деган таърифга дуч келамиз.

Чунончи: «Шайх Абу Зуръа Ирбилий... олим ва зоҳид зрмиш» 
(222-бет), Шайх Абул Қосим Ш ақоний... усулу фуруъ (фиқҳ) фунун 
(фанлар) ва улумида имом эрди», (218-бет), «Абу Абдуллоҳ Мухтор 
б. Муҳаммад б. Аҳмал Ҳиравий Ҳирот машойихининг акобири- 
диндур, зоҳир улуми ва ботин улумиға жомеъ» (242-бет), Абу Наср 
б. Абу Жаъфар б. Абу Исҳоқ Ҳиравий Хончабодий... зоҳиру ботин 
улумиға олим ва рўзгор фақиҳи (240-бет), «Шайх Зиёулдин Абун 
нажиб Абдулқоҳир Суҳравардий зоҳир ва ботин улумида комил 
эрди. Куп тасниф ва таълифи бор (асарлари бор)» (285-бет).

Муҳаммад Порсо кутубхонасида тарих, фалсафа, жуғрофия, 
тиб илмларига оид китоблар, хилма-хил луғатлар бўлган, деб 
гувоҳлик беради тадқиқотчилар. У Ибн ал Арабий ғояларини 
биринчилардан бўлиб Мовароуннаҳр ва Хуросонга ёйди (Жомий 
Нафаҳот ул-унс, 213-бет).

Шу каби Жунайд Бағдодий, Зунун Мисрий, Юсуф Ҳамадоний, 
Абу Саид Абул Хайр, Абдуллоҳ Ансорий, Нажмиддин Кубро, 
Баҳоуддин Нақшбанд, Муҳаммад Порсо, Хожаги Косоний ҳам 
улуғ донишманд ва муттақий, мураббий инсонлар бўлганлар, 
уларнинг кўпи шеър ёзиб турган ёки ўзга шоирларнинг минг- 
минг байтларини ёд билган.

Абу Жаъфар Ҳаддод Жунайд Бағдодий ҳақида дейди: «Агар 
ақл киши суратига кирса эрди, Жунайд сурати бўлғай эрди» 
(«Насойим ул-муҳаббат», 61-бет). Яъни у Ақл тимсоли эди, 
тасаввуф маърифатини ҳам ақл билан идрок этиб, тушунтирарди 
демоқчи. Жунайд Бағдодийнинг ўзи илмнинг кашфу кароматдан 
устунлиги ҳақида бундай ёзган: «Илмнинг важду ҳолға ғолиб 
бўлиши важду ҳолнинг илмға ғолиб бўлииэидин яхшироқдур* 
(«Насойим ул-муҳаббат», 61-бет). Жунайл назарида, тавҳид идро- 
кида ҳам важдий-ҳиссий интилишдан кўра, фикрий мушоҳада 
кўлроқсамара беради.

Жунайд дейдики, орифликнинг боши барча илмларни Аллоҳдан 
деб билишдир, киши «ўзи эгаллаган илмларни ҳам Ҳақ камолининг

279

www.ziyouz.com kutubxonasi



ифодаси, одам илмини эса нисбий, нуқсонли ва Аллоҳ илмига 
нисбатан тўлишиб борадиган» дея ҳисоблашдан бошланали. Илоҳий 
илм сифатини уз маърифати суратила идрок этиши керак. Шайх 
Абу Бакр Тоҳир Абҳарий ҳам шу ақидани таслиқлаган. Ундан: 
«Ҳақиқат надур?» — деб сўраганларида: «Ҳақиқат барча илмдур», — 
деб жавоб берган. «Илм надур?» — деб сўраганларида эса: «Барча 
ҳақиқатдур», — деб айтган экан (Насойим ул-муҳаббат, 130-бет).

Ҳақиқат — Ҳақнинг ўзи, унинг зоти ва сифатлари. Уни илмсиз 
таниш ва билиш мумкин эмас.

Навоий асаридан яна бир иқтибос келтириш билан чекланамиз. 
Муҳйиддин ибн ал-Арабийнинг шогирди Шайх Садриддин Куня- 
вийдан сўрадилар: «Кдердан қаёққа борасиз ва ўртада нима ҳосил 
бўлади?»

Жавоб бериб дедики: «Илмдан Асл манбага борамиэ, ўртада 
ҳосил бўлгани — дунёвийлик ва илоҳийлик ҳукми билан зоҳир 
бўлган икки тарафни бирлаштирувчи нисбатни янгилашдир» 
(«Насойим ул-муҳаббат», 397-бет).

Бу фикрда бир неча жиҳатлар бор. Биринчиси шуки, «Илмдан 
Асл манбага борамиз», деганда Садриддин Кунявий сўфий дунёвий 
илмлар (жумладан, шариат илми)ни эгаллаш воситасида Асл 
манба — Аллоҳ томон боради ва Уни танийди, дунёвий билим- 
ларсиз Илоҳ илмини англаш ва эгаллаши мумкин эмас, деган 
қарашни баён этган. Иккинчидан, ориф — сўфий, шу тариқа, дунё- 
вийлик ва илоҳийликни бирлаштиради, бу икки тарафнинг бирини 
инкор этган киши ориф ёки комил эмас, демоқчи. Учинчидан, 
илоҳийлик ва дунёвийлик нисбати ҳар бир янги ориф шахсида 
янги куч билан намоён бўлиши керак, деган ғояни баён этади. 
Яъни инсон — моддийлик ва руҳонийлик, дунё ва охират чегара- 
сида турадиган хилқат — ҳар икки тараф унда ўзаро мувоэанатда 
акс этиши лозим, бу нисбат ўзгарса, одамнинг сифати, ахлоқи 
ҳам ўзгаради. Илоҳийлик тарафи дунёвийлик тарафини бошқариб, 
мақсадга мувофиқлаштириб боргани маъқул. Дунёвийлик тарафи 
босиб кетса, нафси аммора қудрат топади, илоҳийлик баланд 
келса, у Аршга қараб интила бошлайди, юксалади.

Ирфон ва қикмат

Яна шуни ҳам қайд этайликки, ирфон ва ҳикмат, ориф ва 
ҳаким (файласуф) орасида яқинлик кўрган муаллифлар буни 
ижобий ҳодиса сифатида қайд этадилар. Дарҳақиқат, X асрдан 
бошлаб тасаввуф билан фалсафа бир қанча нуқталарда ўзаро таъсир 
эта бошлайди. Сўфийлар орасидан етишиб чиққан Яҳё Суҳравар- 
дий, Айн ул-қузот Ҳамадоний, Ибн ал-Арабий, Садриддин Куня- 
вий, Жалолилдин Румий, Азизиддин Насафий фалсафий атама-

280

www.ziyouz.com kutubxonasi



лардан ўз мақсадларида фойдаланиб, мушоҳада ва руҳият манза- 
ралари, руҳ билан табиат орасидаги зиддиятлар, инсон ақду зако- 
вати, хислатларини қиёслаб таҳлил қилишга интилган бўлсалар, 
файласуфлар Абу Наср Форобий, Ибн Сино, Ибн Туфайл, Абу 
Райҳон Беруний, Фахридаин Розий, Носириддин Тусий кабилар 
тасаввуфни ўрганиб, ирфоний билимларни инсон билиш қолибия- 
тининг бир тури сифатида кўрсатдилар. Ибн Сино, масалан, 
ўэининг «Аш-Шифо» асарида ирфонга бир боб ажратиб, уни ғоят 
теран тадқиқ этади.

Иккинчи тарафдан, калом илмининг йирик намояндалари 
тасаввуф билан каломни қўшиш учун ҳаракат қиддиларки, бунинг 
ёрқин мисоли ҳужжат ул-ислом Абу Ҳомид Ғаззолий фаолиятидир. 
Ғаззолий «Иҳёу улум ад-дин» номли шоҳ асарида калом ақоид- 
ларини таваккул, ризо, ишқ, самоъ, покланиш, тақво, зуҳд каби 
сўфиёна тушунчалар билан устакорона қўшиб тадқиқ этган.

X III аср олими Ш айх Азизиддин Насафий эса «Зубдат ул- 
ҳақойиқ» рисоласида бундай ёзади: «Тасаввуф аҳлининг фикрлари, 
ҳақиқатдан олганда, омихтадир, яъни (бир қисм фикрлар) шариат 
аҳлидан, бир қисми ҳикмат аҳлидан (файласуфлардан), учинчи 
қисми эса вахдат аҳлидан (олинган)'.

Демак, тасаввуф илмила шариат ва ҳикмат мағзи сингиб кетган.
«Ахлоқи Жалолий» деган китоб муаллифи Жалолиддин Дав- 

воний (XV аср) эса бундай ёзади: «Хоҳ аҳли назар (фикр аҳли) 
ким, уларни уламо дейдилар ва хоҳ тасаввуф аҳликим, уларни 
урафо (орифлар) дейдилар, ҳар икки тоифа ҳам ҳақиқатда ҳаким- 
ларлирлар (файласуфлардирлар.) Балки кейинги тоифа кўпроқ 
камолот даражасидадирлар, чунки ладуний илмни Унинг Ўзининг 
даргоҳидан ўрганадилар. Улар (сўфийлар) анбиёга яқин ва мерос- 
хўрдирлар. Ҳар икки йўл охир-оқибатда ўзаро яқиндир. Иккала 
йўл тадқиқотчилари ораснда ҳеч бир зиддият йўқ»3.

Шундан кейин Даввоний Шайх Абу Саид Абул Хайр билан 
Абу Али ибн Сино мулоқотини мисол қилиб келтиради: улар 
учрашиб, бир-бирларига қаряб узоқ сукут сақлайдилар ва кейин 
хайрлашадилар. Ибн Сино ўз шогирдларига: мен ниманики ақл 
билан билган бўлсам, у қалб билан кашф этибдур деса, Абу Саид 
Абул Хайр ҳам шогирдларига: мен ниманики қалб билан англаган 
бўлсам, у ақл билан билибди, деб айтади.

Шундай экан, ҳар икки йўл ҳам «мақсадга етишиш воситала- 
ридир. Бир йўлда камол топган одам бошқа йўлдан камол топган 
одамни тан олиши, унинг ишини наэар солиб мушоҳада этиши 
лоэим», деган хулосага келади Жалолиддин Даввоний.

'Комил инсои ҳақила тўрт рисола. Т : «Маънавият», 1997. —156-бет. («Ваадат
аҳ-ти» деганла НасафиП ваҳдат ул-вужуд тарафдорларини тушунган).

3Ахлоқи Жалолий. Нулкишвар нашри, 1911. —26-28-бетлар.

281

www.ziyouz.com kutubxonasi



Даввонийнинг мана бу фикри ҳам муҳим: «Сўфийлар ҳам 
олимларга муҳтожлирлар, зеро агар солик расмий илмдан батамом 
холи бўлса, ифрот (ҳаддан зиёдлик) гирдобидан ва таф рит 
(етишмаслик) азобидан қутула олмайди».

Демак, ирфон ҳам ҳикм атдир. Важдий йўл билан қозонилган 
Аллоҳ илми, калом ҳам, тасаввуф ҳам, ҳикмат ҳам, бунлай 
олганда, инсон таф аккури, шуури, ақлий иэланиш ларининг 
маҳсули. Улар зиддиятга киришса, илм ютқазади, ўзаро яқинлашса, 
илм бойийди, инсонларга наф кўпаяли.

Бу жиҳатдан XIX аср ўрталарида Хоразмда яшаб ўтган ўзбек 
алиби Бобожон Саноийнинг қарашлари ҳам лиққатни тортали. 
Саноий истеъдодли шоир ва атоқли тасаввуф олими ҳамдир. Унинг 
«Канз ул-маориф» («Маърифат хазинаси») ва «Ҳадиқаи азҳор» 
(«Гуллар боғчаси») номли икки асари тасаввуф масалаларини 
ёритишга бағишланган. «Ҳадиқаи азҳор» ўзбек тилида — инсон 
руҳини талқиқ этувчи биринчи йирик илмий асардир. Руҳ тушун- 
часининг Арасту ва Афлотунда, кейин Форобий ва Ибн Синода 
ўрганилиши ва сўфий олимларда талқин этилиши ёритилали. 
Инсонни ўсимлик ва ҳайвон билан қиёслаб, инсонга хос акл, 
Ҳис, руҳ, вужуд хислатлари, тил ва тафаккур устида қизиқарли 
мушоҳадалар юритади.

Асарда инсон ҳэқидаги фалсафий мушоҳадалар сўфиёна-ори- 
фона қарашлар билан уланиб кетган. Б.Саноий Форобий ва Ибн 
Синони «табииюн», яъни табиатшунослар деб атайли. Лекин улар 
фикрига ҳурмат билдиради. Чунончи, асарда «Абу Наср Форобий 
рисоласида Афлотун ва Арасту айтғонларин жамлаб, дебдур» ёки 
Қуръондан оят келтириб, тафсирлар экан, «Шайх Абу Али ибн 
Сино бул сурани шарҳлаб айтибдурким»,1 дея қдйд этади. Б.Саноий 
руҳни қуйидагича тушунтиради: «Аввалан, уни «нафс» деадилар 
ва «ҳақиқат» ҳам дейдилар. Чунончи, масалан, бирор нарсани «у 
ўз нафси бирлан қоимдур», дейдилар. Ва яна инсон руҳини 
фарқлайдилар, буни ҳам «нафс» дейдилар (руҳ маъносида). Бунда 
қалбни ҳам англайдилар. «Нафс» деганла баъзан Мутлақ руҳназарда 
тутилади. Ушбу сўзлар маъноси билан бир-бирига яқиндур».

Шундан кейин муаллиф файпасуфлар (ҳакимлар) ва сўфийпар 
ушбу сўзнинг тўрт кўринишини тилга олишини қайд этади, яъни: 
жисм руҳи, ўсимлик руҳи, ҳайвон руҳи ва инсон руҳи — руҳи 
нотиқа (нафси нотиқа).

Шу тарзда, шариат, тариқат ва ҳикмат асосида илм ва дониш- 
мандлик ётиши исботланиб келган Албатта, ҳамма сўфийларни

1 Мулло Бобожон Саноий абн Худойбердибек. Ҳадиқат ул-аэҳор ва жввҳир ул- 
асрор. Абу Райҳон Беруний номилаги шарқшунослик институти қўлёэмалар фонли 
7431-рақамли қўлёэма, 66-варақ.

282

www.ziyouz.com kutubxonasi



бу қаторга қўшиб бўлмайли. Масалан, мажэуб, ошиқ сўфийларда 
маърифатнинг важдий (илҳомий) тури етакчилик қилган. Улар 
донишмандлик, ақдий билишни еқтирмаган. Лекин юқори марта- 
бага кўтарилган, айниқса, тариқат пешвосига айланган шайхларда 
илму амал, дониш ва каромат бирга зуҳур этган. Улар чин маънода 
илоҳий маърифатга ғарқ орифлардирлар. Шуларнинг фаолияти ва 
қарашлари туфайли тасаввуф Мутлақ илоҳни таниш ва севиш 
илмига айланди, ахлоқ дастури бўлиб шаклланди.

Ирфон ва ахлоқий локлик

Бу илмга кўра, киши қалбида илоҳий муҳаббат, эзгуликка, Ҳақ 
ва ҳақиқатга иш қ қанча кучли бўлса, у шунча сўфийдир. Бошқача 
айтганда, пок кўнгил билан бошқаларга ибрат бўладиган, ёлғон ва 
риёни, эулм ва ноҳақдикни ёмон кўрадиган инсонни сўфий номи 
билан шарафласа бўлади. Зеро тасаввуф эоҳирий тоат-ибодатдан 
кўра, ботиний тозаликни, қалб орқали англанган тавҳидий имон- 
эътиқодни ва руҳий-маънавий камолотни афзал деб бнлади.

Тасаввуф манбалари — маноқиблар, таэкират ул-авлиёлар, 
тарихий лавҳалар, мутафаккир шайхлар ва улуғ сўфий шоирлар 
асарларини мутолаа қиларканмиз, шунга амин бўламизки, тасав- 
вуф инсоннинг Улуғ Поклик салтанатига руҳан парвози, бу йўлда 
ўзида нуқсонлар, нопокликларни кўриб, ўз-ўзига қарши исён 
этиши, ўзининг нуқсон-гуноҳларини англаш изтироби, табиий- 
ҳайвоний хусусиятлар, яъни нафси амморага ва шу нафсни 
парвариш этадиган моддийликка қарши кураши экан. Ҳар бир 
сўфий шайх шу жангга кирган сарбоздай туюлади кишига.

Нафсга қарши жиҳоднинг боши — тавба ва ўзини ўзи поклаш. 
Аслини олганда, покланиш шариатда ҳам асосий ўринни эгадлайди. 
Баданни таҳоратдатутиш, тоза кийим кийиб юриш, нопок, мурдор 
жойларга бормаслик, пок жойда покиза жойнамоз устида намоз 
ўқиш шариат талабидир. Тарикдт аҳли бунга риоя этганлар. Аммо 
тариқат ахди покликни янада чуқурроқ англаганлар. Чунончи, 
Поклик — Парварлигор сифати. Парвардигор жамики «алоиқлар» 
(гирифторлик, боғлиқлик) ва қайдлардан холи ва покдир. Жами 
нарсалар Унга боғлиқ, аммо Унинг ўзи ҳеч нарсага боғланмаган. 
У бутун олам вужудида мавжуд, аммо Ўзи бутун оламдан холис. 
Абдураҳмон Жомий ёзади:

Ваҳлате гашта касраташ торий,
Дар ҳама сорий, аз ҳама орий.
Аз ҳудуди тааллуқот берун 
В-аз қуюди таайюнот масун1.

1 Абдураумони Чомй. Ҳафт авранг Тошкент нашри, 1914. 4-саҳифа

283

www.ziyouz.com kutubxonasi



(Мазмуни: Касрат — кўплиги бирдан вақеъ бўладиган ваҳдат — 
бирлик; ҳамма нарсада мавжуд, аммо ҳамма нарсадан холи — пок. 
Тааллуқлиликлар чегарасидан ташқари ва аёнлашишдак яширин, 
беркитилган).

Худо пок экан, покларни севади ва Худога етишиш учун тана 
ҳам, ният ҳам, қалб ҳам, фикру анлиша ҳам, феълу хулқ ҳам пок 
бўлиши даркор. Жалолиддин Румий айтгандай: «Сўфий қордай 
оппоқ қалб эгасидир».

Сўфийнинг Худога муҳаббати — бу Мутлақ поклик, Мутлақ 
ҳақиқат ва муглақ адолатни жондан сеииб, шу шавқ ичида армонли 
туганмас соғинч билан талпинишидир. Ҳақпараст ва ростликпараст 
бўлмаган одам ҳар қанча ибодат қилмасин, ҳар қанча сидқу 
сафодан сўзламасин, у Ҳақни севмайли.

Шу маънода тасаввуфнинг ўзини ҳам сафо-покиэалик ҳақидаги 
илм деганлар. Ҳусайн Воиз Кошифийнинг «Футувватномаи сул- 
тоний* асарида бундай сўзлар бор: «Агар тасаввуф нималир, деб 
сўрасалар, айтгинки, бу саволга берилган жавоблар бир қанча. 
Биринчидан, тасаввуфни тахлия, яъни холи бўлмоқ, қалбни 
(ёмонликлардан) бўшатмоқ ва яхши, мақталган (ҳамида) ахлоқ 
деганлар. Иккинчидан, тасаввуфни тасфия, яъни руҳни ағер — 
бегонадан тозалашдир, деб айтадилар. Учинчидан, тасаввуф хузуъ, 
яъни нафсни жиловлаш, хокисорлик ва жонсипорлик намунасини 
кўрсатишдир, дейдилар».’

Маълум бўладики, покланишнинг маъноси кенг: инсон бутун 
вужуди билан Пок Парвардигор сифатлари билан сифатланишга 
тайёр туриши, ҳалоллик, ростгўйлик, сидқу садоқат каби фазилат- 
лар эгаси бўлиб, буни ўз табиати — хислатига айлантириши керак. 
Абулҳдсан Ҳарақоний: «Сўфий тунда ҳам кундай порлаши керак, 
унинг фазлу камолоти, нажиб ахлоқи оламлар қалбига нур бағиш- 
ласин», — деганда шуни назарда тутади.

Инсон кўнгли — Аллоҳ ишқи хаэинаси. Аммо хаэина қачон 
очилади? Қачонки — кўнгил ғуборлардан тоза бўлса, бамисоли 
занг ва чанги артиб тозаланган кўзгудай мусаффо бўлса. Кўнгилнинг 
кўзгуга ташбеҳ қилиниши ҳам унинг тозаланиши ва илоҳий нурни 
акс эттиришига ишорадир. Нур мусаффо кўзгуда акс этганидай, 
Илоҳ жамоли соф кўнгилларда акс этади. (Баъзан адабиётда маъ- 
шуқанинг тоза юэи кўзгуга қиёс этилган. Навоий: «Оразинг кўз- 
гусиму тер касратидан сувдадур»).

Аммо покланиш ўз-ўэидан ҳосил бўлмайди. Бунинг учун тариқат 
йўлида муайян вазифаларни бажариш, риёзат чекиш, руҳни пар- 
варишлаб, нафсни сўндириб бориш, ҳалимлик, меҳру шафқатли 
бўлиш лозим. Кошифий яна дейди: «Кўнгил уйини риёзат супур-

'Комил инсон ҳақида тўрт рнсола. — 184-бет.

284

www.ziyouz.com kutubxonasi



гиси билан чангу ғубор, чиқиндиларлан тозалаб туриш лозим, 
токи кўнгил иш қ султони ўтирадиган тахтга айлансин... Зеро, 
модомики, кўнгил дунё тааллуқоти — ташвишлари ғавғосидан 
қутулмас экан, у Дўст муҳаббатининг маконига айланмайди:

Кўнгил токим тааллуқ эангидин пок ўлмас,
Жамоли Зулжапол ғайб пардасидин жило этмас».1

П оклик сўфиёна адабиётда «сафо», «сидқу сафо», «руҳи 
қудсий», «малоҳат», «нури раҳмон», «субҳ» (тонг), «сабо» каби 
ташбеҳлар билан тасвирлангани бежиэ эмас. Чунки Комил инсон 
қалби мусаффо, нурланиб, порлаб турувчи хаёлий бир тимсолдай 
тасаввур этилган. Комил инсоннинг чеҳрасилан нур ёгилиб туради.

Мирзо Бедил байти:

Эй хаёли қоматат оҳи заифонро асо,
Бар рухат назэораҳоро лағзиш аэ жўши сафо.

(Эй қом атингнинг хаёли заифлар оҳи учун асо-суянчиқ, 
юзингга тикилганда сафо-поклик порлашидан кўзлар сирғалиб 
кетади). Шу маънода сўфилар сув, терни ҳам софлик ифодаси деб 
қараганлар. Ёрнинг мусаффо юзида тернинг пайдо бўлиши — 
покиза нурнинг ёғилиши ва айни вактда ҳаё рамзи сифатида талқин 
этилган. Зотан, ҳаё пок қалбли инсонлар хислати, виждон ва имон 
белгиси.

Пок қалбли одамларнинг таъби ҳам нозик, чунки улар Аллоҳ 
гўзаллиги, жамолу жалолини айрича ҳис билан идрок этадилар, 
бундан масту мустағриқ бўладилар. Улар дунёнинг барча нафосати, 
ҳаёт жилолари, завқ бағишловчи ҳусну жамолни Аллоҳ жамоли 
инъикоси деб қараганлар. Сўфийлар инсон руҳини «латифа» деб 
атайдилар. Бу ҳам руҳнинг ғоят нозиклиги, кўринмас латофатдай 
(энергиядай) мавжудлигини англашдир. Руҳ — покиэа хилқат ва 
шу боис жами покизалик, нозиклик руҳ хислатини ташкил этади. 
Шунга кўра маъшуқани фаришта хислатли, малаксиймо, паризод, 
парипайкар деб тавсифлайдилар. Бу ҳам поклик ва ноэикликка 
ишорадир, яъни таъб нозиклиги, сўз ва ифода нозиклиги, завқ 
ва идрок нозиклиги, феълнинг юмшоқ ва латиф бўлиши ҳам сўфи 
қалбининг поклигидан нишоналардир.

Навоий байти:

Сода кўнглум ичра лаълингнинг хаёли тушгали, 
Шишаедурким, онинг ичига солмишлар набот

‘«Комил инсон ҳақида тўрт рисола». — 177-бет.

285

www.ziyouz.com kutubxonasi



Яъни, тоза, мусаффо кўнглимга лаъл лабингнинг хаёли тушди. 
Бу худди шиша идиш ичига набот солиб қўйгандай. Ажойиб ташбеҳ: 
ош иқ кўнгли шунча софки, ёр лабининг лаъли хаёли акс этиб 
турибди!

Сўфиёна адабиётда софлик, сафо ана шундай куйланган ва 
қдлб софлиги ошиқлик, сидқу вафо, ихлос ва эътиқоднинг асос 
пойдевори деб қаралган. Сафо бўлмаса, садоқат бўлмайли, садоқат 
бўлмаса, софлик юзага келмайди. Садоқат, албатта, Аллоҳгадир, 
садоқат, сидқ имонни мустаҳкамлайди, ихлосни кучайтириб, 
кишини мосуваллохдан халос этади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ИХЛОС -  ХАЛОС

С ўф ийлар  п о к л и к н и  шу м аънода туш униб, уни ихлос, махпас  
туш унчалари би лан  бирга олиб изоҳлайдилар.

Аввало «ихлос» сўзининг маъноларини шарҳлайлик. Саййил 
Жаъфар Сажжодийнинг «Орифлар истилоҳлари луғати» номли 
китобида «ихлос» сўзига бундай тушунтириш берилган: «Ихлос 
риё ва ужб (ўзини баланд тутиш, ҳаммадан юқори ҳисоблаш), 
кибр ва ҳдқиқат қаршисида парда бўладиган нарсалардан холис 
бўлиш (қутулиш, тозаланиш) ва амалнинг (амалий ишларнинг) 
софлиги маъносини билдиради»1.

Бошқача айтганда, руҳни табоҳ этувчи нафсоний ҳирслардан, 
нопок амаллардан қутулиш, ботиний риё, ёлғон, найрангбозлик 
каби нуқсонлардан холи этиш, тозалашни ихлос деганлар. Ихлос — 
инсоннинг шарафли, улуғвор фазилати. Ихлосни Ҳ ақ асрорининг 
сирларидан бири ҳам дейдилар («Асрор ут-тавҳид» китоби, 305- 
бет). Ихлос, биринчи навбатда, ниятнинг ходислигидир.

Жунайд Бағдодий таърифи: «Ихлос улдурки, банда ҳар бир 
амали ва феълила Худони хоҳласа. Чунки ҳеч нима билан қориш- 
маган, соф нарсани холис дейдилар. Шу учун ҳеч нима билан 
қоришмаган, ҳар амалда Худони хоҳлаш мартабаси ихлос марта- 
басидир».

Ихлос ибодатда, иймонда, эътиқодда, амалий ишларда намоён 
бўладиган чинлик, самимият ва ростликдир. Ҳеч бир ғараэ ва 
тамасиэ, фақат Худо учун ибодат қилиш. Ихлоснинг тескариси 
риёлир. Риёкор одам қиладиган амалини бошқалар кўрсин деб 
қилади, сидқидилдан, беғараз, Ҳ ақ йўлида ибодат қилмайди. 
Риёкорлик — сохтакорлик, алдамчилик ва ҳийла-найрангга олиб 
келали Риёнинг замирида манфаат ва тама, яъни нафси аммора 
талаби ётади.

Риёкорларда иккиюзламачилик, тилда бир гапни айтиб, амалда 
бошқа ишни қилиш, зоҳирда бошқаю ботинда бошҳа бўлиб кў-

'Соййид Жоъфар Сожжодий Фарҳанги мусталақоти урафо. Теҳрон, Ҳижрий 
1329. —30-бет.

287

www.ziyouz.com kutubxonasi



риниш хусусияти ривожланган бўлади. Бу қолни улар инсоннинг 
қусури эканини тан олмайдилар, турлича товланиб, халқни алдаш- 
дан қуэурланиб юрадилар. Ачинарлиси шуки, бундай одамлар 
сўфий шайхлар орасида ҳам кўп бўлган. Ўзларини «шайхи замон» 
қилиб кўрсатиб, хонақоқларда дағдағаю дабдабалар билан зикр 
мажлисларини уюштирар, «ваъзу насиҳат»да сўзамоллик кўрсатар, 
одамларга гўру қиёматдан галириб, ўзлари хилватда ғайри шаръий 
ишлар билан шуғулланардилар. Барча эоҳирий амаллардан муддао- 
лари шоҳ ва амирлар, бой-бадавлат кишиларнинг диққатини ўзла- 
рига қаратиш ва шу билан бойлик тўплаш, текин маишат пайида 
бўлиш эди. Бундай риёкор шайху сўфийлар улуғ гуманист шоир- 
ларимиэ томонидан қаттиқ қораланган.

Чунончи, ҳазрат Навоий «Ҳайрат ул-аброр» достонилаги 
тўртинчи мақолотила «риёи хирқапўшлар»ларнинг шайтонни ҳам 
йўлда қоддирувчи найрангларини фош қилса, «Маҳбуб ул-қулуб» 
асарининг ўттиз саккизинчи фаслида «риёи шайхлар зикри»га 
махсус тўхталиб ўтади. Улуғ адиб риёкор шайхни бундай таъриф- 
лайди: «Шайхи риёйи — раънолиқ жилванамойи. Миседур олтун 
била рўкаш, таши хушнамо ва ичи нохуш. Сурати ларвешваш ва 
маъноси саросар ғаш. Орасталиқи барча қайд ва каромати тамом 
шайд. Аммомаси раёсат юки, бошила бир фосид хаёл ҳар туки»1.

Яъни риёи шайхнинг ташқи кўриниш и ораста, бенуқсон, 
салобатли, аммо ички олами кир, хаёли бузуқ. Худди олтин қоп- 
ланган мис буюмдай. Унинг кароматлари ҳаммаси найрангу 
фирибдир. Навоий наздида бундай одамлар ўта хавфлидир, чунки 
улар одамларнинг чин орифлар, ҳақиқий сўфийларга бўлган 
ихласини сусайтирадилар, Худога бўлган ихлосни емирадилар, 
ж ам ики м уқаддаслик, эътиқодни бозорга олиб чиқадилар, 
маънавиятни хароб этадилар. Одамлар уларга эргашиб алданади 
ва Ҳақ йўлдан адашади. Зеро оддий инсонлар қаллоблик, сохтакор- 
ликни тезда англаб етмайди, чин ва ёлғонни ажратолмайди.

Шу боис ҳазрат Баҳоуддин нақшбанд хилватнишинликни ҳам, 
рақсу самога асосланган жаҳрия зикрни ҳам риёга алоқадор, деб 
рад этганлар. «Дар хилват шуҳрат аст, ва дар шуҳрат офат аст», — 
дейди Нақшбанд ҳазратлари. Яъни: «Хилватда шуҳрат бор, шуҳратда 
эса офат бор». Нима дегани бу?

Бунинг маъноси шуки, хилватнишинлик, узлатга чекиниш ҳам 
риёнинг бир тури. «Тарки лунё қиллим, бошқалардан афзалман, 
сизларга ўхшамайман, художўйман», дегандай бир даъвоким, 
унинг замирида кибр ва манманлик, ўзини бошқалардан устун 
қўйиш фикри ётади. Бу эса шуҳратпарастлик — бошқалар диқ- 
қатини ўзига жалб қилиш, обрў-эътибор даъво қилишдир. Ҳолбуки,

'Алишер Навоий МАТ, 14-жилд, —44-бет

288

www.ziyouz.com kutubxonasi



хилватга чекинмай ҳам ботинни сидқидилдан поклаб бориш 
мумкин. Агар Хуло йўлида зикр айтиш бўлса, киши ичида Унинг 
номларини қайтариб, дилда нақшлаб бориши афзал. Бунда риё 
йўқ, ўзини кўз-кўз қилиш, бошқалар диққдтини қаратиш йўқ. 
Аксинча, бунда садоқат ва сидқбор. Зотан ихлоснинг олий камоли 
ҳдм сидкдир. Сўзда сидқ, феълда сидқ, ишда сидқ, аҳволла сидқ. 
Шайх Руввим айтгандай: «Холис амал на дунёдан, на охиратдан 
мукофот — музд талаб қилмасликдир». Шу маънода Алишер Навоий 
фикрича, тоат-ибодат замирида ҳам муайян риё бор. Улуғ шоир 
ёзали:

Тасаввуф эмас зуҳду тақвою тоат,
Ки анла риё йўл топар бетаваққуф.

Яъни тасаввуф гарчи шариати исломга суянса-да, аммо у фақат 
зуҳцу тақвою тоатдан иборат эмас. Чунки зуҳд (парҳезкорлик), 
тақво ва тоатнинг ўзини оладиган бўлсак, бунда нариги дунёда 
мукофотга умидворлик илинжи ва бу дунёда ўзини алоҳида шахс 
қилиб кўрсатиш истаги бор. Шу учун, дейди Навоий, бунда риё 
йўл топиши муқаррар. Ш оир давом этиб ёзадики, тасаввуф риёсиз 
тақво, соф, беғараз бандлик ва меҳру муҳаббат, одамлардан ҳеч 
нарса даъво қилмаслик ва ўзини одамлар гарданига солмаслик, 
бутун ихтиёрини ўз Парвардигори ихтиёрига топшириш — «Ҳақ 
вужудида ўз вужудини маҳв этиш»дир.

Маломатия фалсафаси

Ихлос ва сидқ масаласида, айниқса, тариқатнинг маломатия 
тоифаси кўлроқ жидду жаҳц кўрсатганлар. Улар сурункали тоату 
ибодатни ҳам риёга қўшганлар. Шу учун тоатни эл назаридан 
махфий тутиш лозим, деганлар. Бугина эмас, эзгу ният, эзгу 
амалингни ҳам биров билмагани яхши, одамларга мурувват 
кўрсатгин, аммо буни ҳеч ким билмагани маъқул, деб уқтирганлар 
ва шунга ўзлари амал қилганлар. Уларнинг шиори зоҳирда кўпол, 
шилқим бўлиб кўриниш, халқнинг маломатига сабаб бўладиган 
ишларни қилиш, ботинда эса сидқу сафо, кўнгил поклигини 
сақпаш эди. Бу билан улар гўё халқ нафрати Хақ муҳаббатини 
оширади, деган ақидани изҳор этардилар. Улар барча ҳолатда, ҳар 
доим ихлос маъносини таҳқиқ этиш, Ҳақ ёдини дилда сақлашни 
талаб қилиб, тоатни риёнинг зуҳури ва ихлос қоидасига халал 
етказадиган амал, деб ҳисоблаганлар. Улар назарида яхшиликни 
изҳор (кўз-кўз) қилиш ҳам, ёмонликни беркитиш ҳам ножоиз. 
Аммо Абдураҳмон Жомий «Нафаҳот ул-унс» асарининг муқадди- 
масида маломатия тоифасини ҳали етуклик мартабасига кўтарил- 
маган (халқ билан муомаладан бутунлай узилмаган) ва, лемак,

19 — Тасаввуф 289

www.ziyouz.com kutubxonasi



«воскллар ва комиллар» даражасига кутарилмаган кишилар, деб 
кўрсатади. Шу боис ихлосни қанчалик шиор қилиб олган бўлмасин, 
мапоматия тоифасини «мухлислар» (ихлосманд, риёсиз, самимий, 
содиқ) деб, комил сўфийларни «мухласлар» (қутулган, халос 
бўлганлар) деб таърифлайди (Жомий. Нафаҳот ул-унс, 8-бет).

Шунга қарамай, тасаввуф тарихида маломатиянинг аҳамияти 
катга бўлганини таъкидламоқ жоиз. Маломатия қапандарлик ҳа- 
ракатининг бошланишига туртки бўдди. Шариат расму қоидаларга 
риоя қилмайдиган, фақат ирфоний-ботиний маърифатни асосий 
инсоний фазилат деб биладиган, бепарво, надомату маломат, таъ- 
на ва таҳқирни писанд қилмайдиган ринди хароботий тасаввуф 
идеалига айланди ва бу идеал ҳаётдан зада, норизо зиёлилар, 
аҳли дониш ва ижодкорларнинг схоластика ва фанатизмдан толиқ 
қан, табиату жамият чорчўбасига сиғмаган, бетоқдт ва безовта 
руҳининг ҳуррияти, соғинч ва изтироблари, талпинишларини ифо- 
далаб келди, одамлар қалбига ф икрий ва ҳиссий уйғоқлик 
нафасини уфуриб турди.

Риндлар шунинг учун ҳам сўфиёна адабиётда зоҳид, обид, 
шайхга қарши қўйиб таърифланади. Ҳофиз дейди: «Дар хирқа чу 
оташ зади, эй ориф солик, жаҳде куну сарҳалқаи риндони жаҳон 
бош» (Эй ориф солик, хирқага ўт қўйдинг, яна бир жаҳд қилиб, 
жаҳон риндлари пешвоси бўл). Демак, Ҳофиз назарида орифлик- 
нинг олий мартабаси ринди орифликдир. Чунки у касрат ва 
таайюнот оламининг зоҳирий, имконий ва сифатий таърифларини 
бутунлай ўэидан узоқпаштирган, олам ва бани одамнинг сарфарози 
бўлган кишидир.

«Халқиятдан ҳеч бир махлуқнинг мартабаси ринд, орифнинг 
мартабасига етмайди... у хароботий ва лоуболий (қўрқмас), илоҳий 
маърифатни беихтиёр зоҳир этадиган... русум ва одатларни тарк 
этган, барча қайдлардан қутулгандир» (Сажжодий луғати, 164- 
165-бетлар).

Шу тариқа, тасаввуф ғоялари инсон тафаккурини озод қилишга 
интилган, зоҳирбинлик ва мутаассибликка қарши бош кўтарган 
фикрий-ҳиссий тўлқин билан қўшилиб зуҳур этадиган бўлди. Бу 
ҳуррият қалб ва руҳ ҳуррияти, ички ҳуррият эди. Шайхлардан 
Боязид Бистомий, Зуннун М исрий, Абу Бакр Ш иблий, Абул 
Ҳасан Харақоний, Мансур Ҳаллож, Яҳё Суҳравардий, Абу Саид 
Абул Хайр, Айн ул қуззот Ҳамадоний, Нажмиддин Кубро, Рўзбе- 
ҳон Бақлий фаолияти, сўзларида, шоирлардан Хожа Аҳмад Ясса- 
вий, Фаридиддин Аттор, Жалолиддин Румий, Хожа Ҳофиз, Саъ- 
дий Шерозий, Абдураҳмон Жомий, Алишер Навоий, Бобораҳим 
Машраб, Мирзо Бедил ижодида ирфоний ғояларнинг умумин- 
соний гуманистик ғоялар билан қўшилиб кетгани, тафаккур 
теранлигини кўрамиз. Бу шайхлар ва шоирлар назарида ички

290

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳурриятни таъминлайдиган ягона куч — бу ишқдир. Ана шу ишқ 
кишини олий қадрият, абадий ҳаёт манбаи Парвардигори карим 
оламига яқинлаштиради, руҳни Мутлақ руҳга улайди. И ш қ шу 
боис одамни зоҳирбинлик ва ақидапарастликдан халос этади. 
Нафақат шариат русумлари, балки тариқатнинг зоҳирий талаблари 
бундай одам учун ортиқча, кераксиз нарсага айланади. Хонақоҳ- 
ларлаги тартиб-қоида. одоб назорати, сўфиёна кийим (хирқа, 
кулоҳ)ларни ош иқ риндлар ишқ йўлидаги тўсиқ, Илоҳ билан қалб 
орасидаги пардалардан деб ҳисоблаганлар. Зеро, хирқа ҳам риё 
белгиси, зикру чилла ҳам.

Шу боис Н авоийнинг лирик қаҳрамони хонақоҳдаги шайх 
суҳбатидан безор бўлганини («Шайх бирла хонақода чун ёруғлуқ 
кўрмадим»), ўзини пири хароботий мажлисига еткирганини на 
ўша майхона (комил инсон ҳузури)да муродига етканини сўзлайди. 
Навоийнинг мана бу ғазалига эътибор қилинг:

Мен масти ғарқи бодамен, аксим эмас май ичра, яаҳ.
Соқийға бовар бўлмаса, бехудлуғум бастур гуваҳ.
Тақво ридоси бирлаким масжидға бордим дайрдин,
Эй муғбача, ийнак ридо бўйнумда, гар қилдим гунаҳ.
Келдим қочиб ғам хайлидин майхонаға, эй пири дайр,
Тенгри паноҳинг, гар манго хум кейнила береанг панаҳ.
Дайр нчра сархуш мутбача динимни торож айлали,
Айб этмангиз гар келмаса ёдимга шайху хонақаҳ.
Назэорадин ҳуш аҳлининг дастори тушмак не ажаб,
Мундоғки сархуш секретур ҳар ён саманд ул кажкулаҳ. 
Тасбеҳни май раҳни қил, ҳар донаға майл этмагил,
Гар истасанг кўнглунг қушин сайд этмагай бу домгаҳ.
Май тулғунинг ҳар пашшаси пиледурур хартумлуғ,
Дафъ этгали дайр аҳдиға гар чекса дарду ғам сипаҳ.
Юэ бирла гар дайри фано йўлин супурсам, важҳи бор,
Ким дайр пири олдида бу навъ ўлубман рўбараҳ.
Гулхан аро остинда кул, урён бошингда ишқ ўти,
Бу навъ тахту тож ила сенсан Навоий подшаҳ

Ушбу тўққиз байтлик ғазалда ош иқ ринднинг поэтик образи 
чизилган. Аммо ана шу образ эамирида эркка таш на инсон 
қалбининг кечмишлари акс этганини сеэиш қийин эмас. «Май», 
«бода» бу ерда ишқ, илоҳий файз маъносини берадиган тимсол- 
лардир. «Соқий» — пири комил.

«Дайр» ва «майхона» — комил инсон ҳуэури, маънавият олами. 
«Хум» — комил инсон қалби, иш қ манбаи. «Муғбача» — комил 
пирни ошиқ билан боғлайдиган, Аплоҳдан мужда келтирадиган 
фаришта тимсоли. Ошиқ муҳаббат майидан маст, ишқида ўзидан 
бехабар. У баъзан тақво рилосини (махсус устки кийим, тўн) 
кийиб, масжидга борганидан пушаймон, буни ош иқ учун гуноҳ

291

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳисоблайди. Ошиқучун энг мақбул жой Илоҳ муҳаббати, ирфоний 
сирли суҳбатлардан дил яйрайдиган комил инсон ҳузури. Фақат 
шу жой уни овутади, таскин беради, ўэ паноҳига олади. Ғазални 
лиққат билан ўқиган киши шунга амин бўладики, Навоий қаҳра- 
мони нафақат масжиду хонақоҳдан, балки умуман «ғам хайлидин» 
қочиб майхонага келади. Ким бу ғам хайли? Булар илоҳий моҳият 
асрорини англамайдиган, ишқдан бехабарлар, «саллау дасторига 
маҳлиё» кишилар ҳам, нафсу ҳирси, ҳасад ва кибр бандида гириф- 
торлар ҳам, умуман софкўнгил, солиҳ одамларга озор берадиганлар 
ҳамдир. Қолаверса, булар умуман дунё ғамига чўмган кишилардир.

Навоий учун ошиқпик — халоскорлик, озодлиқдир. Бошқа бир 
ғазалида у дейди:

Бода мени айлади эуҳду риёдин халос,
Зуҳду риё йўқки, минг ранжу анодин халос.

Яъни: иш қсўфийни эоҳидликдан, риё, ёлғон, мунофиқдикдан, 
зоҳирпарастлигу сохтакорликдан ва, айни ҳолда, беҳуда дунёвий 
ғаму азоблардан ҳам қутқаради. Шу учун ошиқ «хирқани май учун 
гаровга қўйиши» мумкин, тасбеҳ доноларини ғам тузоғи дейишга 
ҳақли. Дунё ташвиши, ғамлари ҳужум қилганда ишқ филлари ўз 
хартуми билан бу лашкарни яксон қила олали.

Ишқ — ҳурриятми?

Хуллас, и ш қ — озодлик. Ушбу ғоя Умар Хайём, Хожа Ҳофиз, 
Ж алолиллин Румий, Бобораҳим Машраб шеъриятида ҳам бош 
йўналишдир. Шайхлардан Абу Саид Абул Хайр, Нажмиддин Кубро 
рубоийларида бу маъно ифодаланган. Аммо бу ўринда масаланинг 
иккинчи томони ҳдм бор: ишқ кишини дунё ғами ва у билан боғлиқ 
тушунчалардан озод қилган билан Худога қаггиқ боғлаб қўяди. 
Чунки ошиқлик — Худога бандаликнинг ифротий (ҳаддан зиёд) 
кўринишидир. Шу боис бу ўринда озодлик ҳақида гапирганда, 
мутлақ оэодлик, ҳамма боғлиқдиклардан халос бўлиш маъносида 
эмас, балки дунёвий алоқалардан узилиб, ёлғиз Аллоҳга боғла- 
нишни англаш ўринли. Абу Саид Абул Хайр:

Оэодию иш қ чун ҳаме н-омад рост,
Банда шудаму ниҳодам як сў ҳама хост.

(Озодлик ва иш қ бир-бирига тўғри келмас эди, худога банда 
бўлдиму ҳамма истакларимни бир еққа йиғиштириб қўйдим).

Лекин, барибир, риндларнинг хатги-ҳаракати, ружуъ ва кай- 
фиятида инсон руҳининг эркин парвози акс этгандир. Буни инкор 
қилиб бўлмайди ва сўф иёна адабиётда, хусусан, М авлоно

292

www.ziyouz.com kutubxonasi



Жалолиддин Румий ғазалиётида бу туйғу ёрқин ифодаланган. 
Чунончи, қуйидаги ғазалга эътибор қилинг:

Чи талбир, эй мусулмонон, ки ман худро намедонам,
На тарсою яҳудиям, на габрам, на мусулмонам.
На шарқию на ғарбиям, на барриям, на баҳриям,
На аз кони табииям, на аз афлоки гардонам.
На аэ хокам, на аз бодам, на аэ обам, на аз оташ,
На аз Аршам, на аз фаршам, на аэ кавнам, на аэ конам.
На аз Ҳиндам, на аз Чинам, на аз Булғору Сабқинам,
На аз мулки Ироқиям, на аз хоки Хуросанам.
На аз дунё, на аз уқбо, на аэ жаннат, на аз дўзаҳ,
На аз Одам, на аэ Ҳавво, на аз фирдавси ризвонам.
Маконам ломакон бошад, нишонам бенишон бошад,
На тан бошад, на жон бошад, ки ман аэ жони Жононам.
Дуйи аз худ бурун кардам, яке дидам ду оламро,
Яке жўям, яке гўям, яке донам, яки хонам.
Ҳувал аввал, ҳувал охир, ҳувал ботин, ҳувал эоҳир,
Бағайр аз «Ҳу, ё ман Ҳу», дигар чиэе намедонам.
Зи жоми Ишқ сармастам, ду олам рафт аэ дастам,
Ба жуз риндию қалллаши, набошад ҳеч сомонам.
Агар дар умри худ рўзе даме бе Ў баровардам,
Аэ он вақту аз он соат зи умри худ пушаймонам.
Агар дастам диҳад рўзе даме бо Дўст дар хилват,
Ду олам зери по орам, дигар дасте барафшонам.
Ажаб, ёрон, чи мурғам ман, ки андар байза парронам,
Даруни жисми обугил ҳама ишқам, ҳама жонам.
Ало эй Шамси Табраэий, чунон мастам дар ин олам,
Ки жуз мастию қаллоши на бошад ҳеч дармонам.

(Румий. Девони Кабир, 460-6.)

Мазмуни:
На ҳолдир, эй мусулмонлар, ки ман ўзни билолмасман.
На тарсою яҳудийман, на габру на мусулмонман.
На шарқликман, на ғарбликман, на денгиздан, на саҳродан 
На табиат кониданман, на фалакданман.
На тупроқман, на елдурман, на сувданман, на оташман.
На Аршданман, на ерданман, на дунёю, на кониданман.
На Ҳиндистон, на Чинданман, на булғорлик, на славян.
На Ироқдану на Хуросон мулкидан келдим.
На дунёвий, на ухровий, на жаннатдан, на дўзахдан.
На Одамдан, на Ҳавводан, на фирдавси ризвонданман. 
Маконимдир маконсизлик, нишонимдир нишонсиэлик,
На тан бордур, на жон бордур, ки Жонон жонидандирман. 
Иккиликни суриб ҳайдаб, икки оламни Бир кўрдум,
Бирни иэларман, Бирни дейман, Бирни биламан, бир деб

танийман.
Удир аввал, Удир охир, Удир эоҳир, Удир ботин

293

й.www.ziyouz.com kutubxonasi



Ўзидан бошқа Ҳу (У, Ўз, Худо) йўқдир, «Ҳу ё ман Ҳу» 
(Удирким Удир)дан ўзгани билолмасман.
Муҳаббат жомидан мастман. инки дунёни топширдим.
Бағайри ринду девоналикдан ўзга шуғлим йўқ.
Агар ўз умримда бир кун Усиз бир нафас олган бўлсам,
Ўша вақту соатдаги ўз умримдан пушаймонман.
Агар Дўст билан бир кун хилватда бўлиш насиб этса,
Икки оламни оёқ остимга олиб, бошқа иш қилмасдим.
Эй ёрлар, ажойиб қушманки, тухм ичида учадиганман,
Дойдан яралган жисм ичра ишқман, жонман
Ало эй Шамси Табрезий, бу оламла шунчалик сархушманки,
Мастлик ва бебошликдан бошқа дармоним йўқ.

Ошиқ сўфийнинг ҳис-ҳаяжонга тўла, кўтаринки кайфиятини 
ифодалайди бу ғазал.

Айтиш жоизки, Ж.Ғумий ғазалларининг аксари ана шундай 
ўйноқи ва сероҳангдир. Аммо бу «ўйноқилик» енгиллик белгиси 
эмас. Румий ғоят чуқур орифона маъноларни ана шундай сероҳанг 
сатрларда ифодалаш билан эшитувчи ва ўқувчиларнинг қалбига 
таъсир этиш ва шу орқали сўфиёна ғояларни сингдириб боришни 
мўлжаллаган.

Воқеан, бу ғазаллар сўфийларнинг само мажлислари учун ай- 
тилган. Дарвешлар шундай ғазалларни айтиб, унинг оҳангида рақсга 
тушганлар, важл ҳолатини кашф этганлар.

Агар диққат қилсак, ушбу ғазалда ошиқ ҳолатининг тасвири 
орқали орифона ғояларнинг ўзига хос концеппияси баён этилган. 
Яъни: инсон Мутлақ руҳдандир, руҳ эса макону замонга сиғмай- 
диган, моддийлик тушунчалари, ўлчамларини тан олмайдиган 
жавҳар. Агар руҳ Табиат исканжасидан (вужуддан) халос бўлса, 
Мутлақ руҳ билан бирлашиб кетади, инсон руҳи билан Ҳу (У) 
орасида ягоналик ҳосил бўлали. Комиллик даражасига кўтарилган 
инсон бу ягоналикни ҳис этиб туради ва у ўзини заминий тушун- 
чалардан холи деб билади. Бундан масту сархуш бўлиб, яйрайди.

Румий ғазалининг маъносини чуқур англаган одам Мансур 
Ҳалложнинг «Анал-Ҳаққ» ғоясини ҳам идрок этали. Чунки Мансур 
ҳам айни мана шу ҳолатда, айни мана шу маънони назарда тутиб, 
«Мен Ҳақман» деган эди.

Румий ғазаллари замирида Табиат билан Руҳ зиддияти ва бундан 
қутулиш ғояси ётади. У табиатни (жамики моддий борлиқ, жумладан, 
инсон вужуди ҳам) руҳ учун кишан. вақтинчалик қўнимгоҳ деб 
кдрайди. Парвардигор Одам Атони лойдан яратди. Аммо лойнинг ўзи 
ўэича ҳеч нарса эмас. Лой («обу гил») бир сурат — шакл, ходос. Маъно, 
моҳият Парвардигор шу суратга юборган раҳмоний нафас — руҳдир. 
Руҳ эса лой қобиғида, Табиат исканжасида абадий қолиб кетиши 
мумкин эмас. Демак, Табиат (шакл) руҳсиз ҳаракатга, тараққиётга

294

www.ziyouz.com kutubxonasi



қобил эмас, тараққиётнинг сабабкори ҳам, ижрочиси ҳэм руҳдир. 
Лекин бу Табиатни бутунлай инкор қилиш деган гап ҳам эмас. 
Орифдар Табиатни руҳнинг қўнимшҳи дер эканлар, бу билан моддий- 
зоҳирий асоснинг зарурлигини —шакл ва мазмун ўзаро бир-бирига 
интилувчи, бир-бирини тақозо этувчи асослар эканини эътироф 
этадилар. Аммо, шунга қарамай, руҳ бирламчи асос — моҳиятни 
белгиловчи жавҳар, деб қаралган. Руҳ табиат ичида туриб парвозга 
шайдир. Румий ғазалидаги «Жононнинг жониландирман», «тухум 
ичида учишга шайман* ибораларига диққат қилинг.

Яъни: инсон руҳи Парвардигор (Жонон)дан, у Табиат бағрида 
бўлса ҳам, аммо ҳамма вақт парвозга чоғланиб туради — Аслига 
қараб интилади. Бу парвознинг қанотлари ишқ, жонни Жононга 
олиб борувчи ҳам шу.

Яна бир жиҳат шуки, ушбу ғояни англашнинг ўзи муҳим, деб 
қаралган. Мазкур ғоя қанчалик теран англашилса, сўфийнинг 
зеҳни, шуури, асабларини қдмраб олса, у шунча ўзини дунёдаги 
тафриқа тушунчалардан холи ҳис этади, умуминсонийлик ғоясини 
жамики касратий тушунчалардан устун қўя бошлайди. Унинг 
назарида миллий, диний, ирқий, жинсий ва ҳоказо бўлинишлар 
ортиқча ва арзимас бўлиб кўринади. Унинг учун шарқлик ва 
ғарблик, насроний ва мусулмон, яҳудий ва зардуштий, ҳиндий 
ва хитойлик баробар. Динлар муҳим эмас, динлар дунёвий ўлчов- 
ларга тегишли, шу каби ирқий ва миллий белгилар ҳам. Муҳими — 
руҳ, инсоний руҳнинг поклигидир. Руҳ инсонийликнинг умумий 
белгиловчи фазилатини англатади. Руҳҳамма инсонларни бирлаш- 
тиради. Буни ринди бебок даражасига кўтарилган ошиқ ориф ҳис 
эта олади. «Руҳнинг туркийлик ёки араблик билан иши йўқ», — 
дейди Румий «Маснавийи маънавий» асарида.

Бпбораҳим Машрабнинг мана бу сатрларида ҳам юқоридаги 
маъно акс этган:

Ажаб Мажнун эрурман, дашт ила саҳрога сиғмамдур,
Дилим дарёи нурдур, мавж уруб дунёга сиғмавдир.
Шариат ҳам, тариқат, ҳақиқат, мендадир мавжуд,
Чу султони азалдурман, ки Арш аълоға сиғмамдир.
Мақоми ҳайрат ичра гоҳи худман, гоҳи бехудман,
Жунун бозорида мастманки истиғнога сиғмамдур.
Гаҳ ўрус, гаҳе черкас, гаҳе мўмин, гоҳ тарсоман,
Не кавнайни, миёни «ло»у «иллаллоҳ»ға сиғмамдир. .

Шоир айтмоқчики, Мажнун каби ош иқ кишининг руҳи ма- 
кону — қалбила Илоҳ нури балқиб, порлаб турибди, у икки дунёга 
ҳам сиғмайди, балки икки дунёни, Арши аълони, фалак ва 
малаклар оламини ўз ичига олади. Чунки Мутлақ руҳ— султони 
азап, ҳамма нарса Ундан ва Унга қараб боради, ҳамма нарса 
ўзгаради, У ўэгармайли, ҳамма нарса тугайли, У тугамайди. Инсон

295

лwww.ziyouz.com kutubxonasi



руҳи ҳам покланса, шу хусусиятни касб этади, шариату тариқат, 
ҳақиқат ғояларини ҳам, Қуръону Инжилни ҳам, «Аллоҳдан ўзга 
илоҳ йўқ» калимасини ҳам ўз ичига олади. Сўфиёна тавҳид тушун- 
часи мана шундай кенг қаровли маънога эга. Бундай тушунча ва 
ўлчам қарпшсила «сен ўрус, сен ўзбек», «сен мусулмон, сен кофир» 
деб айирмачилик қилиш нақадар нодонлик, нақадар гўдаклик! 
Балоғатга интил, одамизод, балоғатга эришсанг, Ҳаққа етасан ва 
кўп майда-чуйда тасаввурлар, шу тасаввурлар устига қурилган 
маросиму муомалаларлан халос бўласан!

Румий ва Машрабнинг даъвати шу.

Асосий меэон — одамийлик

Мана шунинг ўзиёқ тасаввуфнинг Илоҳ ва инсон, Инсон руҳи 
ва Мутлақ руҳ, дунё воқеа-ҳодисалари, билим, эътиқод, ҳаёт ва 
абадийлик масалаларига кенг бир нигоҳ билан қараганлигини 
кўрсатиб туради. Бундай сўфийлар мутаассиблик ва ақидапараст- 
лик, тарафкашликларни ёқгирмас эдилар. Аксинча, улар жамики 
дин вакиллари, барча миллату элатларга ҳурмат билан муносабатда 
бўлишни, одамни аввало одамийлик сифатларига қараб эҳтиром 
этиш, қадрлашни тарғиб этганлар.

Тасаввуфни ҳар тарафлама ўрганган инглиз олими Р. Николсон 
бундай ёзади: «Мусулмон бўлиб туриб барча динлар ва мазҳаблар 
билан муроса-мадора қиладиган ва ўзаро кечиримлилик ва меҳри- 
бонлик асосида яшайдиган жами кишилар, агарчи расман сўфий 
бўлмасалар ҳам, лекин улар (амалда) сўфийдирлар» (Доктор Али Асгар 
Жалий. Ирфон асослари ва орифлар. Теҳрон, ҳиж. 1376. —55-бет).

Дарҳақиқат, пешқадам сўфийларнинг ақидаси ҳам, ахлоқи ҳам 
шундай эди. Улар мазҳабпарастликни номуносиб ва Худога хуш 
келмайдиган иллат, деб қараганлар. Чунки барча одамлар — Худо- 
нинг бандаси ва ҳар бир дин Худога олиб борадиган бир йўл. Йўллар 
бир-биридан фарқ қилиши мумкин, лекин йўловчининг нияти, 
мақсади уни бошқа йўловчилар билан яқинлаш тиради. Форс 
шоирларидан бири ёэади:

Ман онро одами донам, ки дорад сийрати некў,
Маро чи маслаҳат бо он, ки ин габр асту он тарсо?

(Мен сийрати яхши бўлган кишини одамий ҳисоблайман, бу 
оташпараст, у насроний, деган сўзлар билан ишим йўқ).

Сўфийларнинг қарашлари бўйича, «ҳар зарра миқдорича Ҳақ 
сари йўл бор» (Ш айх Абу Саид Абул Хайр), ҳеч кимга йўл 
беркитилган эмас. Айрим дин вакилларининг фақат ўз мазҳабини 
«ҳақ йўл», қолганларни «ботил» дейиши ножоиэ. Сўфийлар маз- 
ҳабий керилишни ҳам кибрнинг бир тури, деб қарардилар. Инсон- 
даги худбинлик, ужб (манманлик, керилиш) ва ғурур гуруҳбоэлик,

296

www.ziyouz.com kutubxonasi



демакки мазҳабпарастликда намоён бўлали ва салбий оқибатларга 
олиб келади. Ҳеч кимга на ҳеч бир динга камситиш, таҳқир назари 
билан қарамаслик лозим.

Абу Саид Абул Хайр дейди: «Кимки ўзига бино қўйса, ўзини 
танимаган бўлади ва кимки ўзини танимаса, ўз Худосини ҳам 
танимайди» (Муҳаммад Мунаввар Асрор ут-тавҳид. Теҳрон нашри, 
320-бет). Шу фикр исботи учун Абу Саид Абул Хайр қуйидаги 
ривоятни келтиради:

«Мусога ваҳий келдиким, эй Мусо, Бани Исроилга айт, ўз 
ораларидан энг яхшиларини ажратиб кўрсатсинлар. Ўн кишини 
танладилар. Ваҳий келдиким, бу ўнтадан учтани ажратибтанланглар. 
Уч кишини танладилар. Яна ваҳий келдики, бу учтадан энг яхшини 
танласинлар. Исроил қавми биттани танладилар. Яна ваҳий кел- 
диким, эй Мусо, айтгилки, бу танлаб олинган одамга айтсинлар: 
Бани Исроилнинг энг ёмон одамини танлаб олиб келсин. Ул одам 
тўрт кун муҳлат сўради ва қавмни айланиб чиқа бошлади Тўртинчи 
кун бир қиш лоққа етиб бир одамни кўрдики, фисқу фасод, 
бузуқликда шуҳраттопган эди. Бутун халқундан безор эди. Кўнглида 
шу одамни олиб бориш фикри келди, аммо яна ташқи белгиларга 
қараб одам ҳақила ҳукм чиқариб бўлмайди, балки бу одамнинг 
ҳам бирон фазилати, қадрлашга сазовор жиҳати бордир, деган 
андиша дилидан ўтли. Одамлар гапига қараб, бировни пастга уриш, 
ҳақир ва арзимас деб ҳисоблаш ножоиз. Мени одамлар энг яхши 
киши деб сайлаганларига маҳлиё бўлсам, хато қиламан, деб ўйлади. 
Бошқалар ҳақидаги ҳукмларим тахмин ва гумондир, яхшиси бу 
гумонни ўзимга нисбат бераман, деган қарорга келди ва салласини 
ўзининг бўйнига солиб, Мусонинг олдига келиб леди: ҳар қанча 
изласам ҳам, ўзимдан ёмонроқ кишини топмадим!

Шунда Аллоҳпан ваҳий келлики. *эй Мусо, дегил: ул инсон 
ҳақиқатан ҳам Бани Исроилнинг энг яхшисидир, энг кўп тоат 
қилганлиги учун эмас, балки ўзини ҳаммадан паст ҳисоблагани 
учун шундайдир». (Асрор ут-тавҳид, 86-бет).

Абу Саид Абул Хайрнинг бу ривоятдан чиқарган хулосаси 
(«қиссадан ҳисса») шуки, улуғ орифлар ўзларини эмас, Худони 
кўрадилар, «Худони кўриш ўзни кўриш дан афзал» (Саъдий 
Ш ерозий), деган қоидага амал қилиб, ман мусулмонман, демак, 
энг ашраф одамман, динларнинг энг яхшиси исломдир ва кимки 
исломдан бошқа димда бўлса, уни қабул қилиш ноўрин, деган 
баҳоналар билан халқни безовта қилмайдилар ва ақидапарастликка 
берилмайдилар. Маълум бўладики. мутаассиблик ва ақидапа- 
растлик умуминсоний ахлоққа зил келадиган нуқсондир, у юксак 
маънавий камолотга жиддий тўсқинлик қилади, яъни бани 
башарни яхши кўриш, дўст-биродар тутиш, демак, халқлар, мил- 
лат ва қавмлар орасида ҳамжиҳатлик ўрнатиш, тинчликда, ўзаро

297

www.ziyouz.com kutubxonasi



баҳрамандлик қонуни бўйича яшашга халақит беради. Ҳар ким 
ўзи хуш кўрган йўл ва маросим билан Худога бандаликни изҳор 
этади, Худони қалбида олиб юради. Мақсад Худога интилиш ва 
Уни севиш, ахлоқ ва афъолни Унга қараб ростлаш экан, йўл ва 
йўриқларнинг хилма-хиллиги муҳим эмас. Ш аклга қараманг, 
моҳиятга қаранг. Моҳият ва мақсад эса —ягона. Ана шу ягона мақсад 
биэнинг пок ниятларимизни бирлаштиради ва Ягона вужуд васлига 
муяссар этади. Сўфийларнинг ақиласи шу эди..

Шундай қилиб, ирфон:
Биринчидан. дунёвий ва илоҳий илмларни, шариат, тариқат 

илми билан бирга, фалсафа ва ҳикматни қамраб олиб, раиионал 
(ақлий) ва иррационал (важдий, лалуний) билиш усулларини 
қўшли, инсон тафаккури сарҳалларини кенгайтирли.

Иккинчидан. маърифатни ахлоқий покланиш, риёзат билан 
уэвий боғлади. Яъни инсон ҳам зоҳиран, ҳам ботинан покланса, 
қрнчалик ахлоқий фазилат касб этса, у илм-маърифатга шунча 
кўпроқ интилади ва бу соҳада ютуқларга эришади. «Ахлоқий 
фазилат эгаси бўлмай туриб, маърифат ва билим эгаси бўлиш 
мумкин эмас» (Ф оробий), деган қараш ориф лар, файласуф 
олимлар, уламои киромнинг асосий талаби эди.

Учинчидан. маърифат ва ихлос, сидқу сафо ўзаро чамбарчас 
боғлиқ деб эълон қилинли. Ихлос — покланиш ва тавбанинг боши. 
Ихпос риё ва юзакилик, манфаатпарастлик, кўзбўямачилик каби 
салбий хислат ва одатларни рад этади. Ихлос одамни самимий, 
тўғрисўэ, ҳақгўй этади. Ростлик ва покликка ихлоси бўлмаган 
одамнинг Худога тоати ҳам ёлғон ва риёдир, дейди сўфийлар.

Албатта, ихлос, сидқу сафо, ростгўйлик, вафо, саховат ва му- 
рувват каби нажиб инсоний хислатларни улуғлаш тасаввуфгача 
ҳам бор эди. Аслида бу илғор қарашлар жами мутафаккир ва 
донишмандлар асарлари, набиларнинг сўэлари, муқаддас китоб- 
ларда мавжуд қоида ва талаб бўлиб, аалоддан авлодга ривожланиб 
келган. Аммо тасаввуф аҳли бу талабларни худосеварлик ва комил- 
лик тушунчалари билан қўшиб, олдинги маррага олиб чиқдилар 
ва янги куч билан қизғин тарғиб этдилар.

Туртинчидан шуки, Худога сидқидил билан интилиш руҳни 
юксалтиради ва унга ҳуррият бағишлаб, маэҳабий айирмачиликлар, 
мутаассиблик, ўзга динларга тоқат қилолмаслик каби салбий кай- 
фиятдан халос этади. Инсон қанчалик маърифатли бўлса, у шунча 
инсонийдир ва барча одамларда инсоний фазилатларни қадрлай- 
диган бўлади, бутун оламга муҳаббат билан муносабат кўрсатади.

Хуллас, илм, ихлос, муҳаббат, комиллик инсонларни яқин- 
лаштиради, дўстлаштиради. Ирфон мана шу жиҳати билан кучли 
маънавий тарбия қуроли бўлиб келди ва ҳозир ҳам шу миссияни 
адо этмоқда.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ДАРВЕШ АХЛОҚИ ТАЪРИФИДА

Алишер Навоий асарларининг тўлиқ ҳолла йигирма жилд 
ҳажмида нашр этилиш и бой маънавий меросимизни тиклаш 
соҳасида қўлга киритилган улкан ютуқ бўлди. Чунки ўтган аср 
давомида улуғ шоир асарлари бир неча бор турли кўринишла чоп 
этилган бўлса-да, бироқ шўролар мафкураси тазйиқи туфайли бу 
бебаҳо хазина ҳар хил қисқартириш ва рандалашларга учраб, 
китобхонлар қўлига яхлит ҳолла бориб етмади, натижала Навоий 
ижодининг ҳамма чашмаларидан баҳраманд бўла олмадик. Йигирма 
жиддлик нашрнинг юзага келишида муҳтарам устоздар П. Шамсиев 
ва Ҳ. Сулаймонлардан тортиб, С. Ғаниева, М Мирзааҳмедова, 
И. Шамсимуҳамедов, И. Ҳаққулов, С. Рафиддинов, Қ. Эргашев 
каби заҳматкаш навоийш уносларимизнинг бир неча авлоди 
меҳнати сингган.

Йигирма жилдлик нафақат кенг китобхонлар оммасини На- 
воийнинг ўлмас мероси билан тўлиқтаништиришга имкон беради, 
балки улуғ шоир ва мутафаккир ижодини тадқиқ этувчилар учун 
ҳам қимматбаҳо манба бўлиб хиэмат қилади. Энг аввало, ҳазрат 
Навоийнинг ислом ва тасаввуфга таянган дунёқараши яхлит бир 
тизим сифатида намоен бўлди, Н авоий гум анизм ининг туб 
иддизлари очилди. Навоий ижоди кўп қиррали, кўп қатламли, 
ранг-баранг ва ғоят теран фалсафий мушоҳадалар, инсониятни 
асрлар давомида қийнаб келган муаммо ва дардлар ила йўғрилгани, 
инсон қисмати, унинг камолоти учун қайғуриш унинг бош 
концепцияси, ардоқли орзу-армони экани тўла аёнлашди.

Навоий донишманд Ш арқнинг улуғ ва мумтоз мутафаккнри, 
Уйғониш даври даҳоси экан, унда беназир шоирлик истеадоди, 
тил гўзаллиги, ифода мўъжизакорлиги, тафаккур теранлиги му- 
жассам ва бу унинг ҳар бир асари, ҳар бир сатрида ярқ этиб порлаб 
туради. Навоийнинг ҳар бир байти — бир ҳикмат, бир дурдона. 
Шу билан бирга, Навоий улуғ Муаллим, ахлоқ Муаллими. Хоҳ 
эпик асарлари, хоҳ лирик ёки насрий асарларида бўлсин, улуғ 
адиб биринчи навбатда инсондаги салбий хислатларни кўзгуда 
акс этгиргандай кўрсатиб, нажиб эзгу хислатлар, фазилатларни

299

www.ziyouz.com kutubxonasi



эгаллашга чорлайди. Жаннатдан қувилган Одам Ато авлоди яна 
покланиб, уэ асл Ватани — Парвардигор ҳузурига қайтиши керак. 
Навоий ана шу мавқедан туриб, ислом, имон, тавҳид, шариат ва 
тариқат масалаларини қаламга олади. Шу нуқгаи назардан дар- 
вешлик сулукини бу мартабага эришишнинг энг тўғри ва мақбул 
йўли, деб билади. Навоий дарвеш ҳам, суфий ҳам бўлмаган, аммо 
Жомий ҳазратлари қайд этганидай, у «дарвешлар муҳиби (дўсти) 
ва бу тоифанинг дилдан ихлосманди»дир. Навоий учун дарвеш 
поклик ва маънавий камолот идеали, Комил инсон. Унинг деярли 
барча асарларида дарвеш, ориф инсонлар ахлоқи ҳақида фикрлар 
бор. Ҳатто «Хамса»нинг темурий шаҳэодаларга бағишланган насиҳат 
бобларида ҳам дарвешлик хислатларини олий бир илоҳий фазилат 
сифатида намуна-ибрат қилиб кўрсатади. Унинг соф тасаввуфий 
асарлари ҳисобланган «Насойим ул-муҳаббат» ва «Лисон ут-тайр»да 
дарвешлар сийрати, ҳамида хулқ-атвор ва жавонмардлик хусусият- 
лари таъриф-тавсиф этилади, турли шайхларнинг ҳаёти билан 
боғлиқ ҳикоятларни келтириб, фикрларини мустаҳкамлайди.

«Насойим ул-муҳаббат» муқаддимасида бу тоифа вакилларида 
кўринган тавозеъ, қаноат, ҳилм, сидқу сафо, Аллоҳ ҳукмига исён 
қилмасдан розиликда истиқоматда бўлиш каби нажиб фазилатлар 
ҳақида тўлқинланиб ёзади. Шундай таъриф-тавсифни «Маҳбуб ул- 
қулуб» («Қалбларнинг севгани») асарида ҳам учратамиз. Бу ерда 
Навоий дарвешлар ахлоқи масаласига кенгроқ тўхталган.

Маъдумки, «Маҳбуб ул-қулуб» — хулосавий асар. Яъни муаллиф 
умрининг охирила бутун ижодида ифодаланган ғояларни қисқа- 
қисқа қилиб, ўқувчи хотирасида нақшланиб қоладиган сажли- 
ҳикматли жумлалар орқали баён этиб чиқади. Асосий мақсад — 
инсонларни огоҳлантириш, ёмон хулқ-атвордан нафратлантириб, 
яхши ахлоққа қайтариш. Шу боис Навоий ёмон хислатларни кескин 
оҳангда, ҳатто аччиқ бир ҳажвий услубда мазаммат этади, нафрат 
ва жирканишга сазовор этувчи ташбеҳ — тасвирлар қўллайди. Яхши 
сифатларни эса, хуш ёқадиган ва ўқувчининг меҳрини қўэғатадиган 
иборалар билан безайди, ўзининг ижобий муносабати, муҳабба- 
тини аниқсездиради. Асарнинг баъзи фасллари бошдан охиригача 
таъриф-тавсиф йўсинида ёзилган (масалан, «Одил подшоҳлар 
зикри», «дарвешлар зикри» каби) бўлса, баъзиларида салбий ва 
ижобий хислатлар қиёсланади, баъэиларида эса бошдан-охиригача 
танбеҳ, таъна ва танқид руҳи ҳукмрон. Айтиш керакки, «Маҳбуб 
ул-қулуб*да бошдан — охиригача танқидий руҳда ёзилган фасллар 
кўпроқ, шу боис бу асарни маълум даражада Навоий сатирасининг 
намунаси деса бўлади.

Аммо, айтиб ўтилганидай, софдил дарвешларга бағишланган 
қисм ва фаслларда салбий таърифлар эмас, балки ижобий сифатлар 
биёни, аниқроғи тасаввуф ғоялари таҳлили етакчилик қилади.

300

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Маҳбуб ул-қулуб» уч қисмдан иборат: биринчи қисмда турли 
ижтимоий табақалар ахлоқи ҳақида сўз борса, иккинчи қисмда 
дарвеш ва орифлар хулқу одоби, тариқат талаблари хусусида фикр 
юритилади (айни шу қисм аввалги нашрларда тушириб қолди- 
рилган эди), учинчи қисм эса «танбеҳ»лардан иборат, яъни 
инсонни тубанлаштирувчи турли нуқсонлар кўрсатиб ўтилади.

Ларвешлар ҳақида биринчи қисм охирида ҳам тухтаб ўтилган 
Тўғрироғи, Навоий қирқ фаслдан иборат биринчи қисмнинг 
охирги — қирқинчи фаслини «Дарвешлар зикрида» деб номлаган. 
Бу ерда дарвеш , ринд («харобот аҳли») ижтимоий тоифалар 
сифатида олиб қаралади, шу каби фирибгар, риёйи шайхлар 
жамиятда шаклланиб қолган бир зарарли унсурлар сифатида қатгиқ 
танқид остига олинади.

Асарнинг иккинчи қисми ўн бобдан иборат, ҳар бир боб охи- 
рида бир шеърий ларча (байт, қитъа, рубоий), сўнгра муносиб 
бир ҳикоят келтирилиб, у ҳам яна шеърий ҳикмат билан якун- 
ланади.

Демак, иккинчи боб ўз мазмуни, оҳанг-услуби, композицион 
тузилиши билан қолган икки бобдан ажралиб туради. Навоий ўн 
бобда тариқатда мавжуд қуйидаги ўн асосий тушунча — рукнлар 
ҳақида фикр юритади: Тавба, Зуҳд, Таваккул, Кдноат, Сабр, 
Тавозуъ ва Алаб, Зикр, Таважжуҳ, Ризо ва Ишқ.

Алишер Навоий ушбу ўн рукн талабларини лўнда ва ифодали 
тилда тушунтиради, бу тапаблар нима учун қўйилади ва улар қандай 
қилиб дарвеш сифатига айланиши мумкинлигини ҳам шарҳлаб 
беради. Ушбу қарашлар Алишер Навоийнинг тарикдт ва тасаввуф 
асосларини нақадар теран билганини кўрсатади.

Турли сифатларнинг ўзаро вобасталиги, тариқат йўлига кирган 
одам (солик)нинг ишни нимадан бошлаб, нима билан тугатиши, 
Улуғ Тангри даргоҳига мушарраф бўлган зотлар сийрату сурати, 
зоҳиру ботинида кўринадиган ҳолатлар ва феъллар батафсил баён 
этилади.

Бироқ булар ҳақида кенгроқ тўхтаб ўтишдан олдин асарнинг 
биринчи қисмидаги «Дарвешлар зикрида» фаслини таҳдил қилиб 
кўрайлик. Фаслнинг насрий қисмини тўлиқ келтирамиз: «Дарвеш 
улдурким, бўлғай ризоандеш, агар ичида бўлса юз неш, тоши 
бўлғай марҳамойин ва мапоматкеш. Дарвеш керакким сидқу фано 
тариқин тузгай ўзин нечукки бор, андоқ кўргузгай. Аноният 
ғилзатиға қаттиқ риёзатлар била сафо бермиш бўлғай ва нафсоният 
шидцатидин азим мужоҳидалар била чиқиб, фарқтариқиға кирмиш 
бўлғай ва фано доруламони жамоатхонасиға етмиш бўлғай. 
Ҳиммати назариға мосивуллоҳи номавжуд, балки Вужуди мутлақ- 
дин ўзга барча нобуд. Ичи тоши била мувофиқ, балки ортиғроқ, 
ботини зоҳири била мусовий, балки ёруғроқ. Агар эоҳирида ботин

301

www.ziyouz.com kutubxonasi



ихфоси учун кўрунса, анлин муроле бўлса маломаткашлиқ. Ботини 
софи-зоҳир тийралиги кони мунофий. Дарвеш тўни йиртуқандоқ- 
турурким, ганжи макони бузуқ. Саро аҳли жаҳонла анлоқгурурким, 
Фарилун ганжи вайронла.

Маъни аҳли ҳақиқати махфий ва сурат аҳлининг лаъви ва 
лаъвати ҳақиқатда бемаъни. Эронлар ҳоллари суратин ёшурубтурлар 
ва маломат суратида наъли бозгуна урубтурлар ва зоҳирлари 
биносин бузубтурлар ва ботинлари асосин туэубтурлар. Қазолин 
не келса, ўзларин ризоға ёсобтурлар ва олам аҳлининг қаттиқ 
ранжу ирик маломатиға чидаблурлар. Емак — ичмаклин кечиб- 
лурлар, Ҳақ ризосин истарла ғам еб ва қон ичибдурлар. Ризову 
таслим зовияси — мақомлари, фано бодиясида оромлари. Адабу 
тавозеъ аларға кеш, душману дўстиға некандеш. Бу сифату' ойин 
била бўлғон эрур дарвеш» (Ашшер Навоий. МАТ, 14-жилд, 46-47- 
бетлар).

Ўқувчиларга тушунарли бўлсин учун Навоий жумлаларини 
ҳозирги ўзбек адабий тилида соддароқ қилиб баён этамиз: «Дарвеш 
шундай одамки, унинг фикру зикри Хуло риэолиги билан банд 
бўлади, агар унинг ичида юз дард бўлса ҳам, ташқариси малҳам 
каби мулойим (ва ш иф обахш ) бўлади, одам ларинг таъна- 
мапоматига парво қилмайди (I). Дарвеш садоқат ва фано (Худо 
нурига ғарқ бўлиб йўқолиш) йўлини тузган, ўзи қандай бўлса, 
шундай кўриниш и лозим бўлган одамдир (2). У манманлик 
ғализликларини қаттиқ ажзу риёзатлар билан ювиб, (қалбини) 
софлаган ва нафсу ҳаво шиддатини қатгиқ курашлар билан енгиб, 
фақр йўлига кирган ҳамда фанонинг хавфу хатарсиз жамиятига 
етган киши бўлсин (3). Ҳиммати назарида дунёнинг бор ташвиши 
ва бойликлари арзимас, йўқдай бўлиб кўринса, балки Мутлақ 
вужуд (Аллоҳ)дан ўзга вужуд унинг учун батамом кўринмаса (4). 
Ички олами ташқи олами билан мувофиқ, балки ички олами 
ортиқроқ балқиб турса ва ботини зоҳири билан баробар, балки 
ботини нури ёруқроқ порлаб турса (5). Агар зоҳирила ботинининг 
хавфи учун нимадир кўринса, бу унинг маломаткашлиги мақсади 
учун бўлса (6). Ботиннинг сафоси зоҳирининг қоронғилигини рад 
этади (7).

Дарвешнинг тўни йиртиқ, бу ганж беркитилган жой вайрона 
бўлганидай гап (8). Чунки сафо аҳлининг жаҳондаги мавқеи худди 
Фаридун подшоҳнинг хазинаси вайронада (яшириб кўйилган- 
дай)дир. (9). Маъни аҳлининг ҳақиқзти — сирлари махфий ва сурат 
аҳлининг ҳақиқий даъвоси (манманлиги) ва даъватлари ҳақиқатда 
бемаъни (10). Мардлар (дарвешлар) суратларини яширадилар ва 
маломатий кўринишида тескари муҳр уриб, зоҳирлари биносини 
бузиб, ботинлари пойдеворини тузатибдирлар (11). Тақдири азалдан 
нима келса, рози бўладилар ва олам аҳлининг қаттиқ ранжу

302

www.ziyouz.com kutubxonasi



азобига, таъна-надоматларига чидайдилар (12). Ортиқча емоқ- 
ичмоқдан воз кечиб, Ҳақнинг розилигини қозониш учун ғам еб, 
қон ютадилар (13). Уларнинг мақомлари (шу боис) — ризо ва 
таслим, ором оладиган жойлари — фано дашти (14). Уларнинг одат- 
лари — адаб ва тавозеъ, дусту душманга яхшиликни исташлир (15). 
Ушбу сифат ва қоидалар билан безанган одам дарвешдир (16).

Алишер Навоий жумлаларининг охирига рақам қўйиб чиқиш- 
дан мақсадимиз дарвеш ҳақидаги ушбу таъриф-тавсифлар (харак- 
теристика)нинг ҳар бири алоҳида бир муҳрдай фикрда нақшланиши 
ва айни чоқда занжирдай кетма-кет тизилиб, бир-бирини давом 
эттирган ҳолда яхлит бир баённома ҳосил қилганини таъкид- 
лашдир.

Ҳар бир жумлада дарвешнинг бир хислати баён этилади ва бу 
хислатлар йиғилиб, бир-бирини тўлдиради, изоҳлаб-қувватлаб 
келади.

Чунончи, биринчи жумлада Худонинг тақдирига ризолик ва 
маломатийлик, иккинчи жумлада фонивашлик, учинчи жумлада 
риёзат билан покланиш, фақр мартабасини эгаллаш, тўртинчи 
жумлада Аллоҳ сари интилишда улуғ ҳиммат кўрсатиб, жамики 
дунёвий ишлар ва ташвишлардан холи бўлиш, бешинчи жумлада 
ички ва ташқи оламнинг мувофиқлиги, ички оламнинг порлаб, 
одамлар қалбига нури илоҳий ҳадя этиши хусусида сўз боради.

Шу зайдда Навоий ботин ва зоҳирни қиёслашни давом эттириб, 
дарвеш ботинининг нури сафоси, жозибадорлиги ҳақидаги фикрни 
такрор бўлса ҳам қайта-қайта таъкидлайди. Зеро, Навоий дарвеш 
ахлоқи деганда, ташқи кўриниш, кийиниш  ва юриш-туришга 
эмас, балки унинг қанчалик илоҳий хислатлар касб этгани, эзгулик 
оламига ошнолигига эътибор беради. Дарвешман деб даъво қила- 
диган одам дарвеш эмас, балки манман ва кибрга берилган 
одамдир, дейди шоир. Дарвеш Илоҳ йўлида қийинчиликларга 
чидайдиган, ахлоқининг асосини дўсту душманга бирдай раҳм- 
шафқат кўрсатиш, қуёш сингари ҳаммага бирдай нури сафо тара- 
тиш ташкил этадиган одамдир. У тавозеъ ва адабда барчага намуна 
бўлмоғи лозим. Ана шундай одам ризо ва таслим, фано ва тамкин 
мақомига кўтарила олади.

Кўринадики, Навоий дарвеш ахлоқи таърифида маломатийлик 
хусусиятига алоҳида эътибор берган. Маломатия оқими тарафдор- 
лари ташқи кўринишларини иложи борича хунук қилиб кўрсатиш 
ва ҳатто одамлар нафратланадиган, маломату надомат қиладиган 
ҳаракатларни намоён этардилар. Бу билан улар: «Халқбизни қанча 
маломат қилса, биз Ҳақ наздида шунча эътибор қозонамиз», — 
деб ўйлардилар. Улар орасида гадойлар, қаландарлар ҳам бўлган. 
Албатта, Навоий маломагиянинг бундай ифротий (ҳаддан зиёд) 
қилиқларини маъқулловчилардан эмас. Аммо, маломатийларнинг

303

www.ziyouz.com kutubxonasi



ташқи оламини хароб қилиб кўрсатиб, н и ҳ о я т д а  камтаринлик, 
хокисорлик сифатларини намоён этишларини маъқул леб билади. 
Унинг таърифига кўра, дарвешнинг ботини бир хазина бўлса, 
унинг зоҳири шу хазина кўмилган вайрона кабилир. (Бунда қадимги 
шоҳларнинг хаэиналари вайроналар ичига яширинган бўлади, 
деган ривоятга ишора қилинмоқда). Дарвешнинг маломаткашлиги — 
унинг дардмандлиги, Ҳақаан ва халқаан нима келса рози бўлиб 
чидашида кўринади. Дарвешнинг бутун вужуди, вужудигина эмас, 
жону жаҳони, ақлу шуури Аллоҳ вужудига сингиб кетган, шу боис 
у оламни унутгандай бўлиб қолиши керак.

Навоий тавсифномаси, шундай қилиб, қуйидаги тушунчаларга 
асосланган: ризо, аноният, сафо, фақр, фано, ҳиммат, зоҳир, 
ботин, сурат, маъно, сир, қазо, мосиваллоҳ. Ушбу истилоҳлар 
тасаввуф адабиётларида ишлатилиб келинади ва уларнинг ҳар бири 
ўз таърифига эга. Бу ўринда мазкур истилоҳларга шарҳ бермоқчи 
эмасмиз. Бироқ шуни айтиш ж оизки, Навоий таърифида бу 
истилоҳлар мазмун ва маъносига кўра ўзаро бир-бирини изоҳлаб 
келади Ч унончи риёэат, риэо, саф о, ф ақр, ф ано, ҳиммат 
истилоҳларини олиб кўрайлик. Қалб софлиги (сафо)сиз фақрга 
эриш иб бўлмайди, ўз навбатида, фақр дунёу уқбони писанд 
қилмайдиган ҳимматбаланд одам насибасидир. Фақр мақомини 
эгаллаган киши Аллоҳ ризолигига эришади ва фано мартабасини 
забт этади.

Шундай қилиб: ҳиммат — риёзат — сафо — фақр - ризо -  фано.
Бу ижобий хислатлар силсиласи аноният (манманлик), сурат- 

парастлик, зоҳирбинлик мосиваллоҳ (Аллоҳнинг ғайри)ни инкор 
этади, ботиний олам — маънавият оламини ривожлантиришни 
талаб қилади. Дарвешнинг сиру асрори, хориқулодда ҳолатлари 
ҳам унинт фақру фанога қанчалик яқинлиги билан белгиланади. 
Навоий «маъни аҳлининг ҳақиқати махфий», дейиш билан, бирин- 
чидан, буни дарвеш сифатларилан бир деб билса, иккинчидан, 
дарвеш қалбида кечадиган туйғулар, илоҳий асрорни ҳамма ҳам 
билиши шарт эмас, деган фикрни бштдиради. Зеро, авом бу сирни 
англашдан ожиз. Хослар сирини хослар идрок этади.

Алишер Навоий учун бундай инсон олий бир идеал. Бундай 
кишиларни у ҳаётда кўриб, улар суҳбати нуридан баҳраманд бўлган 
эди. Чунончи, Навоий назарида устози Абдураҳмон Жомий ва «ато 
ўрнида атоликвқилган Саййид Ҳасан Ардашер шундай сифатларга 
лойиқ одамлар эдилар. Саййил Ҳасан Ардашернинг лақаби ҳам 
«дарвеш» эди. Навоий бу икки мўътабар зот ҳақида асар ёзиб, 
уларнинг нажиб хислатларини элга намуна қилиб кўрсатди. Ал- 
батта, бу хислатларнинг бир қанчаси (масалан, хокисорлик, одоб- 
лилик, хуштавозеъ бўлиш) бошқа одамларда ҳам мавжуд. Лекин 
дарвештабиат инсонларда бундай хислатлар жамланиб, мукаммал

304

www.ziyouz.com kutubxonasi



ҳолида намоён бўлади ва илоҳий маъно касб этади. Натиждда улар 
эл орасида алоҳида ажралиб турадилар.

Албатга, бошқа Ш арқ мутафаккирлари каби, Навоий қараш- 
ларида ҳам мутлақлаштириш, идеаллаштириш бор. Аммо начора, 
идеаплаштирмай, илоҳийлаштирмай одамлар ахлоқига таъсир 
қилиш қийин. Мақсад ҳаётни туэатиш экан, буни маъқул деб 
билмоқ лозим.

Апишер Навоий «Маҳбуб ул-қулуб»нинг иккинчи қисмида 
дарвеш сифатларига яна қайтади. Юқорида қайд этилганидай, бу 
қисм тўлиқ ҳолда тариқат талаблари баёнига бағишланган ва у 
«ҳамида афъол ва замима хисол хосиятида» (яхши феъллар ва 
ёмон хислатлар хусусида) деб номланади. Агар биринчи қисмнинг 
қирқинчи фаслида умуман дарвеш ахлоқи таърифланган бўлса, 
иккинчи қисмнинг ўн бобида ана шу ахлоққа муяссар бўлиш 
йўллари ва усуллари, бунга талабгор одамнинг амал қилиши шарт 
бўлган қоидалари хусусида фикр юритилади. Биринчи қисмда зикр 
этилган истилоҳаарни бу ерда ҳам учратамиз. Лекин уларга юк- 
латилган мазмун кенф оқва уларнинг шарҳи бунда батафсилроқдир.

Иккинчи қисмида дарвеш хислатларини баён этиш, уқтириш 
баробарида таҳлил ва тадқиқ ҳам бор. Масалан, «Тавба зикрида» 
деган биринчи бобни олиб кўрайлик. Тавба ш ариатда ҳам, 
тариқатда ҳам бор Шариатда у вожиб (керакли), тариқатда эса 
шарт деб қаралади. Тасаввуф луғатларида тавба руҳнинг бедорлиги 
деб изоҳланади. Ҳатго тавбани инсон руҳининг биринчи исёни 
(яъни гуноҳга қарши чиқиши) деб талқин қиладилар.

Алишер Навоий ҳам тавбани шунга яқин тарзда тушунтиради. 
Яъни тавба — бу огоҳлик: «Тавбаи ҳақиқий мазмумий афъол қабо- 
ҳатиға муталлеъ бўлмоқцур ва тавфиқи рафиқ бўлиб, ул афъолдин 
ижтиноб қилмоқдир» (Ҳақиқий тавба нафратга сазовор ёмон 
феъллар қабоҳатидан хабардор бўлмоқ ва тавфиқ билан дўстлашиб, 
бундай феъллардан сақданишдир) (14-жилд, 47-бет).

Демак, одам ғафлатдан уйғониб, ёмон феълининг ёмонлигини 
англаб етади ва бундай феълдан нафратлана бошлайди, кўнглида 
илоҳий, эзгу ишларга муҳаббат кўзғалади. Шунда аввалги феълу 
атвордан қайтади, янги инсоний сифатга қадам қўяди. Шундай 
қилиб, тавба — тариқатнинг боши, агар у ҳақиқий бўлса, солик 
(йўловчи) улуғ мақсад ва ният билан ўэини поклашга киришади, 
ўз нафси, ношоиста хислатлари билан жангга шайланади. Навоий 
езадики, тавба «Ҳақпин нажот вақти етмагилур ва банда нафс 
мутобаатин (тобеълигини) тарк этмагидур*.

Бироқ бу улуғ саодат ҳар кимга ҳам насиб бўлмайди («Бу гавҳари 
шабчироғ ҳар тийра рўэгор лойиқи эмас»). Латиф табиатли одамлар 
йўлдан озса, уларда «ғариб ҳолат» воқеъ бўлиб, нафснинг эиндо- 
нидан оэод бўлишга иноят оладилар.

20 — Тасаввуф 305

www.ziyouz.com kutubxonasi



Алишер Навоий тавбани қалбила покланишга эҳтиёж сезган 
одамнинг руҳий изтироби ва руҳоният оламига қайтиши деб 
ҳисоблайди: «Чун огоҳ бўлди ҳаётидин ториққай ва уёт дуди 
димоғидин чиққай... ноҳомвор афъолиға анжом берғай (тугатади) 
ва бировнинг бероҳлиғидин чиқиб, ҳақиқат йўлиға киргай* (14- 
жилд, 48-бет).

Тавба ҳақиқий бўлса, тариқатига кирган киши илоҳий фазлу 
камол ва файзу футуҳ қозониш учун муршиди комил раҳна- 
молигида тариқат талабларини сидқидилдан адо эта бошлайди. 
«Маҳбуб ул-қулуб* асарининг иккинчи қисмида ана шу руҳий 
маънавий сайру сулук қоилалари ёритилади. Унга кўра, солик зуҳду 
тақвода мустаҳкам туриб, қазову қадар ҳукмига кўниши ва таваккул 
водийсида муқим бўлиш и, там а-истаклардан  кечиб, қаноат 
ганжини энг улуғ бойлик ҳисоблаши, тану жони қийналса ҳам 
«сабр саҳросида» ўзини тоблаб, бадан изтиробини руҳ роҳати дея, 
ўэи ва Парвардигор орасидаги тўсиқларни мардонавор енгиб ўтиб, 
саодатли манзилларга етиши лозим. «Зуҳд дунё орзуларидин кечмак 
ва... молу жоҳ хаёли риштасин кўнгилдин узмақдир» (14-жилд, 
49-бет). Шу каби бошни риёи (мунофиқлик), саждага қўймаслик, 
кўзни ношаръий ишлардан, қулоқни ёмон сўзлардан, қўлни гуноҳ 
ишлардан, оёқни ёмон жойларга боришдан сақлаш, ҳаром нарса- 
лардан парҳез, нафсни тийиш ҳам эуҳдга киради.

Таваккулнинг асоси эса «Ҳақ хони (дастурхони) неъматидан 
баҳра олиш, барча ишнинг сабаби аввало, розиқу карим Тангридан 
деб билиш, бергувчи ҳам, олувчи ҳам Ўзи, «Ўзига сиғиниб, унинг 
Ўзидангина мадад сўраш* («Фотиҳа» сураси, 4-оят)дир. Рўзи учун 
ғам емасдан, ризқнинг озу кўплигига эътибор қилмаслик, барча 
ҳолда Тангрига таянишдир. Шунга одатланган ва буни ўз ахлоқига 
айлантирган одам, албатта, қаноатли, сабрли бўлали ва рози- 
ризоликда яшайди. Қаноатнинг тескариси тамагирлик, очкўзлиқдир. 
Одам табиатан дунё ҳирси, молу мулк йиғишга берилган манжудот. 
Пайғамбаримиз ҳадислари борки: «Агар сизларга бир водий тўла 
жавоҳир берсам, яна бир водий олтин-кумуш талаб қиласизлар». 
Ҳа, очкўэдик, ҳирс ва ҳасад инсоннинг ҳалок этувчи, маънавий 
оламдан чандон узоқлаштирувчи ношоиста хислатлардир. Қаноат 
ана шу фалокатлардан нажот топиш йўли. Шу боис Навоий: «Қонеъ 
дарвешнинг қуруқ нони томеъ (тамагир) шоҳнинг хитойи хони 
(дастурхони)дин хўброқдир», — деб ёзади(54-бет). Тамагирлик 
иккита нохуш сифат — лаимлик ва мудбирлик (бадбахтлик)ни 
вужудга келтирадики, «ул мундин ёмон ва бу ондин ёмон, икка- 
ласи ёмондин ёмон» (55-бет). Қаноат кишини хотиржам, осойишта 
ва шарафли этади. Қаноатли одамнинг кўнгли ҳам, кўзи ҳам тўқ, 
энг муҳими шуки, унинг фикру хаёли, мақсад-муддаоси дунё 
бойлиги билан эмас, Илоҳ билан банд бўлади.

306

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шу тариқа, асарнинг ўн бобила баён этилган қарашлар ва 
муҳокамалар замирида дунё ва уқбо, руҳ ва нафс, халқ ва Ҳақ 
тушунчалари ўзаро қиёсланали Мазкур тушунчаларни бундай зид 
қўйиб тадқиқ этишдан мақсад инсон зотини унинг табиий тийнати 
билан боғлиқ эҳтиёжларини буткул маҳв этишга чорлаш эмас, 
бапки ана шу табиий тийнат қобиғида абадий қолиб кетмасдан, 
руҳий илоҳий тийнатни устувор қилиб, юксалиш ғоясини зичлаб 
тарғиб қилишдир. Дарвеш шундай хислатни эгаллаган одам, шу 
боис у Ҳақ васлига восил киши деб қаралган.

Аммо бу ўринла бир масалага ойдинлик киритмасак бўлмайди. 
Бу Н авоийнинг зуҳд ва зоҳидлик тушунчаларига муносабати 
масаласидир. Маълумки, Алишер Навоий ўзининг лирик асар- 
ларида зуҳд ва зоҳидликни рад этади. Зоҳид ошиқнинг душмани, 
қарама-қарш и турадиган одам, деб қаралган. Навоий машҳур 
ғазалларидан бирида: «Тасаввуф эмас зуҳду тақвою тоат», — деб 
айтади. Яъни зуҳд, тақво, тоат-ибодатнинг ўзи билан чекланган 
одам ҳали сўфий ёки ориф эмас.

Шундай бўлгач, улуғ мутафаккир нега «Маҳбуб ул-қулуб»да 
зуҳдга бир боб ажратиб, буни дарвеш ликнинг шартларидан 
ҳисоблади, деган савол пайдо бўлиши табиий. Ёки шоир Навоий 
билан мутафаккир Навоий орасида зиддият йўқмикин, деган 
андишага ҳам бориш мумкин.

Аслида бундай эмас Зуҳд — тариқат талабларидан бири. Қатьий 
тақво ва парҳезни сақламаган одам тариқатда муваффақият 
қозонмайди. Аммо ҳамма гап шунлаки, зуҳд тариқатнинг ҳам, 
тасаввуфнинг ҳам қуйи босқичи, яна аниқроқ айтсак, тариқатни 
шариат билан боғлайдиган ҳалқа. Агар солик фақат зуҳднинг ўзи 
билан чекланса, у, дарҳақиқат, чин сўфий бўла олмайди. Тақво 
бир пойдевор бўлса, бу пойдевор устига ҳол мартабасидаги кашфу 
каромат, муроқаба ва мушоҳада қобилиятлари тикланиб, ривож- 
ланиши керак. Буни эса иш қ ва ошиқлик орқапи қозониш мумкин. 
Айни шунинг учун ҳам Навоий «Маҳбуб ул- қулуб» асаридаги 
иккинчи қисмнинг ўнинчи — охирги бобини «ишқ зикрида» деб 
номлаган.

Навоий иш қ таърифида бошқа асарларида ҳам тўхтаб ўтган ва 
ҳар галгидай ишқни васф этганда учқун, олов, қуёш, ўт, аланга, 
денгиз, аждарҳо, ой, шуъла, каби ташбеҳларни қўллайди. «Маҳбуб 
ул-қулуб»даги таъриф бундай бошланади:

«Ишқахтаредур дурахшанда, башарият кўзи нуру сафоси андин 
ва гавҳаредур рахшанда, инсоният тожининг зебу баҳоси андин. 
Меҳредур толеъ — маҳзун хотирлар хористони андин гулшан ва 
бадредур ломеъ — тийра кўнгуллар шабистони андин равшан» (14- 
жилд, 65-бет). Яъни: «Ишқчарақлаб турган юлдуздурки, башарият 
кўзининг нури, равшанлиги ундан ва шундай порловчи гавҳар-

307

www.ziyouz.com kutubxonasi



дурки, инсонийлик тожининг зийнати ва баҳоси ундандир. У бир 
порлоқ қуёш бўлиб, ҳазин лилларнинг тиканакзорини гулшанга 
айлантира олади ва тўлин ойдирки, қоронғи кўнгиллар кечасини 
равшан қила олади».

Бу ўринда ишқ илоҳий тажаллий маъносида талқин этилмоқда. 
Илоҳ тажаллийсидан барча мавжудот нурафшон бўлади, одам 
одамийлик ҳақиқатини билиб олиб, ўз баҳоси — қадру қиймати, 
маъну шарафини англаб етади. Хуллас, ишқ — Илоҳаан инган жазба 
нури ва Илоҳга элтувчи қудрат. Шу боис, удилларни равшан этади 
ва ҳам ошиқни бетоқат қилади, ақлу ҳушини маҳв этади. Энди 
дарвеши солик зоҳидликдан юқорига кўтарилади, аввалги тақво 
ва тоат унинг учун арзимас бир ҳолат бўлиб кўринади. Навоий шу 
бобда ёзади: «Ишқ тоғедур рафеъ, ҳар тийғи минг зуҳду тақво 
бошини учурғон».

Демак, ишқ қаршисида зоҳид тоқат қила олмайди, бугина эмас, 
иш қ соқийси «ақлу дин хирмонин куйдиради». Илоҳий ишқдан 
маст бўлган одам фақат Аллоҳни дейди, фақат Унинг дийдорига 
интилади, қолган барча нарсаларни унутади, дейди шоир.

Шундай қилиб, Навоий лирикасида зуҳднинг инкор этилиши 
ана шу маънодадир, яъни иш қ қуёши порлаганда, куфру иймон, 
эуҳду тақво куйиб кул бўлади, фақат улуғ Тангрининг беҳудуд 
саодатли олами қолади.

Навоий шу ўринда Фарҳод ва Мажнун ишқини мисол қилиб 
келтириш баробарида шоирлардан Хусрав Деҳлавий ва Абдураҳмон 
Ж омийни ҳам тилга олиб, уларни «ишқ оташгоҳи ҳарорати»га 
йўғрилган ҳамда «майкада дардмандлиги»да ном чиқарган зотлар 
деб таъриф этади (14-жшш, 66-бет). Кейин ишқнинг уч кўриниши 
тасниф қилинади: 1) авом халқ ишқи; 2) хослар ишқи; 3) сид- 
диқлар ишқи. Кейингиси ишқнинг олий кўриниши сифатида баҳо- 
ланган. Аммо Хусрав ДеҳлавиЙ, Ҳофиз, Жомий яна тилга олиниб, 
улар иккинчи тоифадагилар ишқини куйлаган шоирлар дейилади. 
Яъни «ишқи мажоэий» билан «ишқи ҳақиқий»ни бирга қўшганлар 
(«махлут этганлар»), Навоий «Маҳбуб ул-қулуб»нинг биринчи 
қисмида шоирлар таснифини келтирганда ҳам, бу фикрни қайд 
этган эди. Худди шу биринчи қисмда яна «Харобот аҳди зикрида» 
деган боб бўлиб, унда «ринди хароботийлар» ҳақида гап боради. 
Бу тоифа ҳам ўз хусусиятларига кўра мажзуб ошиқпарга ўхшаб 
кетади. Фақат ф арқ шундаки, ринди хароботийлар фақат ишқ 
майини эмас, ҳаёт майини ҳам «оз-оз» тотиб турадилар, улар баэму 
суҳбатларда ўзларини овуталилар. Бироқ суҳбатлари Илоҳ ҳарами- 
дан, кўнгиллари Худо зикри билан банд, «Ҳимматлари олдида 
фалак паст», бурёи фақрда ўтириб, шоҳпар тожу тахтини писанд 
қилмайдилар. «Замон яхши-ёмони билан иши йўқ, деса бўлғайки, 
оламда бундай киши йўқ» (14-жилд, 45-бет).

308

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шу тариқа, риндлик — дарвешпикнинг бир тури бўлса, ошиқ- 
лик — иккинчи тури. Буларнинг ҳаммаси учун умумий бўлган 
хислатлар ҳам, ҳар бирига хос хислатлар ҳам мавжуд. Навоий ўэ 
асарида турли тоифадаги дарвешлар ахлоқини таърифлаб, бу ҳақда 
ўз замонида шаклланган қараш ва тушунчаларни умумлаштирган 
ва ҳаётда ўзи кўрган, кузатган сўфийлар, шайхларнинг феъл- 
атвори, хориқулодда хислатларини ҳам назарда тутган.

Масалан, иккинчи қисмнинг тўринчи боби («Қдноат зикрида*) 
охирида Н авоий Ҳиротда ўзи гувоҳ бўлган воқеани ҳикоят 
сифатила келтиради: Шайх Ш оҳ Зиёратгоҳий деган одам қаноат 
йўлини тутиб, назру ҳадяларни рад этади, ўз қишлогида муқим 
яшаб, боғдорчилик билан машғул бўлади. Унинг боғи шундай 
сермева ва баракали бўладики, атроф-жавонибдан, ҳатто Ҳиротдан 
одамлар келиб ундан еяр эдилар, шоҳ ва султонлар бу меваларни 
табаррук билиб, ўз оилаларига ҳдм олиб борардилар. «Ҳирот дор 
ус-салтанасидин салотини масналнишин (тахтда ўтирган султон- 
лар) ва уламои дину машойихи аҳли яқин... ул бузургвор хизматиға 
борур эрдилар ва остонининг туфроғин ўпмак бирла тафохур 
(фахрланиш) бошин фалакдин ўткарур эрдилар ва ул зироат 
нонидин ... ҳар не иликлариға тутса, кўзлариға суртуб, қўюнлариға 
солиб, табаррук учун аёл ва атфоллари (болалари) учун келтурур 
эрдилар* (14-жилд, 55-бет).

Демак, қаноат боқимандалик ёки ўзини шунчаки еб-ичишдан 
тийиш эмас, балки ўз ҳалол меҳнати билан кун кўриш экан. Навоий 
буни «Ҳайрат ул-аброр» асарнда Ҳотами Тойи миннатини торт- 
май, ўтин йиғиб, бозорга олиб бориб сотиб кун ўтказган дарвеш 
мисолида ҳам кўрсатган. Аммо Шайх Зиёратгоҳий меҳнати мева- 
сидан нафақат ўэи, балки бошқалар ҳам баҳраманд бўлганлар. 
Демак, қаноатли одам сахий ҳамдир, чунки у бошқаларга нафъ 
етказиш билан шоду хуррамдир.

Ҳақиқий дарвешлар ахлоқи ана шундай эди, уларнинг файэи 
кўнгилларни равшан қиларди. Навоий учун бундай одам энг 
мўътабар ва аэиз ҳисобланган.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАВҲИД АСРОРИ

Фано ибрати

(Муқаддима ўрнида)

Нишопур яқинидаги Шодях шаҳри. Ш ақарнинг серқатнов 
кўчаларидан бирида озода ва шинам бир бино жойлашган. Бино- 
нинг оддилан утган одамнинг димоғига хушбўй ҳидлар урилади, 
беихтиёр ичкарига кириб, бирлас ҳордиғини ёзгиси, чиройли беза- 
тилган токча ва рафлардаги дориворлар, мушку анбар, занжабилу 
сунбул, сакдалу кофурлар ва бошқа ёқимли атриётлардан харид 
қилгиси келади. Шодях аҳолисигина эмас, балки атроф-жавониб- 
даги қишлоқ-шаҳарлардан ҳам бу ерга ҳожатмандлар келадилар, 
шифобахш дори-дармонлар сотиб одадилар. Дўкон соҳиби Иброҳим 
художўй ва софдил инсон эди. У атю рлик касбини ҳалол бажарар, 
узоқ шаҳарларга сафар қилиб, ноёб дорилар ва қимматбаҳо атир- 
упалар олиб келиб сотар, бу касбидан одамлар ҳам, ўзи ҳам барака 
топарди. Хуллас, обрў-эътибори жойида эди. Иброҳим вафот 
этгандан кейин атторлик касби ўғли Муҳаммадга мерос қолди. 
Нишопур мадрасаларида таҳсил олиб саводли бўлган, шеърлар 
ёзиб, оғизга тушиб қолган Муҳаммад ота касбига ҳам ихлос билан 
киришди, дўконни тартибга солиб, савдони ривожлантириш тарад- 
дудига тушди.

Бир куни дўкон ёнидан жулдур кийимли бир девона дарвеш 
ўтди. У гоҳдўконга ва унинг лиқ тўла токчалари-ю қизғин бораётган 
савдосига, гоҳ тўрда савлат тўкиб ўтириб, хиэматкорлар ишини 
кузатаётган дўкон эгаси Муҳаммадга қараб, баъзан кулиб, баъзан 
оҳ тортиб йиғларди. Девона охири, «шайъуллоҳ» — Худо йўлига 
садақа қилинг, деб овоз чиқарди Муҳаммад унга парво қилмади. 
Шунда дарвеш айтди:

— Эй хожа, не навъ ўлгунгдур?
, Муҳаммад жавоб берди:

— Сен қандай ўлсанг, мен ҳам шундай ўлгумдир!
Дарвеш деди:
— Йўқ, сен ундай ўла олмассан.
Муҳаммад сўради:
— Не учун?

Дарвеш деди:

310

www.ziyouz.com kutubxonasi



— Ш унинг учунким, менинг юким енгил, қуруқ танам ва уни 
беркитган жанда хирқадан ўзга нарсам йўқ. М енинг бу дунё 
дўконини тарк этишим осон. Аммо сенинг юкинг оғир: ҳашаматли 
иморатинг, мол тўла дўконинг, зар тўла ҳамёнинг, хизматкор- 
ғуломларинг бор. Шунча юк билан манзилга қандай етиб борасан? 
Ўз ишингнинг чорасини қил, мен эса мана бундай ўламан, — 
Дарвеш шундай деди-ю белидаги қовоқ качкулини бошининг 
остига қўйиб жон берди. Муҳаммад ҳайратдан лол бўлиб қолди. 
Аста-секин дўкон олдида одам йиғилди Барча Худонинг каро- 
матини кўриб, кўзларига ёш олдилар. Муҳаммаднинг аҳволи мутлақ 
ўзгарди, дарвеш нинг ўлими унга қаттиқ таъсир этган эди. У 
соҳибкаромат дарвешни иззат-эҳтиром билан кўмди, сўнгра хиз- 
маткор ва ғуломлари, қариндош-уруғларини йиғиб, бор мулкини 
уларга бўлиб берди-да. улар билан хайр-хўшлашиб Шодяхни тарк 
этди. Атгорлик номи касбини эслатиб турар, лекин энди бу ном 
унинг шоирлик тахаллусига айланди. Энли у одамларнинг вужуд- 
аъзолари учун эмас, балки қалблари учун дори-дармон излаш, 
илоҳий илмларни эгаллаган ориф мардлар даргоҳидан хушбўй- 
ликлар қилиришга тушган эди.

Абдураҳмон Ж омийнинг «Нафаҳот ул-унс* асарида келтири- 
лишича, Аттор дарвешлик хирқасини Шайх Маждиддин Бағдодий 
қўлидан кийган. Маждиддин Бағдодий шайх Нажмкодин Кубро 
халифаларидандир. Аммо Давлатшоҳ Самарқандий маълумотига 
кўра, Аттор хирқани Маждиддин Бағдодий қўлидан олган бўлса 
ҳам, тариқат сулукида Шайх Рукниддин муриди ҳисобланади.

Муҳаммад Шодяхдан чиқиб кетгач, Нишопурга бориб, Шайх 
Рукниддин хонақоҳида мужоҳидат ва риёзат билан машғул бўлади. 
Етти йил Шайх Рукниддин муридлари сафида тариқатни ўтагач, 
М аккаи мунавварага ҳажга сафар қилали. Миср, Ироқ, Шом 
ш аҳарларини кезиб чиқади, кўп бузургворларнинг суҳбатини 
олади, сўфий шайхларининг китоблари, ҳаётини берилиб ўрганади 
Лавлатшоҳнинг айтишича, Аттор умр бўйи сурункали меҳнат қи- 
либ, сўфия ҳикоялари ва машойих ривоятларини йиғди, «ҳеч ким 
бунчалик маълумот, рамзу ишорат ва ҳақойиқ дақойиқ» сўзларни 
жамламаган эди.

Аттор бу ривоят ва ҳикматларни шунчаки йиғиш билан чеклан- 
мади, балки ўзининг оламшумул достонларида фойдаланиб, ир- 
фон ғояларини қайноқ бир эҳтирос билан тараннум этди. Нати 
жала, у тариқатнинг йирик пешволарилан бирига айланди, сўфий 
шоир сифатида Ш одяхдан чиқиб кетган одам «Фаридиддин» 
(«Диннинг ягонаси»), «Шайх» деган шарафли унвонларга эга бўлди. 
Энди уни Муҳаммад Фаридиддин ибн Иброҳим Шайх Аттори 
Нишопурий деб улуғлар эдилар. Шеърлари эса илоҳий маърифат 
ғояларининг битмас-туганмас хазинаси бўлиб, Ҳақ ва Ҳақиқат

311

www.ziyouz.com kutubxonasi



асрорини кашф этиш, Мутлақ руҳ билан Қудсий комил инсон 
руҳи орасидаги муносабат ва моҳиятни англаб етишга ҳидоят этувчи 
буюк бир даъватномадай жаранглаб, ташна қалбларда муқаддас 
И ш қ оловини ёқиб келди. Шу боис ҳаэрати Мавлави Жомий 
Фаридиддин Атторни улуғлаб: «Унинг маснавиёти ва ғазалларида 
тавҳид асрори ва руҳ завқияти билан вужудият ҳақиқати шу қалар 
кўп ифодаланганки, бу тоифанинг ҳеч бирининг сўзида топил- 
майди», — деса, ҳазрат Алишер Навоий «Маҳбуб ул-қулуб» асарида 
шоирларни мартабаларига қараб тасниф этар экан, Шайх Атторни 
пайғамбарона валийлик ва ваҳийлик неъматидан баҳраманд, 
«мақсадлари назмдан асрори илоҳий адоси ва маърифати номутан- 
ноҳий (туганмас) имлосидан ўзга» бўлмаган шариф зотларнинг 
сардафтари сифатида тилга олади Давлатшоҳ эса Атторни «султон 
ул-орифин», яъни орифлар султони деб улуғлар экан, яна қўшиб 
қўяди: «У шариату тариқатда ягона, шавқ ва ниёэмандлик, ўрта- 
ниш-ёнишдан шамъи замона, ирфон денгизига чўмган ва ҳақиқат 
дарёсига шўнғиб, дурлар терган» кишидир.

Кўп шайхлар сингари Фарилиддин Атторнинг ҳаёти ҳам ривоят 
ва афсоналарга йўғрилган. Унинг туғилган йилини биров 1119 йил 
деса, биров 1136 йил дейди. Яна бошқа манбаларла 1145 йил 
кўрсатилган. Туғилган жойи Нишопур яқинидаги Кадикон қишлоғи. 
Шуниси аниқки, Аттор узоқ умр кўради. Жомий ва Давлатшоҳ 
шоир 114 йил яшаган, деб қайд этадилар. Умрининг охирги йил- 
ларини у асосан она шаҳри Нишопурда ўткаэган. Баъзан олимлар 
Атторни уйланган ва фарзанди ҳам бўлган, деб ёзадилар. Ш оир 
гоҳ расмий дин арбоблари, гоҳ сунний мутаассиблар таъқибига 
ҳам учрайди.

Чунончи, «Мазҳар ул-ажойиб» («Ажойиблариинг кўриниши») 
номли асарида Аттор тўртинчи халифа Али ибн Абу Толибни мадҳ 
этади, асарда шиачилик руҳи сезилиб тургани учун у Нишопур 
суннийларига ёқмайли. Улар шоирни кофирликда айблаб, мол- 
мулкини тортиб олиб, ўзини шаҳардан баларға қиладилар. Атгор 
бир қанча вақглар ғорларла, хонақоҳ ва работларда кун ўтказади. 
Жалолиддин Румий отаси билан Балхдан чиқиб, ҳажга бораётганда 
йўлла Шайх А порни учратади. Дейдиларки, А пор боланинг кела- 
жакда буюк инсон бўлиш ини баш орат қилиб, унга ўзининг 
«Асрорнома» достонини ҳадя этган. Бу асарни Румий ҳар доим 
ўзи билан бирга олиб юрган ва А порни ўзининг устозларидан 
бири, деб ҳисоблаган. Румий эътирофи:

Гирди А п ор  гашт Манлоно,
Шарбат аз дасти Шамс будаш нўш.

(М авлоно А п о р  атрофида айланиб юрди, аммо шарбатни 
Шамсиддин Табриэий қўлидан ичди).

312

www.ziyouz.com kutubxonasi



Атгорнинг ўлими ҳам фожиали содир бўлган У ўз ажали билан 
ўлган эмас, балки лаънати мўғуллар қўлида ҳалок бўлган. Мўгуллар 
бало қазодай Эрон ерларини талайдилар, шаҳарларни ёндира- 
дилар, китобларни куйдирадилар, уламоларни қатор қилиб сўяди- 
лар. Ҳар бир мўғул аскари қўлига тушган нарсани ўмариб кетар, 
истаган одамни асир қилиб, қул сифатида сотар ёки қилич билан 
чопиб таш лар эди. Ривоят қиладиларким, бир мўғул аскари 
Атторни асир қилиб олиб, боғлаб, судраб борарди. Йўлда шоирни 
танийдиган бир одам учраб қолали. У шоирга раҳми келиб, мўғулга 
қараб: қулингни менга сотгин, минг динор бераман, дейди. Мўғул 
рози бўлиб турганда, Аттор: бу кам, сотма, мен қимматман, деб 
айтади. Мўғул минг динорга бермай, яна судраб кетади. Йўлда 
бошқа бир одам учраб қолади. Мўғул ўз «молини» унга таклиф 
зтади. У одам: майли, розиман, бир қоп сомон бераман, дейди. 
Шунда Аттор мўғулга қараб, тезда рози бўлгин, мен бундан 
ортиққа арзимайман, дейди. Жаҳди чиққан бадбахт мўғул шоирни 
шу заҳотиёқ қилич билан чопиб ташлайди. Дунёни илоҳий сўз 
билан тўлдирган, маънолар кошифи улуғ шайх Фаридиддин Аттор 
ана шу тариқа кофир мўғул қўлида шаҳид бўлиб, ўэи интилган 
Парвардигор ҳуэурига йўл олди.

Бу воқеа ҳижрий олти юзу йигирма беш, милодий бир минг 
икки юз йигирма тўққизинчи йилда содир бўлган эди. Атторнинг 
жасадини Нишопурга олиб келиб дафн этадилар. Унинг қабри 
устига чоғроққина мақбара қурилади. Ўн бешинчи асрга келиб, 
мақбара харобага айланади, буни эшитган Алишер Навоий Шайх 
Аттор сағанасини янгидан тиклаб, салобатли бир мақбара қур- 
диради. Давлатшоҳнинг гувохдик беришича, Аттор мозори Нишо- 
пурнинг улуғ зиёратгоҳига айлангандир.

Аттор сермаҳсул шоир, ундан катта адабий мерос қолган. 
Давлатшоҳ «Таэкират уш-шуаро» китобида Атторнинг шеърий 
асарлари умумий ҳажмини икки юз эллик минг байтга яқин, деб 
кўрсатади. «Илоҳийнома», «Асрорнома», «Мусибатнома*, «Ҳай- 
дарнома», «Мазҳар ул-ажойиб*, «Жавҳар уз-зот*, «Ҳайлож», 
«Мухторнома», «Хусравнома», «Ш арҳул-қалб», «Мантиқут-тайр», 
«Булбулнома», «Уштурнома* номли достонлардан ташқари, Аттор 
тариқат шайхлари ҳаётига оид «Тазкират ул-аалиё* номли насрий 
асар ҳамда ғазал ва қасидалардан тузилган катта девон мерос қол- 
дирган. Атгор — илоҳий ишқ куйчиси, тавҳид илмини шеърий тил 
ила тафсир этган эот. «Шоирлик унинг касби — шеваси эмас эди, — 
деб ёзади Давлатшоҳ, — балки унинг сўзи ғайб асрорининг юзага 
келиши, эуҳурротидир Сўфия ҳақойиқу дақойиқлари, ишорат ва 
рамзларини ҳеч ким Шайх Аттор каби ндрок этолмаган*.

Дарҳақиқат, Фаридилдин Атторнинг шеъриятила санъатбоэлик, 
атайлаб сўз маҳоратини намойиш этишга ружу йўқ. Унинг сўзи

313

www.ziyouz.com kutubxonasi



содда ва равон, аммо ёниқ, ҳароратли. У такрор ва қайтариқларга 
ҳам йўл қўяди, «ээмалик» ҳам қилади. Бироқ қирғоқларига сапчиган 
бу жўшқин шеърият дарёсига шўнғисангиз, ҳайратдан лол қоласиз. 
Кўз олдингизда илоҳий илҳомнинг мўъжиэалари намоён бўлали. 
Бунчалик иэҳори дард, изтироб ва ёниш лаззатидан сармаст бўлиб 
куйлаш иштиёқи, нурга талпиниб, нур-ла йўғрилиб, нурланиб 
порлаш шодлиги, ҳаяжон ва завқ тошқини! Ш оирнинг ҳар бир 
байти валий бир инсоннинг ғайбдан мужда етказувчи табаррук 
сўзи, ўтли нидосидир. Шу учун бўлса керак, улуғ Навоий «Лисон 
ут-тайр» асарида устоз Аггорни ўт ичида туғилиб, илоҳий ишқни 
ёниб куйлаш шиддатидан олов чиқариб, атрофга аланга тарата- 
диган ва ўзи ҳам шу оловга қўшилиб ёниб кетадиган афсонавий 
қақнус қушига ўхшатади (Навоийнинг ўзи-да шу олов аҳлидандир).

Ғоят ажойиб ва муносиб ташбеҳ! Фаридиддин Аттор ҳақиқатан 
ҳам умр бўйи пок илоҳий ишқни куйлаб ўтди ва оламнинг моҳия- 
тини, инсоний моҳиятларни қидириб. саодатга ҳидоят этувчи 
оламжаҳон ҳикматлар яратди, софлик ва садоқат рамзи бўлган 
қатор тимсоллар — образларни бунёд этди.

Касрат ва ваҳдат

Атгор достонлари ўз тузилиши, ёзилиш хусусиятига кўра қуйи- 
даги икки гуруҳга бўлинади: рамзий-аллегорик тимсоллар асосида 
ёзилган асарлар ва бевосита муҳокама-мушоҳада, фикрий-шуурий 
баёнлар тарзида ёзилган асарлар. Биринчи гуруҳга «Булбулнома», 
«Мантиқ ут-тайр», «Уштурнома» асарларини, иккинчи гуруҳга 
«Жавҳар уз-зот», «Ҳайлож», «Асрорнома», «Ш арҳ ул-қалб», 
«Мусибатнома» каби достонларни киритиш мумкин. Бундан таш- 
қари, «Хусравнома»га ўхшаш мажозий ишқни куйлаган романтик- 
саргузашт асари ҳам бор Ш оирнинг аксар асарлари кўпдан-кўп 
ички ҳикоятлар, масал ва тамсиллар билан бойитилган Ҳикоятлар 
фалсафий мушоҳада ва фикрларни образлар орқали исботлашга 
хизмат этади. Биргина «Илоҳийнома»да уч юздан ортиқ ҳикоят ва 
қисса мавжуд. Аммо Фаридиддин Аттор достонлари қандай усулда 
ёзилганидан қатъи назар, уларнинг барчаси илоҳий маърифат 
асрори ва уни англаш мушкулотига бағишланган. Гоҳ рамзий- 
тамсилий йўсинда, гоҳ ҳикоятлар талқини орқали, гоҳ ўзининг 
ҳаяжонли, лекин ёрқин шеърий сатрлари орқали у тасаввуф ва 
тавҳид илмининг нозик масалалари, тариқат мақомоти, покланиш 
жараёни ва руҳий такомиллик даражалари, юксалиш шавқи ва 
ларлини тасвирлаб берали

Масалан, икки қисмдан иборат «Жавҳар уз-зот» («Жавҳар уз- 
зот» — илоҳий зот моҳияти, яъни моҳиятнинг моқияти, демак) 
асарида аввал бутун руҳий ва моддий оламлар ягоналиги, яъни

314

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ваҳдат олами ва мутлақ Холиқият қудрати таърифланали. Сўнгра 
шу ваҳцат олами ичра Инсоннинг ўрни, Инсон хилқдтининг моҳи- 
яти тушунтирилади, ўэини ва Холиқини таниш Йўллари, изтироб- 
азият, тажриду тафрид босқичини босиб, Ҳ аққа қўш илиш и 
тасвирланади. Ва тавҳид асрорининг бу тасвири асардаги муқадли- 
мавий боблар ҳисобланмиш наът-ҳамдлар билан тўғридан-тўғри 
боғланиб кетади. Шоир гарчи асарни бобларга ажратиб, алоҳила 
сарлавҳалар билан кўрсатган бўлса-да, бироқ мундарижада изчил- 
ликни кўрмаймиз. Бошқача айтганда, муаллиф тавҳид ҳақида 
фикрларини ҳар гал янги сўз, янги ифода, янги ишоралар билан 
тўлдириб, чуқурлаштириб бораверган.

«Жавҳар уз-зот» асари бундай бошланали:

Ба номи, он, ки нури жисму жонаст,
Хулойи ошкороу ниҳон аст.

(Жисм ва жоннинг нури бўлган эот номи билан, ошкора ва 
яширин бўлган Худо номи билан бошлайман).

Бундай муқаддиманинг ўзидаёқТангри таолога муножот, ҳамд- 
таъриф ва илоҳиёт ҳақидаги фалсафий қарашлар тизмаси акс этган. 
Шу боис дастлабки байтлардаёқ А пор тан ва руҳ (жон) бирлиги, 
ер ва осмон, тўққиз фалак, макон ва ломакон олами — ҳаммаси 
Мутлақият нуридан эканини айтади. Илоҳ ҳар бир заррада мавжуд, 
аммо уни кўриш мумкин эмас. Худо «Ўз борлиқи-ла ҳам пинҳону, 
ҳам пайдо», барча ашёлар б и п а  Жавҳардан келиб чиққан.

А пор асарларида ҳам «ҳар икки олам» — «нариги дунё», «бу 
дунё» каби урф бўлган иборалар учраб туради. Лекин буни шоир- 
нинг эътиқоди ифодаси деб қарамаслик керак. А пор учун олам 
ягона, бир бутунликдан иборат чексиз-чегарасиз борлиқ. Ҳ ап о  
Ер бу чексизлик уқёнусида бир дона хас мисолидир. Инсон, демак, 
ундан минг чандон кичик мавжудот. Чексиз капалик ва чексиз 
кичиклик, кенглик ва торлик («қабз»), ёйилиш  ва йиғилиш, 
мухтасарлик ва муфассаллик, зарару нафъ, яралиш ва йўқолиш, 
берклик ва ошкорапик, куллу жузъ, қотиш ва суюқланиш, туғилиш 
ва ўлиш, тортилиш  ва узоқлаш иш  ва ҳокаэолар, буларнинг 
мувозанати, зиддиятлари ҳақида, бу тазодий ҳодиса-воқеаларнинг 
«жангу сулҳи», улардан инсон ақли, шуури ва руҳида пайдо бўлган 
ўзгаришлар хусусида ёзади. Ана шу ҳодисалар, ашёлар «жангу 
сулҳи», ички қонуниятлари моҳиятидан илоҳий қудрат моҳиятини, 
сиру синоатини англашга даъват этади.

Фарилиддин А пор  тушунчасига кўра, поёнсиз борлиқ Зоти 
мутлақ («жавҳари зот»)нинг ижоди бўлиб, Унинг нури билан 
ҳаракатда, фаолиятдадир. Жавҳари зот ўзгармас, азалий ва абадий 
вужуд («вожиб ул-вужуд»), бироқу яратган олам тинимсиз ҳаракат

315

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва ўзгаришда, ички зиддиятларга тўла, эскиради ва янгиланали. 
Олам ўша Жавҳари зотнинг суратланиши, Унинг қудратининг 
м инг-минг шаклларда аёнлашиб кўриниш и, Унинг номлари, 
сифатларидир. Ш унинг учун Зот оламини Ваҳаат — ягоналик 
олами деб, У яратган оламни касрат — кўплик олами деб номла- 
ганлар. Бундай талқин бир қарашда ваҳдат ул-вужуд (вужуд 
ягоналиги ёки ягона вужуд) назариясига тескарилай бўлиб 
кўринади, чунки борлиқни ваҳдат ва касрат деб иккига бўлгани- 
миздан кейин, улар ўзаро зид маъноли тушунчалар бўлиб қолиши 
мумкин. Аммо ҳамма гап шундаки, касрат олами ўз-ўзича яшай 
олмайди, у яратилган бўлганлиги учун Ж авҳари зот туфайли 
мавжуддир. Яъни мавжудотнинг ҳар бир зарраси, бутун олам 
ашёлари, фалакдан малаккача, инсу жин, кўзга кўринадиган ва 
кўринмайдиган жамики жонли ва жонсиэ нарса-ҳодисалар Ҳ ақ 
таоло нури — тажаллисидан баҳраманд ва шу боис ҳар бири 
алоҳида хусусиятларга эга. Касрат олами гўё ваҳдат оламининг 
аёнлашуви, инъикоси. Тангри таоло «вужуд олами»нинг ҳар бир 
нақши-суратила «Ўэини намоён этади», дейди Аггор. Бошқача 
айтганда, Тангри хоқпаган суратда кўринади, дунёнинг барча 
ажойиботи, асов қудратлару ҳайратланарли нарсаларни Унинг 
турли шаклдаги эуҳурланиши, деб билмоқ керак.

Ба ҳар кисват, ки мехоҳад барояд,
Ба ҳар нақше, ки мехоҳал номояд'.

(Қандай либосда хоҳласа чиқаверади, ҳар бир хоҳлаган суратида 
намоён бўлаверади).

«Асрорнома»да бу фикр яна аниқроқ ифодаланган:

Жумла зарроти жаҳон миръоти ўст,
Ҳар чи бини — мусҳафи оёти ўст3.

(Ж аҳоннинг бутун ашёси — зарралари У нинг кўэгусидир, 
нимаики кўрсанг, Унинг оятлари китобидан саҳифалар деб бил).

Жумла дар тавҳиди ў мустағрақанд,
Ҳамчу мустағарақ, ки маҳфи мутлақанл.
Ҳар чи ҳаст аз пушти моҳи то ба моҳ,
Жумлаи заррот бар эоташ гувоҳ1.

'Фаридиддин Аттор. Жавҳар уэ-эст. Куллиети маснавиёт. Лакҳнав нашри. 
Ҳиж 1289 —324-бет.

‘‘Фаридиддин Аттор. Асрорнома. Ҳиндистон, Лакҳнав нашри, 1897. — 12-бет. 
Мисоллвр шу манбалардан олинди.

‘Фаридиддин Аттор. *Мантиҳут-тайр». Лакҳнав нашриёти, 1889. —4-бет.

316

www.ziyouz.com kutubxonasi



(Бутун олам Унинг тавҳидига ғарқдирлар, шундай ғарқ бўл- 
ганларки, мутлақ йўқолганлар. Балиқ орқасилан, то Ойгача ҳамма 
нарса Унинг зотига гувоҳлир).

Демак, олам Унинг жамоли ва камоли акс этган кўзгу, Унинг 
илм-ҳикмати, мўъжизакорлик қулрати ва шукуҳининг намойиш- 
хонаси. Шу тариқа, ваҳдат ва касрат олами бирлашиб, ягона 
вужудни ташкил этади. Олам Ягона руҳ вужудининг тажаллисигина 
эмас, балки шу Руҳнинг ўзидан иборат. Ш унинг учун ҳам Худо 
ҳамма ерда ҳоэиру нозир, барча нарсада Унинг қудрати аён, бош- 
қача айтганда, барча мавжудлик Унинг мавжудлиги туфайли 
мавжуддир1. Ш оирнинг фикрига кўра, Мутлақ руҳ оламни яратиб, 
четдан томошабин бўлиб қараб турган эмас. У олам билан бирга, 
оламнинг вужудида мужассам, олам вужуди Унинг вужудининг 
давоми: «Эй дин кишиси, дарҳақиқат, нимаики кўрсанг бу аслила 
Ҳақнинг ўэидир»...

Худди шу фикр кўп мунозараларга сабаб бўлиб, ваҳдат моҳия- 
тини англамаган зоҳирий билимлар билан чегараланувчи кишилар 
қаршилигига учраган эди. Жомийнинг «Нафаҳот ул-унс» асарида 
келтирилган Ш айх Абдураззоқ Кошоний ва Шайх Рукниддин 
Алоуддаала орасидаги баҳсга эътибор қилинг: Кошоний Борлиқ- 
даги ҳар бир ашё-нақш шу ашёни Яратганнинг нақши — сурати: 
денгиз тўлқини янги бўлиб туюлгани билан аслида эски денгизнинг 
ўзидир, деган маънода тавҳид назариясини ҳимоя этса, Рукниддин 
унга эътироз билдириб, Ибн ал-Арабий китоблари зарарли экани, 
шайхларнинг ҳол мақоми бехудлигида айтган гапларини жиддий 
фикр сифатила қабул қилмаслик хусусида гапиради (Нафаҳот ул- 
унс, Тошканд нашри, 1909. —465-475-бетлар).

Айниқса, диний ақоидни ақлий-мантиқий усулда ўрганувчи 
мутакаллимларга ваҳцати вужуд наэарияси ёқмайди. Улар буни 
куфр, деб ҳисоблаганлар. Зеро, мутакаллимлар фикрига кўра, 
ҳар бир нарсада Худони кўраман дейиш Аллоҳ ягоналигини шубҳа 
остига олиш билан баробар. Аллоҳбандасига кўринмайди (ғайб), 
балки сифатлари, жамолу қудрати орқали Унга имон келтирамиз. 
Бундан ташқари, дунё қанчадан-қанча киши нафратини келти- 
рувчи палид нарса ва жонзотларга ҳам эга, наҳотки ўшаларда 
ҳам Илоҳ зуҳур этса, бу мантиқданми, деб савол қўяди мутакал-

'Ушбу назария тасаввуф тарихкда «ваҳдат ул-вужуд» номи билан машҳур бўлиб, 
уни араб олими Муҳйиддин Ибн ал-Арабнй номи билан боғлайдилар. Лекин шуни 
айтиш керакки, Аттор бирор ерла Ибн ал-Арабий номини тилга олмайди. Бу 
тушунарли, чунки Ибн ал-Арабий Атторнинг кичик замондоши эди. (Аттор 1229, 
Ибн ал-Арабий эса 1240 йилда вафот этган.) Ибн ал-Арабий китоблари Ҳали 
Эрону Хуросонга тарқалмасдан Атгор бу ғояларни ўз асарларида ифолалаган эди. 
Шунинг учун Фарилиддин Атторни «Ваҳдат ул-вужуд» таьлимотининг асосчи- 
ларидан деб ҳисоблаш мумкин.

317

www.ziyouz.com kutubxonasi



лимлар. Сўфийлар эса бу даъволарни авом даражасида фикрлаш, 
жоҳиллик деб атаганлар ва тажалли назарияси ширкка йўл оч- 
майди, балки воҳиду аҳад Аллоҳ қудратининг чексизлигини идрок 
этишнинг энг мақбул усули, деб тушунтирганлар. Тўғри-да, ҳар 
ким ўз даражасида тафаккур этади, ўз нигоҳи билан ҳақиқатни 
англашга интилали. Шу муносабат билан қуйидаги ҳикоятни 
келтирмоқчимиз, ўйлаймиэки, у масалага ойдинлик киритишга 
кўм аклаш ади: «Ҳ азрати шайх Аҳмади Ж ом бир маж лисла 
ўтирардилар. Суҳбат асносила мутакаллим билан сўфий орасида 
муноэара бошланади. Мутакаллим дейди: ит ва мушукда зуҳур 
этган Худодан безорман. Сўфий эса унга жавоб қайтариб: мен иг 
ва мушуқда зуҳур этмаган Худолан безорман, дейди. Мажлис аҳли: 
бу икковидан бири албатта кофир бўлди-ю, деб ўйлайдилар. 
Шунда шайх сўэ олиб, муноэарага сабаб бўлган масалани тушун- 
тириб, дейди: мутакаллим эътиқодига биноан ит ва мушук энг 
паст махлуқ ва улар жисмига нурнинг қўшилиши, тажаллий зу- 
ҳури айни нуқсондир, бас, унинг мақсади нуқсонли Худодан 
безор бўлиш, яъни Худода нуқсонни кўрмасликдир. Ва сўфий 
ҳам муътақиддирким, ит ва мушукда илоҳий нурнинг қўшилиб, 
зуҳур этишила ҳеч бир нуқсон кўринмайди, агар Худо ит ва 
мушукларда эуҳур этмаганда эди, у нуқсонли бўларди. Бас, 
сўфийнинг ҳам мақсади ноқис худодан безорликдир. Уларнинг 
ҳар иккаласи ҳам Худони нуқсонлардан ҳоли кўрмоқчи ва, ҳеч 
шубҳа йўқки, Худо барча нуқсонлардан покдир».

Шайх Аҳмади Жом сўзининг хотимасида қўшиб қўйган: «Ва 
сўфия аҳди қўллайдиган «зуҳур» ва шунга ўхшаш сўзлардан улар 
«ҳулул» (Худонинг бирор-бир жисмга сингиш и) ва «итгиҳод* 
(қўш илиш и) тарафдори экан, деб ўйламаслик керак, эинҳор 
бундай эмас». Шу тариқа, ваҳдат ва тавҳид тушунчаларини анг- 
лашда дин арбоблари билан тасаввуф аҳли орасида фарқ бўлганини 
шу мисол ҳам кўрсатиб турибди. Энди Аттор асарлари таҳлилига 
қайтишдан оддин «тавҳид» сўзининг тасаввуф луғатларида қандай 
маъноларга эга эканини кўриб ўтсак.

Тавқиднинг маъноси

Саййид Ж аъфар Сажжодийнинг луғатида келтирилиш ича, 
тавҳид Ягона илоҳий руҳ сари олиб борадиган илмдир, яъни 
Парвардигорни яккаю ягона вужуд деб билмоқ на шу Бирликка 
интилмоқдир ( Сажжодий. Фарҳанги мусталаҳоти урафо. — 138-бет.) 
Али ибн Усмон Ҳужвирий фикрига кўра, тавқил ҳақиқати Худо- 
нинг бирлигига имон келтириш, иқрор бўлиш ва шунга ҳукм 
этмақдир... «Муваҳҳидлар (тавҳид аҳли) Уни сифатлари билан 
танийдилар ва уларнинг Худо ягоналиги ҳақидаги илмини тавҳид

318

www.ziyouz.com kutubxonasi



деб атайдилар». (Абул Ҳасан Али ибн Усмон Ҳужвирий. Кашф ул- 
маҳжуб. Санкт-Петербург нашри, 1887, —357-бет).

Тавҳид илми уч хилдир: бири — Ҳақнинг ўзига йўналган Ҳақ 
илми; яъни Унинг ўз ягоналиги илми; иккинчиси — халққа йўнал- 
тирилган Ҳақ илми, яъни унинг тавҳид ҳақидаги ҳукмлари ва 
бандаси кўнглига тавҳидни етказиш илми; учинчиси — халқнинг 
Ҳаққа йўналган тавҳиди, яъни кишиларнинг Худо ваҳдониятига 
етишиш илми.

Тавҳиднинг манбалари ҳам мавжуд. Аввал имоний, яъни 
ишончга асосланган тавҳид, иккинчиси илмий тавҳид, учинчиси 
ҳол тавҳили ва тўртинчиси илоҳий тавҳиддир. Аммо имоний тавҳид 
шундан иборатки, банда сидқу сафо юэасидан бандалик шартла- 
рини адо этиб, оятлар ва хабарлар ишорати орқали Тангри таоло- 
нинг ягоналигига иқрор бўлади ва буни қалбида тасдиқ этади. 
Илмий тавҳид бўлса, илм фойдаси сифатида ҳосил бўлади ва буни 
илм ул-яқин, яъни илм ботинидан келиб чиққан тавҳид дейдилар. 
Бу шундан иборатки, солик тариқат бошида ҳақиқий мавжудлик 
Худованд зоти эканини англаб етади ва илмий мантиқ, тажриба- 
кузатиш воситасида ўз зоти ва сифатлари, аъмолу афъолини Унинг 
зоту сифатлари ичра маҳв этади ҳамда ҳар бир зотни Унинг нуридан 
бир қисм деб билади ва бу мартаба мутасаввиф кишилар тавҳиди 
мартабасидир.

Ҳол тавҳиди эса шундан иборатки, киши аҳволи тавҳид сифати 
билан бир хил бўлади ва бирлашувчининг вужудилаги барча 
зулумот ва расму русум тавҳид нури порлашига ғарқ бўлади ва 
жони талошу талпиниш ҳузурини кечиради ва тавҳид нури унинг 
ҳоли нурига сингиб кетади ва муваҳҳид Ҳақ жамоли мушоҳадасига 
шунчалик ғарқ бўладики, нурлар жами манбаига айланади ва 
Воҳиднинг зоту сифатларидан ўзга унинг назарига тушмайди. 
Жамнинг ўзи бўлади қолади. Сўфий шундай ҳолатда йиғласа, осмон 
унга қўшилиб кўз ёши тўкади. Аттор ёзади:

Гар ту хилватхонаи тавҳилро маҳрам шави,
Тожи олам гардию, фахри бани Одам шави.
Сояе шав, то агар хуршид гардад ошкор,
Ту чу соя маҳви хуршид ойию маҳрам шави.

(Агар сен тавҳид хилватхонасига маҳрам бўлсанг, оламнинг 
тожи, Одам фарзандларининг фахри бўлиб қоласан. Агар хуршид, 
яъни Тангри ошкор бўлса, сен соя бўлгин, чунки соя каби қуёш 
нурида йўқолиб, маҳрам бўласан Унга).

Илоҳий тавҳид эса шундан иборатки, Ҳақ таоло азал-азалдан 
Ўз сифатларига қоимдир. У ҳамиша ваҳдоният тавсифига ва фар- 
доният таърифига эга бўлиб, абадул абад шундайдир. У нуқсондан 
холидир. Яъни илоҳий тавҳиднинг мутлақўзидир. Ва бу тавҳиднинг

319

www.ziyouz.com kutubxonasi



сўнгги маротабаси ҳисобланиб, комиллар, валийларнинг ваҳдат 
баҳридаги насибасидир. Бу мақомда солик Ҳақ кибриё оламининг 
зоту сифотига қушилиб кетади Унинг вужуди буткул фоний 
бўлади, ваҳдат бодасидан масту бехуд бўлади. Аттор дейди:

Азми он дорам, ки имшаб ниммаст 
Пой кубон кўзаи лурди ба даст 
Сар ба бозори қаландар барниҳам,
Пас ба як соат бибозам он чи ҳаст.

(Бу кеча ярим маст ҳолда, қўлда май қуйқаси бор кўэани 
кўтариб, қаландар бозорига борайин, бир соат ичида бор-йуғимни 
сарфлайин, ўзлигимни намоён этайин деган ниятим бор).

Ш ундай қилиб, тавҳид Ҳ ақ таоло нурига ғарқ бўлиш ва 
йўқолишлир.

Демак, банда Ҳаққа ориф бўлса, Ҳақнинг моҳияти, ҳақиқа- 
тини англаб етса, Унинг ваҳдониятига ҳукм қила олади. Бундан 
шу нарса маълум бўладики, тавҳид фақат Ягоналикни тан олиш 
эмас, балкн у билан қўшилишга интилиш ҳам, яъни тавҳид инсон- 
нинг Мутлақруҳ томон интилишини англатадиган жараёндир. Буни 
аниқроқ қилиб денгиз ва томчи мисолида тушунтириш мумкин 
(бу ташбеҳ шоирларимиз ижодида кенг тарқалган); денгиз ва 
томчи — бир вужуд. Худди мана шу бирликни тан олиш ваҳаатни 
тасдиқлашдир Томчининг денгизга қараб интилиши ва у билан 
қўшилиши тавҳид, демак. Аммо томчи денгиз томон интилишда 
тоэаланиб, мусаффоланиб боради. Бу — тажрид. Шу маънода 
Жунайл Бағдодий тавҳидни қадим (абадият — Н.К.) нинг ҳодисалар 
(ўткинни нарсалар, дунё— Н.К.) дан покланиб, фардланиш и 
(яккаланиши — Н.К.) дир, деб тушунтирган. Мансур Ҳаллож эса 
тавҳид ҳақила бундай деган: «Тавҳид сари биринчи қадам таф- 
риднинг фаносидир».

Жавқари зот инсон қалбида

Шундай қилиб, тавҳид жисмнинг фоний бўлиши ва руҳнинг 
Мутлақиятга қушилиши — васлнинг юз беришидир. Бу йўлдаги 
интилиш, риёзатни тафрид ва тажднд сўзлари билан ифодалаганлар. 
Модомики, инсон нур ва соя, модда ва руҳ, гул ва тикан, тун ва 
кун хусусиятларини бирлаштирган хилқат бўлиб, илоҳийлик билан 
модлийлик чегарасини белгилар экан (Аттор: инсон нур ва зулмат 
барзахи — чегарасидир, шу сабаб уни тонг ёруғига қиёслаганлар), 
инсон зоти моддиюндан, моддий дунё талаблари ва хусусият- 
ларидан қутулмай Мутлақ руҳга етиши мумкин эмас. Руҳ билан 
модда, кўнгил билан ақл орасида кураш боради. Руҳ бу курашда 
моддийликни — жисмни ўзига бўйсундириб, илоҳий маърифатни

320

www.ziyouz.com kutubxonasi



таниш, Ҳақ асрорига кошиф бўлиш учун хизмат қилдира олса, у 
буюклик мартабасини эгаллаган на Поклик тахтида ўтирган Адолат 
ва Ҳикмат шоҳи — комил инсонга айланади. Фаридиддин Аттор 
инсоннинг ана шу даражага кўтарилишига ишонган мутафак- 
кирдир. Унинг таълимотига кўра, Жавҳари зот, яъни Тангри таоло 
файзи, рози ганжинаси инсон қалбида жойлашган. У инсонга 
мурожаат қилиб, дейди:

Ту дори рози жавҳар дар дарунат,
Вале кас нест инжо раҳнамунат.
Ту дори он гум карди дар охир,
Фурў монда дар ин асрори зоҳир.
Ту дори жавҳари зоту сифоташ,
Вале дури ту аз дидори зоташ.
Ту дори жавҳаре аз жумла бартар,
Ба суйи жавҳари зоти ту раҳбар.
Зиҳи дийдори ту афлоку анжум,
Даруни дар бурун, пайдову ҳам гум.

(Сенинг ичингда жавҳар — Мутлақ руҳнинг сири бор, аммо бу 
ерда сенга йўл кўрсатувчи йўқ. Охирида йўқотган нарсанг сенинг 
ўзингдадир, бу зоҳирий сирлар бандига гирифтор бўлгансан. Сен 
Холиқнинг зоти ва сифатлари жавҳарига эгасан, аммо зотининг 
дийдоридан узоқсан. Сенинг жавҳаринг барчаникидан афзал, шу 
жавҳар сен учун асл зотга олиб борадиган раҳбардир. Ажабки, 
ф алак ва юлдузлар сенинг кўзларинг — дийдангдир, уйнинг 
ичидасану эшикдан ташқарисан, ҳам кўринасан, ҳам йўқсан)

Бу парчани бироэ шарҳламасак, Аттор муддаосини англаш 
қийин кечади. Инсон вужудида илоҳий жавҳар бор, лекин ушбу 
жавҳарни покпаб, аслиятга қўшиш инсоннинг ўзига боғлиқ, демоқ 
чи шоир. «Бунда сенга йўл кўрсатувчи киши йўқ», деганда шу 
маъно назарда тутилган. Чунки агар инсон ўзи интилмаса, ўзи 
ўэлигини таниб, Холиқини ҳам танишга бел боғламаса («Кимки 
ўэини таниса, Раббисини танийди» ҳадисини эсланг), ҳар қанлай 
пири муршид раҳбарлик қилганда ҳам бирор бир натижага 
эришолмайди. «Охирида йўқотган нарсанг» ибораси инсоннинг 
аслидан жуло бўлишига ишорадир. Аттор дейдики, аслингдан 
айрилиб қолдинг, шунинг учун қалбингда жавҳари зот бўлса-да, 
лекин Холиқ дийдоридан узоқсан. Аммо ана шу қалбингдаги 
жавҳаринг барибир сени Холиқ томонга етаклайди, сенинг раҳ- 
баринг шу қалбинг жавҳаридир. Фалаклару қуёш ва юддузлар сен 
туфайли яратилган, сенда уларнинг барчасининг хусусияти бор, 
сен олами Кубронинг мухтасар нусхасисан, лекин сенга шунлай 
қудрат бағишлаган ана шу илоҳий куч гоҳ кўринали, гоҳ йўқ, гоҳ 
ичингда, гоҳ эса ташқарида. Бунда муаллиф илоҳий қудратнинг

21 — Тасаввуф 321

www.ziyouz.com kutubxonasi



инсон билан биргалиги, аммо инсон уни кўрмасдан, сезмасдан 
юришига ишора қилинмоқда.

Шундай қилиб, аслга қайтиб. у билан қўшилиш учун ичдаги 
жавҳарни ривожлантириш керак. Фаридиддин Аттор наэарида 
вужуд, моддий дунё — сурат, Жавҳари зот эса маъно-моҳиятдир. 
Яъни чин ҳақиқат, ҳақиқий мавжудлик М утлақ руҳнинг ўзи. 
Инсоннинг вазифаси сурат қайдидан қутулмоқ, аниқроғи, суратни 
синдириб, маҳв этиш орқали маъни куллиятга эришиш. У ёзади:

Чаро дар дарди сурат мубталойи,
Чу ту сурат фиканди — кулл —Худойи.
Туро сурат нахоҳад буд ҳамроҳ,
Зи маънии Худо мебоши агоҳ.
Туро сурат ба коре менаёяд,
Худо дийдорат анлар жон намояд.
Дуйи шуд маҳви куллий, худ ҳақи ту,
Чу сурат бишкани, бешак ҳақи ту!
Балоеро кашидам ҳам зи сурат,
Аз он пайваст будам дар кудурат.

(Нега сурат дардида мубталосан, агар сен суратни ташласанг, 
кулл, яъни, худосан. Сен сурат ҳамроҳпигидан қутулсанг, Худонинг 
маъносидан хабарлор бўласан. Сурат сенинг ҳеч бир ишингга 
ярамайди, Худо дийдорини жонда (жонингда) кўрсатади Агар 
суратни синдирсанг, шак-шубҳасиз сен ҳақсан, иккилик йўқолади 
ва кулл бўлиб, Ҳақ — Худога айланасан. Нима балоларни кўрган 
бўлсам, сурат туфайли кўрдим, кулурат-ғам ва зулматларим ҳам 
ўшандандир).

Бу Аттор фалсафасининг мағзи, унинг тафаккурининг жасора- 
тидир. Чунки тасаввуф ахди билан расмий дин арбоблари орасида 
кескин ихтилоф худди мана шу нуқтада келиб чиққан. Бугина 
эмас, тасаввуф аҳпининг ўзи орасида ҳам мазкур масалада келиш- 
мовчиликлар, баҳс-мунозара давом этган. Атгор инсонни Худо 
даражасига кўтаради, яъни унинг эътиқоди бўйича, агар инсон 
руҳи заминий алоиқлар, жисм қолипидан қутулса, қуш боласи 
тухумни ёриб чиққандай, моддий қобиқни ёриб чиқса, Мутлақ 
руҳга қўшилади. Мутлақ руҳ— кулл, ваҳдат, инсон руҳи — жузъ, 
ундан ажралган шох. Жузъ куллга қўшилса, у ҳам кулл бўлади, 
ана шу маънода шоир: «Суратни ташласанг, кулл — Худога айла- 
насан», «Суратни синдириб ташласанг, шаксиз Ҳ ақ бўласан», — 
деб айтади. Бундай фикрлар Атторгача ҳам баён этилган эди 
Хусусан, Боязид Бистомий ва Мансур Ҳаллож тавҳидни худди 
шу маънода тавсиф этганлар. Аслида бу чуқур инсоний тафаккур- 
нинг, шу тафаккур ва билим дарёси мавжида ҳосил бўлган шуур 
гавҳари, қалбларда порлаган фикру илҳом чақинларининг зуҳури

322

www.ziyouz.com kutubxonasi



эди. Ахир бу ваҳдат ул-вужуд таълим отининг ўзидан келиб 
чиқадиган хулоса: касрат олами Ваҳдатнинг беҳисоб суратлари 
экан, ҳар бир суратнинг (сифот, асмо) моҳияти Ваҳдат моҳияти- 
нинг давомидир, унга бегона эмас. Илоҳий қудрат, Жавҳари зот 
шаклларга кириб, аёнлашиб («таайюн»), оламларни, уларнинг 
хилма-хил ашёларини вужудга келтирган. Инсон ҳам ана шундай 
илоҳий суратланиш мўъжизаларидан бири ва шу боис унинг 
моҳияти илоҳий моҳият билан баробар. Уларни фақат сурат-модда 
ажратиб туради. Сурат бартараф бўлгач, руҳ— моҳият қолади, 
ягоналик ҳосил бўлади. Боязид Бистомий ақидасига кўра, шундай 
даражага кўтарилган инсонда Худонинг сифатлари ҳам жам бўлиб, 
Худога нисбатан қўлланилган таърифларни унга нисбатан қўллаш 
мумкин. «Субҳоний, субҳоний, аъно шоний» («Шарафланганман, 
шарафланганманмен, менинг мартаба шаъним улуғлигини қа- 
ранг»), деб айтади Боязид. Бу Аллоҳга нисбатан айтиладиган гаплар 
эди. Ўзлигини маҳв этолган, нафсу ҳирсга душман бўлиб, ҳаққ 
ул-яқинга эришган инсон Боязидга жўр бўлиб: «Пўстиним ичида 
Худодан ўзга нарса йўқ», — дея олади. Чунки вужуд маҳв бўлгач, 
руҳ қолади, руҳ эса Худодандир.

Дунё — қудуқ

Фаридиддин Аттор бу маънони тушунтириш учун «Жавҳар уз- 
зот» асарида бир неча мисоллар келтирган. Чунончи, у одамни 
кўза, илоҳиётни дарёга қиёслайди. Кўзани сувга ботирганда, то 
ичи сувга тўлгунча қулдираб овоз чиқаради, аммо ичига сув 
тўлгандан кейин у овоз чиқармай қўяди, дарёга қўшилиб кетади. 
Ш оир бундан қуйидаги хулосани чиқарган: биз аслимиз Илоҳга 
етгунча оҳ-нола қиламиз, Илоҳга етгандан кейин эса, У билан 
бирлаш иб кетамиз, ноламиз ҳам тугайди. Бундан таш қари, 
кўзанинг вужуди лойдан, инсоннинг вужуди ҳам шундай, унинг 
ичи ва таши сувга, яъни руҳга тўлса, лойдан асар қолмайди. Дарё 
ичида қалбинг ҳам дарёга айланади, қалб кўзи очилади, шунда 
тахтинг Сурайёда бўлади:

Агар ту ғарқа ойи ҳам ба даре,
Сари тахтат кужо бошад — сурайё!

(Агар сен ҳам дарёга ғарқ бўлсанг, тахтингнинг асоси қаерда 
бўлади, биласанми? — Сурайёда!)

Демак, илоҳиёт муҳитининг чексизлиги дарё ёки денгизга қиёс- 
ланган, инсон саҳрода қолган ташна каби шу денгизга интилади. 
Бироқ шу асарида Атгор яна бир ўхшатишни қўллайди: дунё — 
қудуқ, моддият, вужуд — қудуқдаги сув. Инсон руҳи шу қудуқ

323

www.ziyouz.com kutubxonasi



зинлонила асир. Қулуқнинг суви кўзларимиз оллини парда бўлиб 
тўсиб олган:

Ту дар обию ҳол гашта надони,
Ки худро чун аз ин жо вараҳони,
Ту дар оби кунуну пардаат об,
Мамон охир чунин, эй дўст ғарқоб!

(Сен сув ичидасан қозир, аммо бундан қандай қилиб қутулишни 
билмайсан, сен ҳозир сувдасан ва парданг ҳам сувдир, эй дўст, 
бу сувла бундай ғарқ бўлиб қолма!)

Шундай қилиб, аввалги мисолда шоир чексиз сув муҳитини 
илоҳий чексизлик ва файз сифатида талқин этган бўлса, кейинги 
мисолда сув моддий жисм тимсоли сифатида қўлланилган. 
Атторнинг дунёни қудуқ деб олишида маъно кўп. Бу — инсон 
яшаётган муҳитнинг нисбатан ғоят кичикпиги, инсон фарэанди- 
нинг шу кичик оламда ўз ташвишлари билан оворалиги, Буюк 
файэиёт олами борлигидан бехабарлиги ва ҳоказоларга ишорадир. 
Тасаввур қилингки, одам бир уйда туғилиб, шу уйда катта бўлиб, 
ҳечташқарига чиқмаган бўлсин. Бундай одам кенгдунё борлигини, 
унда ҳисобсиз юлдузлару чегарасиз осмон, дарё ва денгизлар, дов- 
дарахт ва жонзотлар мавжудлигини қаердан билсин?! Қафасдаги 
қуш ёки Абдулла Орипов тасвирлаган кўлмаклаги митти балиқ 
ҳам шунақа, оламлан бехабар Аттор тасвирига кўра, неча-неча 
минг йиллар қанчадан-қанча одамлар шу қудуқ ичида туғилиб, 
яшаб, ўзини ва оламни танимай ўлиб кетдилар.

Жаҳоне халқ буданду бирафтанд,
Ба дарду ғусса зери хок хуфтанд.
Зи чандоне касе огоҳ нагаштанд,
Ки чун пайдо шуданду чун гузаштанд.

(Жаҳонда кўп халқ бор эди, бари ўлиб кетдилар, дарду ғусса 
билан тупроқ остида ухладилар. Шунча одам қандай пайдо бўлиб, 
қандай ўтиб кетганини биров огоҳ бўлиб тушунтириб беролмайли).

Ш оир нима демоқчи? Инсонга у қандай йўл тавсия этмоқда?
Аттор фикрича, инсон то ўзлигини ва ўз Илоҳини танимаса, у 

чин инсон эмас. Ўэлигини танимаган киши қурт-қумурсқа, пар- 
ранда-ю даррандадай гап: туғилади, ейди, кўпаяди ва ўлади. Инсон 
эса бу дунёнинг қудуғидан қутулиши, оламни қучиши даркор. Бунга 
илоҳий маърифатни эгаллаш, ҳикмат ва билим орқали эришилади. 
Илоҳий маърифат эса кўнгил жомида тўлиб, кишини маст этали 
ва қаноатлантиради. Кўзингни очиб қарагин, деб таъкидлайди 
Фаридиддин Атгор, дунё худди қайнаб турган қозондай жўшиб- 
тошиб турибди, сен ҳдм шу қозон ичида қайнаяпсан. Остингла

324

www.ziyouz.com kutubxonasi



олов ловиллаб турибди, шу сабабли тинмай қайнаб турибсан дунё 
билан бирга. Олов, деб шоир илоҳий руҳ қудратини назарда 
тутаяпти, бу қудрат бор экан, қайнаш давом этади, дейди у, аммо 
асосий мақсад бу қозонда пишиб етилиш ва «жонни жононга 
қўшиш»дир. Шунда қудуқдан қутулиб, «айн ул-яқин» бўласан, 
илоҳий саодат ўзлигини қайта аён этасан. Шунда киши: «Макон 
ва ломаконни бирлиқда кўрдим, жисм ва жонни ўзаро узвийликда 
кўрдим», — дея олади бемалол.

Мансур қаллож — тавқид тимсоли

Фаридиддин Аттор фикрини давом этгириб, шунлай хулосага 
келади: инсон ҳам тавҳид қатраси ва ҳам тавҳиднинг ўзи, яъни 
унда Ваҳдат хусусиятлари жамулжам. Ҳусайн Мансури Халлож 
ана шу ҳақиқатни англаб етди ва уни «Анал-Ҳаққ» деган ибора 
билан ошкора этди, дейди Аттор. Лекин бунинг учун Мансурни 
гуноҳкор ҳисоблаб, қатл этдилар (922 йилла). Аттор Мансур 
ғояларини жўшқин бир эҳгирос билан куйлаб, чуқурлаштирган 
эди. Унинг учун Мансур Ҳаллож бир идеал, балки чинакам комил 
инсон ҳам. Атгорнинг кўп асарларида Мансур номи тилга олинади, 
«Жавҳар уз-зот» ва «Ҳайлож» достонларида эса Мансур марказий 
қаҳрамон бўлиб кўзга ташланади. Қаердаки тавҳид ҳақида, Ҳақ ва 
Ҳақиқат тўғрисида гап бошланса, шоир албатта Мансурни мисолга 
келтириб ўтади, М ансурнинг фикрларини янги-янги далиллар 
билан баён этади. Мансур гоҳ Шайх Ш иблий, гоҳ Боязид, гоҳ 
Жунайд билан суҳбатга киришади, тасаввуфнинг турли масалалари 
(жузъ ва кулл, ақл ва ишқ, жисм ва жон, ҳижоб ва васл, айн ул- 
яқин исботи, «ман арафа» — ўзликни таниш сири, кўнгил рози, 
тажаллий ва ҳоказо) устида фикр юритади. «Жавҳар уз-зот» 
достонининг бир бобини Атгор махсус «Дар аёни Мансур гўяд» 
(Мансур сирининг аёнлашуви ҳақида сўз) деб номлаган. Хуллас, 
Мансур Ҳаллож Атгор учун тавҳиднинг тимсоли, инсоннинг камол 
топиб, ҳақ ва ҳақиқатга айпанган реал образидир.

Воқеан, «Комил инсон — илоҳиёт сурати» (Сажжодий луғати, 
251-бет), яъни Илоҳнинг етук инсон қиёфасида кўриниши. Ка- 
молот, комиллик ҳам тасаввуфда шундай маънога эга: «Инсони 
комил барча мавжудотнинг бош и, худди бир рақами барча 
рақамлар боши бўлганидай... Зоти аҳадиятнинг Биринчи таайюноти 
(аёнлашуви) ва жомеуллоҳ исмининг мазҳари» (168-бет). Сажжодий 
яна конкретлаштириб дейди: «Комил — ўзи ўзидан фоний ва Ҳақ 
боқийлигида боқий» киш и ёки: «Комил эр — пири муршид 
раҳнамолигида тасвия (тозариш) ва тажлия (жилоланиш) ва шуҳуд 
(мушоҳада) мартабалар сари кўтарилиб, ҳис ва ақл сарҳадларидан 
ошиб, асмо тажаллиётига восил бўлган ва Ягоналик нурининг

325 .

www.ziyouz.com kutubxonasi



шуьласи ичра йўқолиб, Аҳалият бақосила абалийлик топган ва 
илоҳий сифатлар таҳҳиқига ва бутун зуҳуррот мазҳарига айланган... 
барча шууноб (ш арафланиш ) билан шарафланган, жаҳоннинг 
хожасига айланганини била туриб, бандалик ибодатини канда 
қилмаган кишидир (Сажжодий луғати, 207-208-бетлар). Аттор 
наздида Мансур ана шундай комил инсондир.

Мана, Мансур «Анал-Хаққ»и ҳақида шоир нима дейди:

«Анал-Ҳаққ « он ки гуфтаст сар буридаст,
Кунун ин достон гуфту шунил аст.
«Анал-Ҳаққ» он ки гуфт, эй дуст ҳақ шуд,
Ки кулли дарнамуду дўсти Ҳақ буд.
«Анал-Ҳаққ» гуфту бинмуд ошкоро,
Худаш худ кард инжо пора-лора.

«Анал-Ҳаққ» гуфт, дамро аз яки зад,
Ҳақиқат Ҳақ буду ҳақ бешаки эад.
«Анал-Ҳаққ» гуфт бигзошт аз замона,
Бимондаш ном инжо жовидона.

(«Анал-Ҳаққ» — «мен Ҳақман» деганни бошини кесдилар, энди 
будостон оғизларда юрибди. Эй дўстим, «Анал-Ҳаққ» деган одам 
ҳақ бўлади, чунки куллиятни истаб, ягоналик кўрсатиб, Ҳақ дўсти 
бўлди. «Анал-Ҳаққ* деди ва буни ошкора қилди, натижада, ўэини 
ўзи пора-пора қилди. «Анал-Ҳаққ» деб бирлик — ваҳдатдан сўз 
очди, дарҳақиқдт, у ҳақ эди ва ҳеч шубҳага бормай Ҳ ақ деди: 
«Анал-Ҳаққ» дея дунёдан ўтди, бунда унинг номи абадий қолди).

Ушбу сатрларда Атторнинг ҳақиқат ҳақидаги, Ҳ ақ ҳақидаги 
назарий қарашлари ҳам, ҳақиқатга етиш уқубати, инсонийликни 
англаш ва англатиш фожиаси ҳам акс этган. Ҳақни англаган ва 
Унга сингган, эриб кетиб, Ягона руҳ билан қоришиб кетган инсон 
руҳи ҳам ҳақиқатдир. Демак, ҳақиқат — Мансурнинг ўзи. Бу ғояни 
Аттор «Жавҳар уэ-зот» асарила батафсил талқин этади. Унинг 
талқинига кўра, Мансур ҳақиқат тили эди, ннсон суратидаги илоҳ 
эди; чунончи, Мансур Боязид билан суҳбатда дейди:

Манам ҳақ омала инжо, сухангўй,
Аналҳақ меэанам дар хою дар ҳўй,
Манам ҳақ омада инжо, ба таҳқиқ,
К.и то зарроти кулл бахшем тавфиқ,
Манам ҳақ омала инжо ниҳони,
Ба-дин киснат бар халқи жаҳоне.
Манам ҳақ то намоям роэ инжо 
Бигуям сирри худ (ро) боэ инжо.

(Ман бу ерга келган гапирувчи ҳақдирман, шунинг учун ҳар 
сўзимла аналҳақ дейман. Ҳақиқатда мен ҳақман буғтда, куллият

326

www.ziyouz.com kutubxonasi



зарраларига тавфиқ — мувофиқлик, тараққиёт бағишлаш учун 
келдим. Бунда яширин равишда келган қақман, жаҳон халқлари 
олдида инсоний хилқат-суратда кўринмоқдаман. Мен сирни 
кўрсатишға келган ҳақман, шунинг учун ўз сиримни айтмоқчиман).

Мансур — Мутлақият асроридан хабар берувчи зот, Мутлақ 
руҳнинг ўзи, шунинг учун у гоҳ кўзга кўринади, гоҳ эса кўринмай- 
ди. Фаридиддин Атторнинг Мансурни улуғлаши шу даражадаки, 
у Илоҳ ҳақида гапириб, бирдан Мансурга ўтиб кетади, ёхуд аксин- 
ча, Мансур моҳияти, аналҳақ маъносини тушунтириб, илоҳий 
моҳиятни ҳам қўшиб тафсирлайверади. Бошқача айтганда, Илоҳ — 
Мансур — Ҳақиқат тушунчалари Атгор учун тенг маъноли тушунча- 
лар, уларни бир-биридан ажратиш мумкин эмас. Мансур Ҳаллож 
Боязидга қараб дейди:

Манам Аплоҳу жони жумла ҳастам,
Яқин инжо ки ман нест ҳастам.
Манам ҳақ омада — Атлоҳи мутлақ,
Даруни жумлаям огоҳи мутлақ.
Нишони бенишони дар ҳама ман,
Даруни жумлаги хуршеди равшан.

(Жумла оламнинг жони Аллоҳ мандирман, ишонгин, бунда 
йўқман, аммо борман. Ҳақ мендирман — Мутлақ руҳ, барчанинг 
ораснда муглақогоҳман. Ҳамманинг вужудида нишонасиз нишон — 
кўринмас вужуддирман, гўё олам ичила раяшан қуёшман).

Бу сатрларда ифодаланган маънолар Илоҳнинг хусусиятлари, 
сифатларини англатади, аммо Аттор бу сўзларни Мансур тилидан 
келтираяпти, натижада, илоҳий сифатлар Мансурга ҳам хос, улар 
бир-биридан ажралмас, деган хулоса келиб чиқади. Мансур Боя- 
зидга уқтириб айтадики, шундай даражага кўтарилиш учун ишқ 
оловида ёнишинг, шамга талпиниб, вужудини куйдирган парвона 
мисол ўртанишинг даркор. Ёхуд тун қоронғилиги қуёшда ёниб 
йўқолгандай, вужудингни — пардани йўқотгин. Фано бўлсанг, 
ҳақиқат сирини англайсан, менинг кўринишимни касб этиб, 
«пайдоу пинҳон» бўласан.

Жузъ ва кулл фалсафаси

Фано бўлсанг, *менинг зотимдан мусаффо бўласан», кавну 
макон сеники бўлади. Дунёвийликни орадан кўтарсанг — бутун 
оламларни қамраб оласан. Шунда аввалу охир деган тушунчалар 
қолмайди, эамон ва макон ўлчовидан ташқарида бўласан. «Яке 
шав, Боязиду бас маро бин, Даруни жузву кулл айни бақо бин» 
(Боязид, фано бўлиб ваҳдатга — бирликка айлангин-да, кейин 
мени кўргин, ўзингни — қисмни бутун — кулл ичида кўргандай,

327

А.www.ziyouz.com kutubxonasi



бақо — абадият ичра кўргин). Бунда ҳам Мансур бақога айланган 
зот сифатида намоён бўлмоқда. Аттор фпнийлик ва боқийликни 
бир-биридан кескин ажратмайди. Биринчидан, фонийлик деганда 
тасаввуфда Холиқдан ўзга ҳамма нарса, яъни махлуқият оламининг 
бебақолиги, ўткинчилиги англашилади. Жумладан, инсон вужуди 
ҳам тупроқдан бўлгани учун фонийдир. Аммо руҳабадийликтопи- 
ши мумкин, чунки у Мутлақ руҳнинг жузъи. Лекин руҳ жисмдан 
ажрапмасдан ҳам шу мартабани эгаллаши мумкинми? Мумкин, 
дейди тасанвуф аҳли. Агар инсон камолоти олий даражага кўтари- 
либ, у Ҳаққа восил бўлган бўлса, айнан мутлақ фонийлик, яъни 
илоҳий маърифат, ҳикмату дониш-ла лиммо-лим бўлиб, моддий 
вужудни унутиб, руҳий-илоҳий вужудга айланиши мумкин. Шахсий 
«Мен»нинг кайҳоний «Мен» билан бирлашиши, кайҳоний Руҳ 
қиёфасини олиши камолотнинг олий даражаси ҳисобланади ва 
шу мартабада инсон Абадият деб аталмиш белоён муҳитга қўши- 
либ, боқийлик топади. Шунда илоҳийлашган Инсон кишилар 
кўзига турли қиёфада кўриниши мумкин, у Жавҳари зотнинг айни 
ҳақиқати, айн ул-яқин бўлиб, гоҳ одамларнинг эзгу ишларида, 
гоҳ мангулик хилқатида, гоҳ муайян сўфий сиймосида аёнлашади. 
«Жавҳар уз-зот» достонининг «Мансурнинг қиссаси ва унинг ҳар 
хил навъда кўриниши» деган бобида келтирилади:

Даруни жузъу кулл хуршиди рахшон,
Чунон гум дид хул андар сифот ў,
Ки пайдо шуд ҳақиқат айни зот ў,
Чунон худ дид дар охиру дар аввал,
Касе андар яке сурат мубалдал.
Чунон андар яки бинмуд жонаш.
Ки сурат гашт андар жон нишонаш.
Чунон худ дид андар офариниш,
Ки ў буд бешаке дар жумла биниш.
Чунон худ дид зоти лоязоли,
Ки бинмуда рухаш дар жумла ҳоле.
Чунон худ диду худро жумла худ дид,
Ки сурат маҳв шуду кулли аҳад дид.

(Жузъ ва кулл ичида порлаган қуёшдай, ўзини сифатлар ичра 
шундай сингиб, йўқолиб кетгандай кўрди-ки, пайдо бўлганда 
ҳақиқатдан айни зотнинг ўзи эди. Ўзини аввалу охир, яъни 
уалуксизлик ҳолатида кўрди-ки, бир шаклга айланганлигини сезди. 
Жони бирлиқда шундай кўринлики, сурати — хилқати жон ичида 
кўрина бошлали Яратилишда ўзини шундай ҳолатда кўрдики, барча 
дийдаларда, кўзларда у бор эди. Ўзини шундай завол билмас зот 
сифатида кўрдики, юзи барча ашёда турли ҳолатларда кўринарди. 
Ўзини мана шундай кўрди-ю барчани Узилан кўрди, чунки сурати 
йўқолди ва барчани бир — аҳад кўрди).

328

www.ziyouz.com kutubxonasi



Атторнинг фалсафий муҳокамалари шу тахлит чуқурлашиб, 
мураккаблашиб бораверади. У «жузъ«> ва «кулл», яъни бирлик ва 
умумийлик тушунчаларини кўп кўллайди. Бу икки тушунча фал- 
сафанинг асосий категорияларидан эканини биламиз. Ж амики 
ашёлар, ҳодиса ва сифатлар яккалик, алоҳидалик ва умумийлик 
қонуниятига бўйсунади. Яккалик ва умумийлик ўзаро зид ва айни 
вақтда ўзаро вобаста категориялар. Яккаликсиз умумийлик ва 
умумийлиги бўлмаган яккалик йўқ. Ҳар бир яккалик (жузъ)да 
умумийнинг хусусияти мавжуд, табиий равишда умумийлик 
яккалик хусусиятларининг жамидир. Яккалик аксар конкрет 
шакллар, сонлар, сифатларга, ашёларга қараб фикримизни йўнал- 
тирса, умумийлик мавҳумлик томон бизни етаклайди, абстрак- 
цияни талаб қилади.

«Кулл» ва «жузъ» тушунчалари орқали Аттор ваҳдат ва касрат 
оламини ифодаламоқчи, албатга. Мансур ва минглаб, миллионлаб 
Мансурлар ҳам жуздир. Аммо айни вақтда уларда ваҳдат олами- 
нинг — умумийликнинг хусусияти мавжуд. Инсон ҳам, қолган 
дунёвий махлуқотлар ҳам Илоҳнинг сифатлари ва асмо (исм- 
лари)дан иборат Мансур руҳий-маънавий тараққиёт босқичларини 
забт эта бориб, касратда кўринган сифатлардан ошиб, уларни 
буткул ўзида мужассамлаштириб, вужуди йўқолиб, зот сифатида 
қайта пайдо бўлди; аввал турли суратларда, ҳолатларда эди (ўзга- 
риш, қариш, аҳволнинг турли хиллиги ва ҳоказо), илоҳийлашгач, 
бир рангда, бир ҳолатда намоён бўлди, дейди шоир. Бугина эмас, 
инсон Мансур каби илоҳийдашган мартабани эгаллагач, жони 
танаси ичида эмас, балки танаси жонининг ичида кўринадиган 
бўлади, яъни бутун вужуди жон-руҳдан иборат бўлади. Жузъий 
руҳнинг умумийлик касб этишининг хосияти мана шунақа Аттор, 
шунингдек, «ҳақиқат», «яки» (бирлик, ваҳдат), «жамъ» сўзларини 
қўллаганда ҳам Улуғ Тангрининг сифатини, азалий ва абадий 
Мутлақ руҳнинг вужудини тушунади. Аммо муҳими шундаки, Аттор 
Ҳақ ва ҳақиқат ҳақила гапирганда, ҳамма вақт инсонни кўздан 
қочирмайди, мазкур туш унчаларни инсон моҳиятига боғлаб 
тушунтиради. Инсон унинг диққат марказида. Инсон хусусиятидан 
келиб чиқиб илоҳиёт ҳақида сўз юритади. Чунки тасаввуф аҳли 
учун, жумлалан, Аттор учун ҳам, асосий масала инсонни инсонга 
англатиш, инсонни тушуниш эди. Инсон ким? Унинг букжлиги 
ёки ожизлиги нимада, унинг хилқати қандай тузилган, вужуди 
нимадан иборат? Ана шундай қадимий ва абадий масалалар 
тасаввуф таълимотида турли муносабат билан, ҳар хил усул ва 
мисоллар орқали талқин ва тафсир қилиб келинган. Тавҳид моҳияти 
ҳам, ҳақиқат ҳам охир-оқибат инсон моҳияти ва ҳақиқати билан 
изоҳланган. Зеро, инсон бўлмаганда мазкур масалаларнинг ўзи 
пайло бўлмаган, ҳатго Илоҳ ҳақида гапиришга ҳам, тафаккурий

329

www.ziyouz.com kutubxonasi



изланишлар, тажриба ва каш фиётларга ҳам ҳожат қолмасди. 
Илоҳиётни таниш ва ўрганиш — бу аслида инсон руҳини ва унинг 
хусусиятларини ўрганиш ва таниш демак. Фаридиддин Аттор 
наздида ҳам тавҳид қатраси ҳам, тавҳиднинг ўзи:

Чу дар тавҳиди жонон лар якием,
Яки жавқар кулл бешакием.
Чу лар тавҳил жуэ яки надилам.
Якиро дар яке яки гуэидам.

(Жонон — Худо тавҳидида бирликдамиз, Кулл-у.мумият жавҳа- 
рининг ягонасилигимиз шаксиз. Тавҳидда ягоналик — бирликдан 
ўзга нарсани кўрмадим. Ваҳдат — ягоналикни ягоналикдан ягона 
деб танладим).

Тавҳид тимсоли — Мансур, унинг вужулида илоҳий асрор ҳам 
акс зтган.

Манам тавҳили ёру сиру асрор,
Манам дар жисму жон бинмуда гуфтор.

(Ёр — Худо тавҳиди, сиру асрори м енм ан, жисму жонда 
сўзлагувчи қувват менман.)

Тавҳид — бирлашиш инсоний ҳақиқатнинг тўла юзага чиқиши, 
яширин хазина эшигинингочилишидир. Инсоний ҳэқиқатни кашф 
этиш орқали илоҳий ҳақиқатга эришилади, шунинг учун ҳдқиқат — 
бу Ёрни кўришдир.

Ҳақиқат чисг? Жонон дидан инжо,
Дуйи бигзоштану онгоҳ якто.
Ҳақиқат чист? Жуэ якто шудан эуд,
Чу дур лар баҳри ҳам якто шудан буд.

(Ҳақиқат нима? — Жонон — Худони кўриш бунда, сену менликни 
тарк этсанг, унда бир бўласан. Ҳақиқат нима? — Тезда бир бўлмоқ 
фақат, Дур каби вобасталик денгизида ягона -  бир бўлмоқцир).

Атгорнинг «жонон дидан инжо» (жононни кўриш бунла) деган 
фикрига диққатингизни қаратмоқчиман. Чунки шоир бу орқали, 
менимча, жонон, яъни Илоҳ васлига шу дунёда етиш мумкинлиги 
ҳақида гапирмоқда, ваҳдат тириклигида содир бўлиши мумкин. 
Ш унинг учун Ҳақиқат, Бирлик, Ваҳдат, Тавҳид, Анал-Ҳаққ ту- 
шунчаларини баравар қўйиб, бирини иккинчисига боғлаб шарҳ- 
лаган ва илоҳий қурбни топган киши йўлида пардаларни бир-бир 
узоқлаштириб борар экан, «маънида Мансур суратига айланиши» 
ёки «буд* — вужудий борлиқни маҳв эта бориб, суратдан қутул- 
ганда шоир «Мансур кўзилан ўзга ҳеч нарса қолмаслиги» хусусида 
ёзиб, ўзини ҳам Мансур Ҳаллож билан бирга деб билади, Мансур 
мартабасидаман, мен ҳам Ҳақиқатман, деб айтади:

330

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ҳақиқат чист? Чун Аттор будан,
Ҳамиша воқифи асрор будан...
Ҳақикдт чист? Аа жон бигзар, эй дўст!
Чу диди ин замон Аттор, кулл ўст.

(Ҳақиқат нима? Аттор каби бўлиш. Ҳамиша сирлардан огоҳ 
бўлиш. Ҳақиқат нима? Эй дўсг, жондан кеч, бу дам Атторни 
кўрдингми, кулл — ўша).

Мансур ҳам, Аттор ҳам — ҳақиқат, бошқача айтганда, жондан 
кечиб жононга етган, маънилар тажассумига айланган ҳар бир 
«воқифи асрор» инсон ҳақцир. Атторнинг ўзини Мансур билан 
тенг қўйиши бежиэ эмас, эеро Мансур руҳи Атторнинг мураб- 
бийси, илҳоми ва қалб чироғидир. Алишер Навоий «Насойим ул- 
муҳаббатлда ҳазрат Ж омийдан таржима қилиб келтиради: «Ва 
Мавлоно Жалолиддини Румий сўзлари мазкурдурки, Шайх Ман- 
сури Ҳаллож нури юз эллик йилдан сўнгра Шайх Фаридиддин 
Аттор руҳига тажаллий қилди ва унинг мураббийси бўлибдур».

Шунинг учун Фаридиддин Аттор шеъриятини Мансур Ҳаллож 
фалсафасининг назмий тафсири деб айтиш мумкин. Мансурни 
қанча чуқур ўргансак, Аттор асарларини таҳлил этиш орқали 
Мансур эътиқоди ва таълимоти моҳиятига етиб борамиэ. Ш оир 
илоҳий сирни кашф этганига ишончи комил ва бундан ниҳоят 
хурсанддир:

Зиҳи Аттор к-аз сирри илоҳий,
Намуди айни дийдору ту шоҳи 
Зиҳи густохи бар асрори маъни,
Ту хоҳи дид ҳақ— изҳори маъни.
Аёни восилони дар жаҳон ту,
Ки бинмуда чунин сири аён ту.

(Баракалла Аттор, илоҳий сирдан кўзга аёнлик кўргаздинг, 
шу боис сен шоҳсан. Маънолар сирига интилиб, густоҳлик (беадаб- 
лик) қилиш инг ҳам яхши, сен ҳақни — маънолар изҳорини 
кўришинг муқаррар Жаҳонда сен васлга етганларнинг тимсоли — 
гавдаланган шаклисан, шунинг учун ҳам бундай сирни аён қила 
олдинг).

Аъён нима

Бу мисолдаги «айн», «аён», «дийдор* сўзларига алоҳида эътибор 
бериш керак, чунки булар тасаввуфнинг махсус истилоҳларидир. 
Бошқа бир ерда Атгор дейди:

Ту бешак бартар аэ кавну макони,
Гузори айн, дар аъён аёни.

(Сен шубҳасиэ кавну макондан юқорисан, айндан воз кечсанг, 
аъёнда аёнсан).

331

www.ziyouz.com kutubxonasi



Тасаввуф таълимотига биноан, Илоҳнинг ўзи ғайб, киши кўзига 
кўринмайди, зотнинг асл жавҳарини билишга ҳеч ким муяссар бўлган 
эмас («Унинг зотининг моҳиятидан биров хабардор бўлмаган»), аммо 
унинг «дийдори» — юзи, кўриниши, яъни кўздай бўлиб жилоланиши, 
аёнлашуви орқали Унинг сирларидан воқиф бўлиш мумкин. Шунинг 
учун бу ерда «айн» деганда илоҳий сирлар манбаининг кўздай порлаб 
кўрина бошлаши, «аён» деганда эса конкретлашув, моддий шакл 
олишни англаш керак. «Аён» илоҳий ғайб («адам»)нинг ижодкорлик 
қудрати сабабидан ташқарига зуҳур этган Моҳият, ҳақиқатнинг сурати 
ёки тасаввурланиши, хаёлий шаклга киришидир. Атгор айтмоқчики, 
Мансур, Шайх Атгор ёинки бошқа Комил шахс агар «айн» — 
суратини, жисмии ташласанг, ўша «аъён» — илоҳий оламда «айн» 
бўласан, яъни конкретлик касб этасан, илоҳий вужудга айланасан.

Шавал восил ҳижобаш лур гардад,
Ба м аъни сурати  М ан сур  гардал.

(Васлга етгандан кейин, парда узоқлашади, маънида у Мансур 
суратига айланали).

Шу зайлда Аттор тавҳид асрорини кашф этиб бораверган. 
«Жавҳар уэ-зот»дан ташқари, «Мантиқ ут-тайр», «Булбулнома», 
«Уштурнома», «Илоҳийнома» каби асарларида ҳам шоир тавҳид 
хусусида фикр билдириб кетган. Масалан, «Мантиқ ут-тайр»нинг 
бутун мазмуни Симурғ — Мутлақ руҳ васлига етиш ва у билан 
қўшилиш ҳақидаги ҳикояларидан иборат. Асардаги етти водийнинг 
бири «Тавҳид водийси»деб номланган. Аммо қолган водийдар ҳам 
аслила солик руҳнинг Илоҳий манба сари юксалиши ва бундан 
турли ҳолатларга тушиш, турли даражадаги идрок қилиш босқич- 
лари тасвирланади. Руҳнинг Билим, Маърифатга ошноликдан 
сармастлиги, ўзини унугиб, ўз Тангриси бағрига буткул сингиб 
кетиши, яъни жузнинг Кулл бўлиши — фано саодати Атгор асар- 
ларининг асосий мавзуидир. Шунга кўра, Атгорни илоҳий рамздар, 
сирлар шоири, дейиш мумкин. Лекин, гарчи шоир ғайб сирларидан 
сўз очиб, оламни билишнинг акдий усулини рад этган ҳадда барча 
тасаввуф аҳли каби, ботиний туйғуни ишқни билишнинг асосий 
воситаси ҳисобласа-да, унинг бутун асрорлари дунёни ва унинг 
Моҳиятини англашга беҳал чанқоқликнинг исботидир. Умуман, 
назаримда, сўфиёна важд-жазава, кашфу каромат, ҳол мартабаси- 
даги бехудлик илҳоми билан қўлга киритилган «сирлар» аслида 
оламнинг хусусиятлари, инсон заковати ва тафаккурининг мева- 
ларидир. Илоҳий билимларнинг чексиздиги эса инсон истеъдоди, 
тахайюли ва шуурининг, ботиний қобилиятининг чексизлигидан 
ниш она, шунинг таслиғидир. Илоҳ — тафаккур ва билишнинг 
чексиздиги, туганмаслиги тимсоли. Фариднддин Аттор шу тимсолни 
Ҳақ деб, тинмай унга интилади, уни кашф этиш иштиёқида ёнади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ЯССАВИЙ ХАКИҚДТИ

Хожа Аҳмад Яссавий тасаввуфнинг улуғ пешволаридан бири, 
у яссавия тариқатига асос солганлиги ва туркий тилда содпа, халқ- 
чил улуғ шеърият — сўфиёна адабиётни бошлаб берганлиги билан 
номи ислом оламила қадрли ва мўътабардир. Ул зоти шариф 
исломий ҳақиқатлар ва тасаввуф аҳкомини ажабтовур маҳорат 
билан омихта этиб, шариату тариқатни бир бутун деб билиб, имон 
ва садоқат ғояларини қизғин эҳгирос ила куйлаган ва афсонавий 
Арслонбоб тимсолида мужассам бўлмиш туркий авлиёлар руҳини 
пири Хожа Юсуф Ҳамадонийдан қабул қилган Хуросон сўфиёна 
таълимотига қўшиб, ўз халқини юксак маърифат ва илму ирфонга 
ҳидоят этди.

Хожа Аҳмад Яссавий қарашлари моҳиятини англаш учун, шуб- 
ҳасиз, тасаввуф таълимоти рукнларига мурожаат қилиш лозимдир. 
Тасаввуф ўзини англаш ва шу орқали Аллоҳни севиб таниш ва 
билиш илми ҳисобланади. Ўз-ўзини англаш ўз нуқсонларини, айбу 
қусурини англаш демакдир. Шундай экан, тасаввуфни инсоннинг 
ўз вужуди, нафсига қарши исёни, ўз-ўзидан қониқмаслик норо- 
зилиги сифатида талқин этиш ўринлидир. Шайхларнинг ўз-ўзини 
мазаммат этиши, сурункали риёзатни бўйнига олиб, маҳрумлик- 
ларга кўниши, ҳеч нарса билан ўрнини тўлдириб бўлмайдиган 
буюк бир руҳоний поклик оламига интилиши шу бипан изоҳланади. 
Бу риёзат ва иродат зикр ва самоъ, жазава ва нолалар, муножот 
ва тоатлар, маънавий суҳбатлар, каромат ва ишоратлар, чиллада 
чилтанлар билан суҳбат қуриш, хилватда Ёр хаёли билан унс 
тутмоқ, ирфоний кашфиётлар йўлидаги тасвирлаб бўлмас завқу 
сурур нашидасидан иборат бўлган. Тасаввуф аҳли Илоҳ маъри- 
фатини қозонишни инсон камолоти, ахлоқий покланиш йўли, 
инсоннинг инсонлигини очиш, унинг руҳини шайтон чангалидан 
қутқариш чораси, деб ҳисоблар эдилар. Ҳақ ва ҳақиқат ғояси, 
руҳий фароғат ҳисси, тафаккур корхонаси, ижод — яратиш ният- 
лари ушбу таълимот бағрида паноҳ топиб, ривожланган. Албатта, 
авжу мавжпари, қирралари хилма-хил бу таълимотнинг ҳамма 
томонлари Аҳмад Яссавий ижодида акс этган, дея олмаймиз. Жуда

333

www.ziyouz.com kutubxonasi



чуқур фалсафий тизимларни Яссанийдан қидириш ҳам зўрма- 
зўраки сунъийлик бўлар эди. Аҳмал Яссавий аввало курашчи бир 
инсондир. Унинг асарлари қуруқ насиҳатлар йиғиндиси (гарчи 
насиҳатда танбеҳоҳанги мавжуд бўлса-да) ҳам, тасаввуф ва шариат 
ҳақидаги бетараф қарашлар, мулоҳазалар баёни ҳам эмас, балки 
шаррга — ёмонликка нафрат, эзгулик — хайрни ҳимоя этувчи зар- 
бали сатрлардир. Шу боис Яссавийнинг жуда кўп фикрлари 
ғаэабкор бир оҳангда жаранглайди, шоир дунёни тарк этиш, зулмга 
чидаш, ишқ-муҳаббат, дарвешнинг риёэату каромати ҳақида ёзар 
экан, буларнинг ҳаммаси, биринчидан, тасаввуф таълимоти 
талабларидан келиб чиқишини, иккинчидан, шоирнинг илоҳсевар 
ва инсонсевар қалби нидолари эканини эсда тутмоғимиз керак.

Бу ерда Аҳмад Яссавий қарашларининг бир жиҳати, яъни 
таркидунёчилик ақидаси устида тўхтаб ўтишни лозим топдик. 
«Девони ҳикмат»да ўқиймиз:

Аё дўстлар , п о к  и ш қ и н и  қўлга олди м ,
Бу дунёни душман тутиб юрдим мано.
Ломаконни сайр этибон макон оштим,
Дунё-ўқбин юз минг талоқ қўйлум мано.

Шунга ўхшаш «дунё ҳаром», «дунё палид», «дунё моли ҳирсу 
ҳаво кони» каби таъриф-тавсифларни Яссавий шеърларида кўп 
учратамиз. Хўш, нега дунё душман, нега уни тарк этиш керак?

Аҳмав Яссавий ва умуман барча тариқат аҳди фикрига кўра, 
Илоҳ йўлини танлаган солик лунёвий алоқалар, яъни мол-мулк 
билан боғлиқ ташвишлардан халос бўлиши лозим (Ш у ўринда 
мухлис — ихлос — халос — махлас сўаларининг бир ўзакдан экани, 
то халос бўлмай сўфий бўлиш мумкин эмас, деган фикрга эътибор 
қилинг). Ш ундагина соликнинг қалби буткул Аллоҳ ихтиёрида 
бўлади. Аллоҳнинг ғайри (Рақиб) ёдидан қутулади. Чунки Худо 
муҳаббати ва дунё муҳаббати бир-бирини инкор этувчидир. Ахир 
аждодларимиз ҳаёт деб, тириклик деб руҳни ва унинг соҳиби 
Тангрини билганлар. Моддийликни улар латиф руҳнинг эидди — 
зиндони ҳисоблаганлар, жумладан, вужудимиз ҳам. Ҳаттоки, 
дунёдаги ҳаёт, тириклик неъмати охиратдаги абадий ҳаёт учун 
сарфланувчи восита, холос. Айни ҳақиқат бўлган бу қараш берилса, 
унинг ишқи ёлғон, қилмиши риё, халқни гумроҳ этувчи шай- 
тондир, дейди Аҳмад Яссавий.

Албатга, бизнинг заминий тор тушунчаларимиз билан ўлчан- 
ганда, Яссавий даъватлари ғайритабиий, гайриинсонийдай бўлиб 
туюлади. Лекин тасаввуф ичига чуқурроқ кириб борсак, таркидунё- 
чилик ғояси ҳаётга зид кўз қараш бўлмай, балки теран инсонсе- 
варлик ғояси эканини англаб оламиз. Масалан, дунё тариқат аҳзи 
нуқгаи назаридан қуйидаги маъноларга эга:

334

www.ziyouz.com kutubxonasi



Дунё — махлуқот олами, моддий борлиқ.
Дунё — жисм, инсон бадани.
Дунё — давлат, бойлик.
Дунё — нафс, эулмат, қоронғилик тимсоли.
Дунё — мажоз, образ, фонийлик, ёлғон мавжудлик рамзи.
Дунё Холиқ яратган махлуқот олами, ўткинчи, фоний экан, у 

ҳеч кимга вафо қилмайди. Шунинг учун у муҳаббатимиз, меҳри- 
мизга арзимайди. Ҳ ақиқий боқийлик, абадий Парвардигорга 
муҳаббат — абадиятга муҳаббат бўлиб, у чин муҳаббатдир. Парвар- 
дигор маънавият ва файз кони, инсон руҳининг асл илдиэидир.

Бу фикрлар инсон хилқатининг жисм ва руҳдан иборатлиги, 
инсонни жисми эмас, балки руҳи мукаррам этиши ҳақидаги қараш 
билан уйғунлашиб кетади. Инсоннинг инсонийлиги унинг руҳоний 
жавҳари, яъни илоҳийлигидадир. Шу боис руҳонийлик қанча камол 
топса, инсон шунча мукаммаллашади, покланади.

Аммо энг муҳими шундаки, Яссавий назарида дунё меҳр 
муҳаббатга арзимагани учун, уни севганлар ҳам бахтли эмас. «Бу 
дунёда лаҳэа фориғ бўлмоқ қайда», — деб ёзади у алам билан. 
Дарҳақиқат, дунёда орому осойишталик, фароғат йўқ. Инсон ҳами- 
ша ташвишу ғамда, ташвишлари эса майда ва умрни кемирувчи, 
маънавиятни беркитувчи. Ҳолбуки, инсоннинг бош вазифаси — 
ўэ Тангрисини таниш, Унга интилиш бўлмоғи керак.

Шу муносабат билан Яссавий инсон ва руҳ, лоҳут олами ва 
носут олами (яъни, жисмоний олам), руҳнинг жисм ичра изти 
роблари, жисмоний талаблар билан руҳоний-маънавий талаблар 
орасидаги зиддиятлар хусусида фикр юритади. Инсон фожиасини 
туб-тубидан идрок этишга жазм этади. Инсонни қанчалик чуқур 
англаганинг сари ундан ҳафсаланг пир бўлади, кўнглинг қолади, 
унинг ожизлиги, ноқобил ва ноқислигини кўриб ҳам раҳминг 
келади, ҳам ғазабинг қўзғайди. Бу — ночор махлуқнинг айбларини 
ўзига кўрсатиб, илоҳий мартабага ҳидоят этмоқчи бўлади валиюл- 
лоҳ. Воқеан, инсонпарварлик нима? Инсондаги нуқсонларни очиқ- 
равшан айтиб, шу нуқсонлардан қутулиш йўлини кўрсатишми 
ёхуд уни «буюксан», «улуғсан» деб мақташми? Менимча, биринчи 
йўл афзал ва фойдали. Инсоннинг ожизликларини кўрсатиш, уни 
мазаммат этиш бадбинлик эмас. Аксинча, чин гуманизм инсон 
учун қайғуришдир. Инсон учун қайғуриш эса, унинг нуқсон ва 
гуноҳпарини кўрсатиш, тўғри йўлга бошлаш ҳисобланмоғи керак 
Қуръони каримда ҳам Парвардигори олам инсоннинг мукаррам- 
лиги, шамойили гўзаллиги, Ердаги «халифа» экани, фаришталар 
унга сажда этгани ҳақида оятлар юбориш баробарида, инсоннинг 
норасолиги, гумроҳдиги, манманлиги ва ҳокаэоларни ҳам кўрса- 
тиб, буни нуқсон сифатида кўрсатган. Ҳатто, барча иллатлар 
одамдан, барча яхшилик Аллоҳпан, деган қарама-қарши мазмунли

335

www.ziyouz.com kutubxonasi



оят ҳам келтирилади Қуръони каримда. Водариғо, одамнинг шайтон 
гапига кириб, ақп дарахти мевасини татигани (ёки буғдойни егани) 
ва оқибатда жаннатдан қувилиши ҳам унинг камчилиги, нуқси, 
гуноҳи, ахир. Ш ундан бери инсон савобу гуноҳ, хайру шарр, 
жаннату дўзах, Ҳурмузд ва Аҳриман, нуқсу камол, раҳмон ва 
шайтон орасида саргардондир, гоҳ у томонга, гоҳ бу томонга ён 
босиб, гоҳ ғофил ва гоҳи ҳушёр бўлиб, умр ўтказиб келмоқда...

Аҳмад Яссавий тариқат изтироблари, ажзу азият чекиш йўли 
билан инсонни поклаб, нуқсонлардан, нохуш феъл-атвордан халос 
этиш мумкин, деб ўйлайди. Тарки дунё ана шу тадбирнинг бошидир. 
Зеро, илоҳий маънавиятга таппинувчи, поклик ва покизаликни, 
ҳақни севувчи ҳар бир ориф, мутафаккир шахсда узлат ва хилватга 
эҳтиёж, соғинч бор. Шундай қилиб, таркидунёчилик ошиқ руҳнинг 
талабидир:

Лунё қўймай. ҳол илмини билса бўлмас.

Сўфий — Илоҳ ошиғи, унинг кўнглида Аллоҳдан ўзга нарса 
бўлмаслиги керак. Бундай одам қандай қилиб дунёга боғлансин? 
Таркидунёнинг ёрқин намунаси — Иброҳим Алҳам саргузашти. Кўп 
шайхлар қатори Яссавий ҳам Иброҳим Адҳамни ибрат қилиб 
кўрсатади. Иброҳим Адҳам қалбида илоҳий иш қ жўш ургандан 
кейин Балх шаҳрида тахт-тожи, бола-чақасини ҳам ташлаб, хирқа 
кийиб дарвеш бўлган эди. У Худо муҳаббатини фарзанд муҳабба- 
тидан ҳам баланд қўйди. Аҳмад Яссавий ўзи ҳам Иброҳимга 
эргашмоқчи бўлади, аммо тарки дунё ҳақида қизғин даъватлар 
қилган шоир шу ерга келганда юраги ларзага тушиб, мана бундай 
сатрларни битади:

Аллоҳ учун фарзандларим етим қилсам,
Жондан кечиб, молдан кечиб ғариб бўлсам,
Биёбонда ялғуз қоздек нола қилсам,
Нечук илож этаримни билмам, дўстлар!

Бир томондан, илоҳий ишқ туғёни, иккинчи ёқдан, аҳли аёл, 
фарзанл муҳаббати шиддати бақамти келган. Ориф инсон қал- 
бидаги дардли фожиа, нозик руҳий мушкулот тасвирланади. Ясса- 
вийнинг мазкур ғоялари Фаридиддин Аттор ва Жалолиддин Румий 
асарлари билан ҳамоҳангдир. Чунки Аттор «Илоҳийнома», «Жавҳар 
уз-зот» номли достонларида фарзанд муҳаббати билан Худо муҳаб- 
батини кўп марта қиёслаган

Шуни айтиш жоизкиг Яссавийнинг ўзи олтмиш уч ёшга кир- 
гунча оиласи, фарэандлари билан умр кечирган, боғбонлик қил- 
ган, косатарошлик касби билан шуғулланиб, муридлар тарбия- 
лаган. Бироқ ўшанда ҳам шайхул машойихнинг қалбида Илоҳ

336

www.ziyouz.com kutubxonasi



муҳаббати устун эди, у дунёга эътибор қилмас, нафсни одамни 
бузадиган нарса деб қарарди. Бу эътиқод унда ота мерос бўлиб, 
Арслонбоб ва Юсуф Ҳамадоний тарбияси туфайли яна кучайганди. 
Зотан, таркидунёчилик — бу ахир авлиёлар тавбаси, улар мижозига 
бу сут билан киргандир. Авлиёлар тарки дунё қилишни барчадан 
тапаб қилган эмаслар, чунки узлатнишинлик, зикру самоъ дарвеш 
«насибаси» (улуши). Яссавий ўзини фақирлар зумрасига киритади 
ва бу билан фахрланади. Фақир эса дунёнинг асбобу аҳволидан 
ҳеч нарсага эга бўлмаган, ҳеч бир тамау даъвоси бўлмаган киши, 
фақирларнинг Аллоҳ дийдоридан ўзга талаблари йўқ. Фақирликни 
инсонийлик моҳияти деб билиб, ғанийлик, эгаликни Аллоҳнинг 
сифати ҳисоблайдилар.

«Девони ҳикмат»да ёзиладики, Яссавий руҳи ҳали у тугилмасдан 
Илоҳга ошиқ эди. Чунки ҳазрати Пайғамбар алайҳиссалом Меърож 
тунида кўкда фақр ҳайкалини кўрдилар (нур шаклида). Бу менинг 
руҳим эди, деб ёзади Аҳмад Яссавий:

Меърож узра ҳақ Мустафо руҳим кўрди.

Ўшал руҳким, Аҳмад онаси ҳамлида пайдо бўлган куни унинг 
вужудига кирган эди ва танаси билан бирга яшади. Бироқ ушбу 
руҳтанага кирмасдан аввап ҳам баркамол ошиқбўлиб, «кўзи ёшли, 
боши эгик, қадди ҳилол эди». Яъни тоат-ибодатга мойил, комил 
мусулмоннинг руҳи эди. Шу боис бу руҳ танага кирган заҳоти, 
жисм билан келишолмай, ўз аслига қараб интилди:

Тўққиэ ою тўққиз кунда ерга тушлим,
Тўққиз соат туролмадим, кўкка учдум.

Чунки бу руҳнинг ватани Тангри ҳузури, жабарут оламидир. 
Ш унинг учун у аршу самоларни сайр қила олади, Ҳаққа роз 
айтади, жисмоний талаблар, яъни ҳирсу ҳавас, ҳасад ва ман- 
манлик, лаззатпарастлик тимсоли нафс билан жиҳод бошлайди. 
Нафс эса дунё демакдир. Бошқача айтганда, тарки дунё қилиш — 
таркинафс қилиш, шайтоний ҳирсларни жиловлаш демак:

Нафс йўлига кирган киши, расво бўлур,
Йўлдан озиб, тойиб туэиб гумроҳ бўлур,
Ётса-қўлса, шайтон била ҳамроҳ бўлур,
Нафсни тепгил, тепгил, эй бадкирдор!

Нафсга нафрат Аҳмад Яссавий шеъриятида кучли ифодаланган. 
Инсон эотини бузиб, хароб этган, энг қабиҳ ишларни қилишга 
йўллаган нарса унинг нафсидир. Жаҳонгирлик, уруш ва вайронагар- 
чиликлар, беҳисоб қирғин ва шафқатсизликларнинг сабаби ҳам 
нафс. Солиҳ инсон аввало нафсини енгади. Фанофиллоҳга йўл

22 — Тасаввуф 337

www.ziyouz.com kutubxonasi



очаман десанг, нафсни ўлдир, яъни «ўлмасдан бурун ўл», деб 
таъкидлайди туркнинг улуғ мураббийси. Аммо бу йўл оғир ва 
машаққатли. «Жондан кечмай ишқшаробини ичса бўлмас*. Яссавий 
«ҳикмат»ларида «Муту' қабла ан тамуту» (Ўлмасдан бурун ўлинг), 
«Ман арафа нафсаҳу фақад арафа раббаҳу» (Кимки ўз нафсини 
таниса, Раббисини танийди), «Дунё ва дирҳамларга қул бўлган- 
ларга лаънатлар бўлсин», деган ҳадислар келтирилади. «Ўлмасдан 
бурун ўлмоқ»— тирик туриб нафсни ўлдириш бўлса, «Кимки 
нафсини таниса, Раббини танийди» ҳадиси нафснинг ёмонлигини 
англашга ишорадир. Демак, нафснинг ёмонлигини англаган унга 
қарши курашади ва шу кураш уни Раббини танишига кўмаклашади.

Шундай қилиб, дунё алоқасидан қутулган ош иқ инсон тариқат 
босқичларини ўтаётиб, ўзидаги ёмон хислатларини тарк эта боради 
ва яхши сифатларни касб этади. Натижада бойлик тарки, нафс 
тарки ёмон хулқ-атвор, золимлик ва шафқэтсиаликни тарк этиш 
билан баравар давом этади. Солик изтиробларга сабр қилиб, Худо 
ёдида яшаб, зикру тоатни канда қилмай, қалбини илоҳий нурга 
тўлдириб боради.

Маълум бўладики, тарки дунё дегац да Аҳмал Яссавий бойлик 
тарки, кишининг ўзидаги ёмон хислатлар тарки баробарида ёмон 
одамлар, золим ва нодонлар таркини ҳам назарда тутади. У дейди:

Тариқатни шавқу завқи  к у й м о қ -ё н м о қ ,
Ҳақдан қочқон ножинслардан қочиб тонмоқ,
Юз минг турлук жафо текса, бўюн сунмоқ.

Ҳақдан қочганлардан қочиш. Ҳамма гап ана шунда. Ҳақдан 
қочганлар — имонсизлар, ножинслар, каззоб, фирибгарлар. Ҳақдан 
тонганлардан тониш эса тасаввуф аҳпининг имонидир. Ш оир 
олтмиш уч ёшга кирганда ўз хонақоҳининг бир бурчагида ер ости 
ҳужра ясаб, энди менга ер юзида яшаш ҳаром, деб шу ҳужрага 
кириб кетади. «Девони ҳикмат»даги бир туркум шеърларида бу 
уэлатнинг сабаблари тушунтирилади. Бу сабаблардан бири — Расули 
акрамга муҳаббат, сидқу садоқат ибрати бўлса, иккинчиси нолон 
ва ножинслар, худобехабарлардан қочиш эди:

Ер остига қочиб кирдим нодонлардан,
Доно топмай ер остига кирдим мано.

Хуллас, таркидунёчиликни ижтимоий зарарли ҳодиса, деб 
билиш у қадар тўғри эмас. Буни ошиқ қалбнинг эҳтиёжи. деб қараш 
лозим. Одамлар таркилунё қилган чин сўфийларга қараб ибрат 
олганлар, яхшилик қилиш, меҳру шафқат кўрсатиш, Худодан 
қўрқиш ҳисси пайдо бўлган.

338

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бу ўринда шуни ҳам айтиш керакки, дунёга нафрат фақат 
сўфийларнинг ғояси эмас. Ушбу ғоя тасаввуф пайдо бўлишидан 
анча олдин бор эди. Кддимги бобилликлар, форслар, юнонларнинг 
ёэма ёдгорликлари, айниқса, ҳинд эпосларида дунёнинг бевафо- 
лиги, инсонлардан дўстлик ва садоқат кутиш хато эканлиги ҳақида 
фикрлар мавжуд. Тасаввуфга алоқаси бўлмаган Абул Фараж, Абу 
Нувос, Ал-Бухтурий, Абу Аъло каби араб шоирлари, Рудакий, 
Фирдавсий каби форс-тожик шоирлари ижодида фалакдан шикоят 
оҳанги, инсондан нороэилик туйғуси акс этган. Абу Аъло инсон 
зотини лаънатлаб шеърлар ёзади, «мен отамнинг хатосиман» дея 
ўзидан ҳам нафратланди. Аммо жаҳоннинг бирор тадқиқотчиси 
Абу Аъло ал-М ааррийни реакцион ёки бадбин шоир демайди. 
Аксинча, у арабларнинг буюк гуманисти сифатида тилга олинади. 
Чунки Абу Аъло инсонлар бадбахтлиги, нуқсу касофати, жаҳолат 
ва ваҳшийлигини нафратли сўз билан фош этароқ, чин инсон 
учун курашган эди. Аҳмад Яссавий ҳам шундай қилди. Фарқи 
шундаки, у буни тасаввуф ғоялари ёрдамида амалга оширди.

Яссавийнинг таркидунёчилигини зоҳидлар таркидунёчилигидан 
ҳам фаркдаш керак. Зоҳидлар тақвоси тагида жаннатдан умид- 
ворлик, яъни тама мавжуд бўлса, сўфийлар таркидунёчилиги 
замирида муҳаббат ётади. Сўфий тафрид ва тажрид билан руҳини 
поклаб, ҳаққ ул-яқин мартабаси сари кўтарилади, фано ҳолати 
нашидасидан лаззат олади. Шунга асосан, Яссавийнинг муқаддас 
руҳ тили билан айтган «ҳикмат»ларини реакцион, ғайриинсоний 
дейиш нотўғри. Хожа Аҳмад Яссавий умр бўйи мазлумлар, етим, 
ғарибларни ҳимоя қилди, ўз ҳалқасига олди. Дарвешлар, софдил, 
солиҳ одамлар унинг таълимотини қабул қилиб, эл орасига ёйди- 
лар. Ш оир порахўрлик, ҳирсу ҳасадни, жаҳолатни танқид қилди, 
ҳаром еган қозилар, ришва олган муфтиларни, риёкор шайхларни 
мазаммат этди. Шуми «реакнион» ғоя?

Аҳмад Яссавий шеърияти энг халқчип ва халқсевар, ҳақсевар 
шеъриятдир. Унинг ғоялари инсоният қозонган энг ардоқли ғоялар 
қаторида абадий яшаб келаверади.

Яссавий ижодида ишқ тавсифи

Покиза илоҳий муҳаббат шавқу завқини куйлаш Хожа Аҳмад 
Яссавий ижодида алоҳида ўрин эгаплайди. И ш қ — руҳни дунёвий 
ғуборлардан тозалаидиган, қалбга бир олов — нур бўлиб кириб, 
уни Парвардигор васлига ҳидоят этадиган қудрат, маърифат ва 
ҳақиқатга ошно этувчи, кишига ўзлигини англаш, инсонийлик 
моҳиятини кашф этишга ёрдам берувчи куч, мис вужудни олтинга 
айлантирувчи киме. Иш қ ҳам дард ва ҳам дармон, ҳам азоб ва ҳам 
роҳат. Тариқатнинг барча масалалари — ҳол ва фано, ботин ва

339

www.ziyouz.com kutubxonasi



зоҳир, ҳайрат ва тавҳил, бехудлик ва девоналик яа ҳоказолар ишқ 
тушунчаси орқали англашилади ва тушунтирилади. Чунки илоҳий 
муҳаббат моҳиятини англамаган одам тасаввуфни ҳам тушунмайди, 
тасаввуф талаблари, тариқат йўлига кирган кишининг ақида ва 
ғоялари, ҳолатини идрок этолмайди. Яссавий ижодидаги таркиду- 
нёчилик, узлат, садоқат ва шафқат ғоялари айни шу муҳаббат 
гояси билан узвий вобаста бўлиб, уларни бир-биридан айри 
тасаввур қилиш мумкин эмас. Зеро, кўнглида ишқи бор одамгина 
туну кун поклик ва ҳақиқатнинг олий тимсоли бўлган Аллоҳга 
интилади, нафсга қарш и юриш бошлайди, бу йўллаги не-не 
азоблар, хорлигу хўрликларга чидайди.

Кейин эса... Кейин руҳий ҳолат лаззатини топади.
Аҳмад Яссавий ўзини «Ҳақ таоло партавидан» баҳраманд 

бўлган, гўдаклигида илоҳий иш қ «жазбаси» теккан киши эканини 
фахр билан тилга олади. Маълум бўладики, валийлик, кашфу 
каромат истеъдодининг нишона бериши ҳам ишқдандир. Яъни чин 
ош иқ — чин сўфийдир, бошқача қилиб айтганда, ишқ Илоҳни 
севиш, Унга сиғиниб, нола муножотлар қилишгина бўлмасдан, 
балки Аллоҳни таниш ва, демак, ўз аслини таниш, камолотга 
етишиш йўлидир.

Ишқ боғини меҳнат тортиб кўкартмасанг,
Хорлик тортиб, шум нафсингни ўлдирмасанг,
Аллоҳ деюб ичга нурни гўддирмасанг,
Валлоҳ-биллоҳ, сенда ишқнинг нишони йўқ.

Ҳа, ошиқликнинг белгиси — хокисорлик, камтаринлик, сидқу 
садоқдт. Ошиқ бўлган одам ўзини барчадан кам деб ҳисоблаши, 
бошига келган балоларга мардонавор чидаши, манманлик, ғурур 
ва такаббурни, ҳасад-ҳирс каби салбий хислатларни тарк этиши 
керак. Бугина эмас, тама ва манфаат тимсоли бўлмиш дунёни ҳам 
тарк этиши керак. Чунки то дунёнинг ўзини тарк этмаса, нафс 
тамасидан халос бўлолмайди киши. Илоҳ ошиғи тариқат талабла 
рини сўзсиз бажариб, фақр мартабасидан фано сари интилади. 
Илоҳиёт оламининг чексиз гўзалликлари, абадият қудратидан 
ҳайратга тушади, руҳи тиниқиб, мусаффо ҳолга киради. Аммо бу 
йўл ғоят оғир ва машаққатли: «Ошиқ куяр, жондан тўяр, Ҳақни 
суяр». Чин ошиқпарнинг кўзи гирён, дили бирендир, деб ёзади 
Яссавий. Ҳақ зикрини мағзи жондан қила олган, муҳаббат шавқи- 
дан «уч юз олтмиш томирлари» тебранган кишигина чин ошиқдир. 
Дунё роҳатини афзал билган, молу мулкка, дунёга берилган киши 
ошиқман деса, унга ишонмаслик керак, у риёкор, «ёлғон ошиқ»- 
дир, деб ёзади Аҳмад Яссавий:

Иш қ даъвосин меига қилма, ёлғон ошиқ,
Ошиқ бўлсанг, бағринг ичра кўэ қони йўқ.

340

www.ziyouz.com kutubxonasi



Муҳаббатни шавқи бирлан жон бермаса,
Зоеъ кечар умри ани — ёлғони йўқ!

Яссавий ош иқларни зоҳил ва обидга қарама-қарш и қўйиб 
тасвирлайли. (Умуман, тасаввуф шоирларида бу анъанага айланган 
эди). Нега шундай? Ахир зоҳидлар тасаввуф аҳлига буткул бегона 
эмаслар-ку? Тасаввуфнинг талабларидан бири ҳам зуҳд ва вараъ 
(парҳез)дир. Аммо шунга қарамай, эоҳидлар билан ошиқпар бир- 
бирига зид табиатли кишилардир. Чунки зоҳидлар тақво ва ибодат 
билан шуғуллансалар-да, бироқ тамадан холи эмас эдилар, бунинг 
устига Худони ёниқ ишқ билан севиш, илму ирфон асроридан 
бохабарлик улар ақидасига сиғмас эди. Ш унинг учун тасаввуф 
аҳаи зоҳидлар, инчунин обид ва муллаларни ҳам зоҳирбин киши- 
лар, яъни зоҳирий дунё билан, расму русумлар билан ўралашиб 
қолган калтафаҳм кишилар, деб ҳисоблаганлар. Ошиқ сўфийлар 
эса, тамадан мутлақ холи эдилар, улар учун Аллоҳ дийдори ҳамма 
нарсадан афзал ҳисобланган ва шунинг учун ботиний оламни 
ривожлантириш, кўнгил ойнасини поклаш билан маъш уқ— Илоҳ- 
га мушарраф бўлиш иштиёқида ёнганлар.

Хожа Аҳмад Яссавий ҳазрати Муҳаммад алайҳиссаломни, 
Боязид Бистомий ва Мансур Ҳалложни чин ош иқ намунаси қилиб 
тасвирлаган. Муҳаммад пайғамбар бутун вужудлари билан Аллоҳ 
ошиғи эдилар, ул зотнинг кўкка кўтарилишлари, Меърож туни 
Парвардигор билан мулоқотлари, фақрнинг нурли ҳайкалини 
кўришлари, ерга тушиб, фақир, ғарибларнинг бошини силашлари 
ҳаммаси ошиқдикнинг боисидир, дейди Яссавий.

Ул Буроққа боқуб анла ҳайрон қолур,
Ошиқ бўлмай ул Буроққа миниб бўлмас.

Ҳазрат Муҳаммад алайҳиссалом Хожа Яссавий учун буюк 
идеал, камолот, эзгулик ва хайру эҳсон, имону эътиқод, садоқат 
ва муҳаббатни жамулжам этолган мукаррам зот. Умуман, Аҳмад 
Яссавий тариқати — бу шариат ва тасаввуфни ажабтовур омихта 
этолган, исломий ғояларни сўфиёна таълимотлар қатига синг- 
дириб, туркона руҳ билан қувватлантирган тариқатдир.

Яссавий кўп марта тилга олган ва ҳаяжон билан куйлаган сифат- 
лардан бири ҳазрати Пайғамбарнинг меҳрибонлиги, шафқат кони 
эканлигидир. Пайғамбар «ғариб, фақир, етимларнинг кўнглин 
овлашни» ҳаётининг мазмуни деб билган, «кўнгли қатгиқ халойиқ- 
дан қочган» Яссавий бу ишда ҳам пайғамбарга эргашганини баён 
этади:

Ғариб, фақир, етимларни Расул сўрди,
Ўшал туни меърож чиқиб Ҳақни кўрди,

341

www.ziyouz.com kutubxonasi



Қайтиб тушиб, ғариб, фақир ҳолин сўрди,
Ғарибларни иэини излаб тушдум мано!

Ҳазрат Муҳаммад бутун умри давомида умматим деб ёндилар, 
умматнинг ғамини едилар, бағри-дили қон бўлиб, умматлари 
гуноҳини кечиришни Худодан нола қилиб сўрадилар, кечалари 
тоат-тиловат қилиб чиқлилар. Умматларига қиёмат куни шафеъ 
бўламан, шафоат келтираман, деб ваъда бердилар:

Яланғочлик, очликка қаноатлик Муҳаммад,
Осий, жофий умматга шафоатлик Муҳаммал,
Тунлар ётиб уюмас, типоватлик Муҳаммад,
Йўллин озгон гумроҳга ҳилоятлик Муҳаммад

Аҳмад Яссавий Аллоҳ ошиғи, аммо унинг Аллоҳга муҳаббати 
Пайғамбарга бўлган муҳаббат орқали ўтади. Аллоҳнинг ҳабиби 
Расули акрамни шоир қайноқ қалб билан севиб мадҳ этар экан, 
Муҳаммад алайҳиссалом нурида барча ҳақиқатларни мушоҳада 
этади. Яссавий ақидасига кўра, олам бошида Муҳаммад алайҳис- 
салом нури ётади. Тангри таоло аввал шу Нурни ато этиб, кейин 
ўзга оламларни яратган. Бу Нур олам жамоли ва камолида мужассам. 
Яссавий ўз руҳини ҳам ана шу Нур билан пайваста деб билади. 
«Меърож узра Ҳақ Мустафо руҳим кўрди», — деб ёзади у. Бу 
Меърож кечаси Пайғамбар кўкда кўрган фақр нурига ишорадир. 
Шоир айтмоқчики, мен ҳдм ўша нурдай покман, ўша нурданман — 
ф ақирм ан, П айғам барнинг давом им ан, м енинг иш қим ўша 
Расулуллоҳ ишқининг давомидир. Ахир Яссавийнинг пири бузург- 
вори Арслонбоб тўрт юз йилдан кейин тилининг остида асраб 
Аҳмадга етказган хурмо ҳазрат Пайғамбарнинг улушлари эди, яъни 
Яссавий Муҳаммад алайҳиссалом фақрининг, Муҳаммад алайҳис- 
салом суннатининг ва Муҳаммад алайҳиссалом тариқатининг ме- 
росхўри.

Шу боис Аҳмад Яссавий гарчи Арслонбобдан, Хожа Юсуф 
Ҳамадонийдан таълим олган бўлса-да, лекин ҳақиқий пири мур- 
шид деб Муҳаммад Мустафони тилга олади. Шоир Пайғамбар 
ғоялари, ҳақиқатини бир маст этувчи шароб деб ва рамзий маънода 
Пайғамбарнинг ўзларини Пири муғон деб атайаи:

Биҳамдуллоҳ пири муғон май ичурди,
Ул сабаблин олтмиш учда кирдим ерга.
Пири муғон Ҳақ Мустафо бешак билинг,
Қайга борсанг васфин айтиб таъэим қилинг.

«Девони ҳикмат»да ҳазрати Пайғамбарга бағишланган бир 
туркум ҳикматларлан ташқари қарийб барча шеърларида Пайғам- 
бар номи тилга олинади. Биринчи ҳикматдаёқулуғ шоир ва султон

342

www.ziyouz.com kutubxonasi



ул-орифин Расулуллоҳни поклик тимсоли, ибрат ва намуна қилиб 
кўрсатали. Пайғамбарнинг шахси, доим ҳазрати Пайғамбаримизни 
«Ҳақ Мустафо» унвони билан тилга олади. Бу билан, биринчидан, 
Муҳаммал саллаллоҳу алайҳи васаллам пайғамбари барҳақэканини 
таъкидлаш бўлса, иккинчилан Ҳақ васлига етиш, Аллоҳ амрини 
адо этиш, пайғамбар йўлини тутиш, пайғамбар суннатига садоқат 
кўрсатиш орқали боришини айтишлир.

Худди шу аснода Аҳмад Яссавий Мансур Ҳалложни ҳам Илоҳ 
ошиғи, Ҳаққа етган улуғ инсон сифатида куйлаган. «Девони 
ҳикмат»да М ансур мадҳига бағиш ланган алоҳида шеър бор. 
Маълумки, Мансур Ҳаллож илоҳий иш қ авжида бехуд бўлиб, 
«Анал-Ҳаққ* дегани учун шариат ақпи томонидан қатл этилган 
эди. Лекин қнзиғи ш ундаки, тариқатни ш ариатсиз тасаввур 
этолмаган, М уҳаммад М устафонинг муҳиби Аҳмад Яссавий 
М ансурни коф ир деб билм айди , муллаларга қўш илиб уни 
ёмонотлиққилмайди. Аксинча, Мансур ғоялари чин илоҳсеварлик 
ғояси сифатида талқин этилади. Яссавийнинг фикрнча, муллалар 
Мансурни тушунмадилар, уни ноҳақ қатл этдилар. Аҳмад Яссавий- 
нинг ёзишича, Мансур «Ҳақни топган девоналардан* биридир, 
ундайлар «беҳуш сўзлайди». Аслида М ансур Ҳаллож аршни 
кўзлаган мақомлари баланд зотлардан бўлиб, маломат юзасидан 
«халққа ўзин» атайлаб расво қилиб юрар эди. Яссавий бир қизиқ 
халқона ривоятни келтирган: Мансурни қатл этганларидан сўнг, 
унинг жасадини куйдирадилар. Олов кўкка чиққанда, малоикалар 
бўзлаб Ҳаққа нола қиладилар, жаннат ҳурлари ё Мансур, деб аза 
тутадилар. Подшоҳ М ансурнинг кулини йиғиб дарёга отишни 
буюради. Қишда дарё тошиб, халқ чора истаб шоҳ олдига келадилар. 
Подшоҳ нима қилишини билмай, Зуннун Мисрийга одам юборади. 
Зуннун Мисрий М ансурнинг қатл олдидан қилган башоратига 
биноан, унинг кулидан бир ҳовуч олиб қолган эди. Зуннун «Ё 
Мансур» деб шу кулни дарёга ташлаганда, дарё орқасига қайтиб, 
халқ омон қолади. Подшоҳ Зуннунга катта бойлик туҳфа бермоқчи 
бўлади, аммо у «зоҳир гадо, ботин ичра ман шаҳаншоҳ», деб 
мукофотни рад этади. Аҳмад Яссавий бўлса, хулосада ёэади:

Ботил кўзлар хос валини танимаслар,
Ким яхшидур, ким ёмондур, танимаслар.

Дарҳақиқат, Илоҳ ошиғи бўлган валийуллоҳ зотларнинг амали 
ва сўзини  англаш , уларни  таниш  осон  эм ас. М ан сурн и , 
Насимийни, Айн ул-қузотни, Суҳравардий ва Машрабни қатл 
этганлар «кўзлари ботил», қапбсиз ва зоҳирбин кишипар эдилар. 
Афсуски, бундайлар яқин-яқингача мавжуд бўлиб келдилар. 
Илгариги зоҳирбинлар дин номидан тасаввуф аҳлига тош отган

3 4 3

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўлсалар, коммунист ақидапарастлар динга қарши кураш васва- 
сасига берилиб, Яссавий ва унинг маслакдошларини бадном 
қилишга уриндилар. Золим бойлар, порахўр қозилар, нодон-жоҳил- 
ларни нафрат билан мазаммат этган улуғ шоирни «феодализм» 
куйчиси, «линий-мистик шоир» деб, унинг таълимотини халққа 
эид, ғайриинсоний деб талқин этдилар.

Ҳолбуки, Яссавий энг халқчил, энг инсонпарвар шоирлари- 
миздандир, фақат бу улуғ аалиёнинг нияти ва мақсадини тўғри 
англаб, тўғри тушунтириш керак. Унинг фикр андозаси кенг, қам- 
рови бепоён. Бу андоза бизнинг ўлчовларга тўғри келмайди. Яссавий 
зулм ва золим ҳақида гапирар экан, бутун инсоният тарихини, 
дунё ва Илоҳни, руҳ ва жисмни назарда тутиб фикр юритади. 
Одамлар орасига адоват ва қасду қасос уруғини сепган синфий 
кураш назариясига, албатта, Яссавийнинг нафс ҳақидаги, ўз-ўзини 
локлаш ва маънавий камолот ҳақидаги, илоҳий иш қ ҳақидаги 
қарашлари мос келмас эди. Яссавий муҳаббат билан одамларни 
бирлаштириш, одамлардаги оламийликии ярқиратиш, ҳайвоний 
сифатларни йўқотиш ҳақида қайғурди. Бу чин гуманизм эмасми, 
ахир? Яссавий ҳикматларининг халқимиз ичида асрлар давомида 
яшаб келаётганига боис шудир балки?

www.ziyouz.com kutubxonasi



ИШКНИ ОЛОВЛАНТИРГАН СЎЗ ЁХУД 
«КАРО КЎЗУМ»

Бир донишмандцан: дунёда энг кучли лаззат нима? — деб сўра- 
ганларида, у: сўз лаззати, сўз санъатидан ҳуэурланиш, деб жавоб 
берган экан. Чинданам шунлай. Инсоннинг маънавий камолоти, 
ақл ва тафаккур қудратини намойиш этувчи, ижод ва истеъдод 
меваси бўлмиш бадиий сўэ кишига олам-олам завқ бағишлайди, 
ҳайрат ва қаяжонимизга сабаб бўлади. Аммо мўъжизалар мўъжи- 
заси — бадиий сўэ лаээатини туйиб, руҳий ҳаловат олиш учун уни 
чуқур идрок этмоқ, асар маъноларининг бутун нозик жиҳатларини 
қат-қатигача тушуниб етмоқ лозим. Айниқса, сўз санъатини ғоят 
баланд қадрлаган ва тил, услуб томонидан биэдан анча узоқлашиб 
қолган классик шоирларимиэнинг мажоз ва истиоралар, ўзига хос 
йўсинда пардаланган маъноларга бой асарларини тушуниш, ўқиб- 
уқиш хийла қийинчиликлар туғдираётгани сир эмас. Жумладан, 
улуғ Навоий асарлари ҳам. Олимларнинг тадқиқотлари, «Хамса» 
достонларининг насрий баёнлари, алоҳида нашрлар учун тузилган 
иэоҳлар, «Алмшер Навоий асарлари тилининг изоҳли луғати» 
мушкулимизни бир қадар осонлаштирган бўлса-да, лекин буюк 
ш оирнинг «маънолар хазинаси»ни кашф этиш, унинг бемисл 
санъати сирларини очиб, ш еърият ихлосмандларини ундан 
баҳраманд қилиш эҳтиёжи батамом қондирилган эмас. Назаримда, 
бу ишни янала давом эттириб, Судий Баснавий каби қадимги 
шарҳчиларнинг иш усулидан фойдаланиш анча самарали кўринади. 
Зеро, модомики Саъдий, Ҳофиз, Жомий, Навоий замондошлари 
учун ғазални байтма-байт, мисрама-мисра, ҳаттоки сўзма-сўэ 
«майдалаб» тушунтириш лозим бўлган экан, бизга бу яна ҳам 
муҳимроқ ва заруррокдир.

Ш уларни ўйлаб, тажриба тариқасила Алишер Навоийнинг 
айрим ғазалларини классик шарҳ усулида тафсир қилишни лозим 
топдик.

Бу ғазал қуйидагича бошланади:

Қаро кўзум, келу мардумлиқ эмди фан қилғил,
Кўэум қаросиға мардум киби ватан қилғил.

345

www.ziyouz.com kutubxonasi



Аммо Тўйчи ҳофиз Тошмуҳаммедов XX аср бошила ушбу 
ғазални «ушшақ» куйига солиб куйлаганлан кейин у «Қаро кузим» 
номи билан машҳур бўлиб кетали Аитишларича, ҳофизнинг ёш 
бир фарзанди бевақт оламдан ўтгандан кейин ушбу ғазални қўшиқ 
қилиб куйлаган, ўэининг дарду ҳасратини куйга солиб, нола қилган 
экан. Ҳа, қўшиқ ҳофизнинг илоҳий овози билан ғоят таъсирчан 
жаранглайди, Навоий сўзлари юрак қдтларига сингади.

Аммо Навоийнингсўфиёна маъноларини англаган одамга Тўй- 
чи ҳофиз ушшоғи яна ҳам кучлироқ таъсир этади. Зеро, «ушшоқ» 
ошиқдар дегани, яъни ош иқларнинг иш қ дарди, айрилиқ ва 
садоқат изҳоридан ҳосил бўлган туйғулари ноласи, фалакка ўрлаган 
фиғон бу. Ушшоқ — шашмақом куйларидан. Шашмақом сўфийлар 
мақомотининг мусиқдвий ифодаси. Демак, ушшоқ Илоҳга интилган 
руҳнинг нолаларидан бири.

Дарҳақиқат, ушбу ғазалла ошиқнинг етуклик ва камолот тим- 
соли — Комил инсонга муҳаббати ифодаланади. Тасаввуф луғат- 
ларида кўз — Комил инсон тимсоли деб шарҳланади, чунки у 
фақат ўзгаларки кўради, ўзини эса кўрмайди Агар юз илоҳий 
зуҳурот рамзи бўлса, кўз шу зуҳуротни жамлаган манба — мазҳари 
комилликнинграмзи. Кўзни севиш орқали илоҳий жамолни севиш 
ифодаланади. Навоий қаҳрамони ана шу Инсонни ўз кўэининг 
гавҳарига айлантирмоқчи — қалб чироғи этмоқчи бўлади. Шоир 
ишлатган сўз ўйинлари ҳам шунга йўналтирилган: «мардум» — 
кўз қорачиғи ва инсонийлик маъносида келади, «фан» — одат, 
ўрганиш ва тадбир.

Ш ундай қилиб, байтнинг мазмуни: «Қора кўзлугим (гўзал 
ёрим), кел энди, одамийлик мурувватини расм қилгин (ўрганиб 
ол); кўзимнинг қорачиғига (гавҳарига) гавҳар (қорачиғ) каби 
ўрнашгин (маскан тут)». Алҳосил: «қора кўзлигим, келгинда, лутф- 
ш афқат, вафо расмини туз (вафоли бўл), мен учун сен кўз 
қорачиғидай азизсан, жойинг кўзим ичида».

Демак, Комил инсон, лири Комил Навоий учун энг азиз, энг 
маҳбуб, энг қадрли ва уни кўэ қорачиғидай асрашга интилади, 
унга талпинади, бутун вужули билан шу вужудга сингиб кетмоқчи 
бўлади.

Бундай байтлар классик танқидчилиқда шоирлик маҳоратининг 
баланд намунаси — ҳусни матлаъ (шоҳ байт) деб баҳоланган.

Ғазалнинг иккинчи байти:

Юэунг гулига кўнгул равэасин яса гулшан,
Қадинг ниҳолига жон гулшанин чаман қилғил

Бу байтда сўэ ўйини, мажоз йўқ, аммо бир-бирига вобаста 
бўлган тўртта истиорали бирикмадан фойдаланиб, ўзига хос бир

346

www.ziyouz.com kutubxonasi



илтижо оҳангини кучайтирувчи эарофатли тасвир ҳосил қилинган. 
Булар: юзинг гули, кўнгил равзаси (кўнгил боғи), жон гулшани 
иборалари гул, боғ, ниҳол, гулшан, чаман ўзаро алоқадор тушунча- 
образлар. Ш унинг учун ҳам мазкур байтни тушуниш унча 
қийинчилик туғдирмайди, воқеан кўрилган образлар ҳозирги 
шеъриятда кенг ишлатилмоқда. Бироқ, шунга қарамай, Навоий- 
нинг бу сатрлари ҳам ички рамзий маънодан холи эмас Қўлланил- 
ган иборалар фақат бир маънони ифодалайди, десак хато қиламиз. 
Чунончи, «Қадинг ниҳолига жон гулшанин чаман қилғил», деганда 
Навоий кўриниб турган зоҳирий маъно билан бирга, араб ёзуви- 
нинг хусусиятидан фойдаланиб («жон» сўзи арабча ёзилганда алиф 
ҳарфи ўртада келади), қадинг алифдай жон ичида бўлсин, деган 
маънони ҳам қистириб кетган. Шу сингари, «кўнгил боғини гулшан 
қилиш» деганда, хурсандчилик (кўнгилнинг ёр юзини кўриб гулдай 
очилиши) ва бунинг тескариси дард-маҳзунлик (ишқ изтиробида 
кўнгил яраларининг яллиғланиши) маънолари мужассам.

Алҳосил: «Эй ёр, кўнглимнинг боғини юзингнинг гули учун 
гулшан қил, жонимнинг гулшанини эса қадинг ниҳоли учун чаман 
қилгин». Ёки: «Менинг кўнглим, қалбим сенинг гул юзинг яшнаб 
турадиган гулшан бўлсин, қадинг ниҳоли жоним ўртасида алифдай 
турсин*. Ёхуд: «Сенинг гулдай юзингнинг жойи менинг кўнглим, 
у кўнгил яраларига даво, у қалбим гулларини яшнатади. Гўзал 
суратинг, баланд, зебо қоматинг жоним ичида, бу ерни ўзингга 
макон қил».

Бу байтнинг сўфиёна маъноси эса қуйидагича: боя биринчи 
байтда кўз Комил инсон тимсоли дедик. Кдл эса (шу каби алиф 
ҳам) Комил инсон ҳайкалидир. Юз, айтганимиздай, илоҳий гўзал- 
лик  мазҳари. Энди «юзнинг гули» — м азҳарининг порлаш и, 
яшнаши, кўнгул равзаси (боғи) — ошиқнинг Ёрга интизор қалби. 
Шундай экан, шоир Комил инсоннинг порлаган нури қалбимга 
кирсин. яъни Ёр юзининг гулини кўнгил боғига ўтқаэиб, гулшанга 
айлантирай, дейди. «Гулшан» зса бу ерда Пир ёки Комил инсон 
сўзи, дийдоридан қалбнинг яшнаб кетишини англатади.

Иккинчи мисрала биринчи мисралаги маъно кучайтирилган: 
комил инсон ҳайкали ҳам жон ичида бўлсин — маъшуқа образи 
қалбда нақшлансин.

Учинчи:
Таковарингга бағир қонидин хино боғла,
Итингга ғамэала жон риштасин расан қилғил

Таковар — тез юрадиган, йўрға от. Маъшуқ уни миниб сайрга 
чиққанда ош иқ дарди бадтар ортади, безовталанади. От ва унинг 
суворийси саркаш, бебок, бепарво. Бу анъанавий тасвир ҳар хил 
кўринишда классик шеъриятда тез-тез учраб туради. Бироқ ана

347

www.ziyouz.com kutubxonasi



шу анъанавий обрааларни Навоий халқ ичида кенг тарқалган хино 
қўйиб ясаниш олати билан боғлаб, чиройли, завқли поэтик маъно- 
ни юэага чиқара олган. Хино қўйиш Ш арқ халқлари, жумладан, 
ўзбек халқи орасида қадимий удум. Айниқса, қиэ-жувонлар, 
келинлар шодиёна кунлари қўл-оёқлари, юаларига хино қўйиб 
ясанганлар, бу шодлик ва хурсандчилик қилиш белгиси ҳисоб- 
ланган. Хино махсус ўсимлик баргидан олинади. Барг қуритилиб, 
яхшилаб сувга аралаштирилади ва байрам арафасида кечқурун қул- 
оёқларга (кафтга, бармоқларга), сочга боғланади Эрталаб турганда, 
хинонинг тўқ қиэил ранги баданга кўчади ва уэоқ сақланиб туради. 
Навоийнинг лирик қаҳрамони эса ўз маъшуқига мурожаат қилиб, 
ўзига эмас, балки отига ошиқнинг бағир, яъни жигар қонидан 
хино боғлашни илтижо қилиб сўрайди. Чунки у ёрини шу даражада 
севадики, унинг ҳар қандай жафосига чидашга тайёр, йўқ-йўқ, 
бугина эмас, у ёрга ёлвориб, хокисор ошиқни аэоблаш, қийноқпар 
гирдобига олишни тилайди. Ахир ёр қийноқлари ошиқучун ҳузур- 
ҳдловат-да! (Хино гул, гулшан сўзларига ҳамранг бўлиб, сўфиёна 
тасвир ҳам ўэаро боғланган). Иккинчи мисра иборалари ҳам шунга 
туташиб кетади: ишқ дарди изтиробидан ингичкалашиб қолган 
жон ипидан (риштасидан) арқон ясаб (расан-арқон) маъшуқ ити 
бўйнига боғлашни хоҳлайди. Ошиқсадоқати шундай бўлиши керак. 
У ёр ити билан суҳбат қуришдан ор қилмаслиги, унга ҳам дил 
рози — ишқини сўйлаши, уни қучоқлаб ўпиши (Мажнун Лайли 
итини оғушига олгандай) ва, ҳатто, унга жон фидо қилиши мум- 
кин. Навоий ана шундай садоқат тимсолидан илҳомланиб, ёрига 
муҳаббатини муболаға авжида изҳор этади. Хуллас, байтнинг 
умумий маъноси бундай: «Эй ёр, саркаш, йўрға отингнинг оёқла- 
рига менинг жигаримнинг қонидан хино боғлаб, ғамингда қийна- 
либ, озурда бўлиб қолган жон ипини итингнинг бўйнига арқон 
қилиб боғла». Тўртинчи байт:

Ф ироқ тоғида топилса туфроғим, эй чарх,
Хамир этиб ани яна ул тоғда кўҳкан қилғил.

Кўриб ўтилган олдинги уч байтда лирик қаҳрамон ўз садоқатини 
билдириб, илтижо-ёлбориш оҳангида ёрга мурожаат қилган бўлса, 
тўртинчи байтга келиб у фалакка (чарх-фалак, осмон) қараб нола- 
фиғон билан муҳаббат қудратидан жўшиб гапиради. Лекин шуниси 
борки, мазкур байт мазмунан аввалги байтлардан бутунлай узилган 
эмас. Зеро, бунла ҳам иш қ ва ошиқлик сулуки, фидойи қалбнинг 
талпинишлари куйланган. «Ўқсўалар* бу ерда фироқтоғи ва кўҳкан 
бўлиб, булар Фарҳоднинг фожиали тақдирига ишоралир. Фироқ 
тоғи — энг оғир айрилиқ, улкан дард; айрилиқла Ш ирин ёдида 
жон берган Фарҳоднинг маскани. Фарҳод эса илоҳий ишқоа садоқат 
кўрсатиш, ўртаниш, андуҳ ва ҳажр тажассуми. Эсингизда бўлса,

348

www.ziyouz.com kutubxonasi



Алишер Навоий «Фарҳод ва Ширин» достонида Фарҳод исмига 
рамзий таъриф берар экан, уни Фироқ, Ранж, Ҳажр, Оҳ ва Дард 
сўзларининг биринчи ҳарфларидан таркиб топган дейди.

Кўҳкан ҳам Фарҳоднинг лақаби. Бу сўзнинг луғавий маъноси — 
тоғ кесувчи, тоғ қазувчи демак. Лекин адабиётда Фарҳод лақаби 
сифатила ёки Фарҳод исми ўрнида истиора-символ бўлиб тарқал- 
ган. Чунки тоғ кесиш, не-не машаққатлар билан ариқ қазиб, сув 
чиқариб (Низомий сут оқизади), Ш ирин орзуларини ушатган, 
аммо муродига етмаган ошиқ Фарҳоддир. Ҳосили калом, шоир 
одамнинг лойдан яралганлиги ҳақидаги афсонага суяниб, дейди 
(байтнинг мазмуни): «Эй фалак, айрилиқ тоғида (яъни Фарҳод 
жон берган жойда) менинг жасадимнинг тупроғини агар топсанг 
(чунки мен ҳам Фарҳод каби иш қ йўлила тупроқман), уни қайта 
қориб, яна ўша кўҳкан — Фарҳод, яъни фидойи ошиқ, одамни 
яратгин» Ёки: «Менинг ишқдаги дардим Фарҳод дарди билан 
баробар, балки ундан ортиқ ҳам. Агар мен маъшуқ ишқи йўлида 
жон берсам, тупроғимни янгидан қориб одам яратсалар, тағин 
Фарҳод каби ош иқ жисми вужудга келади».

Бу ерда Ҳаққа бўлган ишқнинг азалий ва абадийлиги, Одам 
атодан қолганлигига ишора бор.

Бешинчи байт:

Юзунг висолиға етсун десанг кўнгулларни
Сочингни бошдин-аёқ чин ила шикан қилғил.

Ш оир яна ёрга мурожаат қилишга қайтали. Аммо аввалгидай 
ёлбориш-муножот оҳангида эмас, балки унинг ошиқлар кўнглини 
овловчи жамолини (соч — ҳусни жамол нишонаси ва тажаллий 
олами) васф этиш орқали муносабат биллиради, ёрга бўлган меҳр 
бошқача йўсинда изоҳпанади. Байтнинг мазмуни чин ва шикан 
сўзларини иэоҳпаш воситасила очилиши мумкин. Чин ва шикан 
маънодош (синоним) сўзлар, яъни: чин — 1) рост, тўғри (ўзбекча 
маъноси); 2) ўрам, букум, ҳалқа-ҳалқа шаклила бўлиш (форсий 
маънолари). Навоий бу ўринда иккинчи маънони назарда тутган. 
Ш икан — печу топ, қат-қат бўлиш, ўрам-ўрам, занжирсимон шакл 
олиш; 3) исканжа, азоб. Мисрала шиканнинг ҳар икки маъноси 
ҳам акс этган. Чунки ёрнинг ҳалқа-ҳалқа бурамали зулфи ошиқ 
кўнглини илинтирадиган тузоқ, туэоққа тушган қуш азоблангани 
каби, кўнгил ҳам шундай иэтироб-уқубатни бошлан кечиради 
(сочни тузоққа, кўнгилни қушга ўхшатиш байтда зимдан англа- 
шилиб турибди). Аммо ошиқ бунга мингдан-минг роэи. Ахир ёр 
эулфининг домига гирифтор бўлмай туриб, унинг висолига муяссар 
бўлиш мумкин эмас-да! Агар ақл зулфнинг бандида бўлиш бу 
қадар роҳат эканлигини билсайди, оқиллар занжиримиз иэидан

349

www.ziyouz.com kutubxonasi



девона бўлардилар, дейди Ҳ офиз. Бедил бўлса «Зулфининг 
занжиридан минглаб дил қўзғолади», — деб ёэган.

Нега шундай, нега кўнгул ёр зулфи ҳалқаларига илинмай ви- 
солга етиши мумкин эмас? Бу саволга, юқорида айтилганлардан 
ташқари, яна тасаввуф тимсоллари маъносига суяниб қуйидагича 
жавоб бериш мумкин: тасаввуф бўйича, соч — мавжуд дунё рамзи, 
юз эса илоҳий манба рамзидир. Яъни: Мутлақ руҳ дунёни яратар 
экан, унга ўз нурини таратиб (тажалли этиб) ҳаракатга келтирган. 
Ҳусну жамол бағишлаган. Дунё — касрат, яъни кўпликни англа- 
тади, бунда илоҳнинг сифатлари мужассам. Дунё бепоён ва Илоҳ 
манбасига нисбатан қоронғироқ — зулматли. Сочнинг узунлиги ва 
қоралиги ҳам дунёнинг бепоёнлиги ва зулматига ишора. Сочнинг 
ҳалқалари — солик руҳи овора, банд бўладиган дунё ташвишлари. 
Сочнинг учи — инсоннинг ўзи. Бошқача айтсак, инсон тажаллиёт- 
нинг охиридир, у асл манбага қайтишга интилади, чунки у Мутла- 
қиятдан ажралган, ҳижронда. Лекин дунё ташвиши, зулматини — 
ҳалқаларини енгмасдан туриб, Мутлақ руҳ жамолига мушарраф 
бўлолмайди. Висолга эришолмайди. Навоий байти ана шунга ишора.

Ва умуман, Ш арқ поэтикасида маъшуқ юзини гул, гулшан, 
ғунча, қуёш, ой; қошини камон, ярим ой; кипригини камон ўқи; 
лабини лаъл, ғунча, ақиқ; тишларини гавҳар, марварид, салаф; 
қаддини ниҳол, сарв дарахти, алиф ҳарфи, шамшод; сочини 
занжир, тузоқ, тун, шом; кўзини жодуга, оҳу кўзига ўхшатиш 
расм бўлган. Ҳар бир шоир шу анъанавий ташбеҳ — образлар 
таносубиятидан янги маъно, янги тасвирлар яратиб, ўз маҳоратини 
намойиш этган. Шарҳпаётганимиз байтда соч шунчаки тузоққа 
ўхшатилмаган, балки у бир жозиба манбаи, жамолнинг зуҳур этиш 
нуқтаси сифатида кўрсатилган Маҳбубнинг ош иқ олдида ўзига 
оро беришига даъват бор. Шу тариқа, байтнинг умумий мазмуни: 
«Агар юзинг висолига кўнгилларнинг етишишини истасанг, сочинг 
(зулфинг, кокилинг)нинг ҳаммасини ҳалқа-ҳалқа, бурам-бурам 
қилиб юр». Ёки: «Кўнгилларни асир этиб, васлингга мушарраф 
қилмоқчи бўлсанг, сочингни занжирга айлантириб, уларни боғла 
ёхуд тузоқ ҳалқаларидай бурам-бурам қилиб илинтириб ол».

Ва яна: «Илоҳ жамолига, Комил инсон ҳузурига етмоқ учун 
жами изтироб ва азобларга розиман, эй ишқ занжиринг-ла боғла».

Олтинчи байт:

Хазон сипоҳига, эй боғбон, эмас монеъ 
Бу боғ томига гар игналин тикан қилғил.

Бу — «Қаро кўзим* ғазалининг мураккаб маъноли тагдор 
байтларидан бири. Шоир ишқу ошиқлик, севги ва садоқат ҳақида 
ёзиб келиб, орада бирданига дунё ва унинг ишлари, умр, ҳаётнинг

350
www.ziyouz.com kutubxonasi



ўткинчлиги тўғрисида фалсафий мушоҳадага берилади, бир армон- 
орзиқиш, афсус-ҳасрат аралаш маҳзунлик кайфияти юзага бал- 
қийди. Ёр жамоли васфи, садоқат изҳорининг хушҳолликларидан 
кейин буни қандай тушуниш мумкин?

«Хазон сипоҳи» -  куз лашкари, хазонрезги пайт лемак. Тикан, 
игна билан лашкарнинг найзалари ҳам қиёсга олинган: сон-саноқ- 
сиз қушин қўлидаги учли найзалар узоқдан осмонга қаратиб 
терилган игналардай кўринади. Бироқ гап фақат шу ташбеҳда эмас. 
Бунинг ўзи билан мазкур байтни шарҳдаб бўлмайли. Бу ўринда 
Алишер Навоий ўз даврила кенг тарқалган яна бир одат — боғ ва 
ҳовлиларнинг девори устини тиканакли буталар билан ўраб 
чиқишни назарда тутиб фикр юритган. Боғ ичидаги меваларни 
зараркунанда ҳайвонлар ва ўғрилардан қуриқлаш учун шундай 
қилинарди. Шоир шунга ишора қилиб, дейдики, эй боғбон, сен 
боғингнинг деворларинигина эмас, унинг томи устини ҳам 
бутунлай ҳатго игнадан тиканлар ясаб, беркитиб чиқсанг да, уни 
хаэондан сақлаб қололмайсан, барибир куэ келади ва дарахтлар 
барги хазон бўлади, яъни байтнинг мазмуни: «Эй боғбон, бу боғ 
томини игнадан тиканаклар қилиб ёпиб чиқсанг ҳам, куз қўшини- 
нинг ҳужумига монелик қилолмайсан». Чунки инсон фалак айла- 
ниши, замонларнинг ўтиши, табиат қонуниятларига қаршилик 
қилишга ожиз. Шундай бўлгач, ёр висолига интил, ғанимат дамла- 
рини беҳуда ўтказмай умр шоддикларидан баҳраманд бўл. Бунда 
яна ўткинчи дунёга меҳр қўйиш, олам-олам қўшин йиғиб жаҳон- 
гирлик қилиш, молу мулк йиғишга қарши фикр ҳам мужассам 
Зеро, қанча меҳр қўйма, дунё бақосиз, фақат илоҳиёт абадий, 
ўшанинг едида яша. Вафоли ёр ҳам шу Аллоҳнинг ўзи. Маълум 
бўладики, байт оҳангида ҳазинлик сезилса-да, лекин ботиний 
маъно хулосаси ҳаётсеварликка ҳидоят этади ва шу асосда олдинги 
байтларга билвосита боғланади. Навоий ош иқ садоқати, ишқ 
қудратини куйлаб, ёрдан вафо тилаб («кўэим гавҳарига жойлашиб 
олгин»), умрнинг ўткинчилиги муқаррарлигини далил келтирган.

Еттинчи байт:

Ю зида терни кўриб ўлсам, эй рафиқ, мени
Гулоб била юву гул баргидин кафан қилғил.

Олтинчи байтлаги кайҳоний фалсафий ҳикмат бу ерда йўқ, 
шоир яна ишқ мавзуига қайтаяи. Аммо, шунга қарамай, бу байт 
ҳам олтинчи байтнинг бевосита давоми ва маэмун-маъноларнинг 
миқёсийлиги, теранлиги билан ундан мураккаброқ. Нега шундай 
деяпмиз? Зоҳиран қараганда, ҳамма нарса аниқ-равшан: тер, гул, 
гулоб нима эканини кўпчилик билади. Маҳбуб юзидаги тер гул 
баргидаги шабнам сингари жоэибали ёхуд гулдан олинадиган

351

www.ziyouz.com kutubxonasi



хушбўй доривор ичимлик — гулобдай ёқимли. «Гулоб — гул суви, 
атиргул япроқларидан олинадиган хушбўй ичимлик» («Алишер 
Навоий асарлари тилининг изо\ли  луғати», 1-жилд, 417-бет). 
Гулобни амбиқ деган махсус асбоб воситасида олганлар, у моли- 
хулиё, хафақон касалликларига даво бўлган; таомга, ичимликка 
қўшиб истеъмол қилинган Беҳуш одамнинг юзига гулоб сепиб 
ҳушига келтирганлар. Ш оирлар маҳбуб юзига томган кўз ёшини 
ҳам мажозан гулоб дея тасвирлайдилар. Аммо мазкур байтда бу 
маъно кўзда тутилмаган. Тер форсчада — «хай», арабчада — «арақ». 
Арақнинг иккинчи маъноси ичимлик эканлиги маълум, шу ҳам 
аниқки, у гулобга ўхшаган йўл билан ҳосил қилинган: «Арақ» — 
...дориворларни пиш ириш да буғдан ҳосил қилинадиган сув» 

(«Ғиёс ул-луғат», 342-бет). Шундай қилиб, арақ ва тер сўзлари 
маънодош, яъни буғдан пайдо бўладиган тер томчилари йиғилиб, 
арақ вужудга келади. Ш оир тасвирига кўра, ёр юэи бамисоли гул 
ва ундаги тер томчилари гулдан олинган гулоб. Ажиб дилрабо сурат. 
Боз устига, ташбеҳланувчи сўзлар яш ирин равишда, истиора 
тариқасида келтирилиб, завқли санъат яратилган.

Булар ҳаммаси маъқул, бироқ шарҳимиз кишини қаноатлан- 
тирмайди, чунки байтнинг маъноси ҳали равшанлашган эмас. 
Масалан, нима учун ошиқ ёр юзида терни кўрганда ўлиши керак? 
Терда яна қандай ҳикмат бўлиши мумкин? Балки унда биз илға- 
маган бошқа мажозий маънолар бордир?

«Тожик тилининг изоҳди луғати»да арақ сўзининг хижолат 
тортиш, ҳаё, уят (ҳаёдан терга ботиш, уят терларини оқизиш) 
каби кўчма маънолари борлиги айтилади (1-жилд, 80-бет). Бу бизни 
бирмунча мақсадга яқинлаштиради. Дарҳақиқат, тер инсоннинг 
руҳий ҳолатларидан бири — уялиш, ҳаё нишонаси, ҳаё эса энг 
шариф хислатлардан, кишини гўзал ва сеяимли, мунис, мўътабар 
қиладиган хислат. Носир Хусрав ёзади:

Ҳаё асл аст лар зоти инсон,
Ки дорал одамиро одамисон

(Ҳае инсон зотининг асл белгиларидандир, у одамни одамий 
қиёфасида тутиб туради). Алишер Навоий эса «Маҳбуб ул-қулуб» 
асарида ҳаёни вафо билан ён м а-ён  қўйиб, бундай ҳикмат 
дурларини тизади: «Ҳар кўнгулниким вафо маскан қилур, ҳаё ҳам 
қилур ва ҳар маскандаким ул топилур, бу ҳам топилур. Вафосизда 
ҳаё йўқ, ҳаёсизда вафо йўқ. Ҳар кимда бу икки йўқ — имони Йўқ 
ва ҳдр кимда имон йўқ — андин одамийлик келмак имкони йўқ*. 
Ҳаё сўзи шу тариқа ўзида, яна номус, виждон, карам ва саховат 
каби ахлоқий фазилат тушунчаларини жамлаган.

Навоийнинг лирик қаҳрамони севган одам ана шундай «аҳли 
ҳаё — комил инсонлар*дандир. ШундаЙ маъшуқнинг жамолига

352

www.ziyouz.com kutubxonasi



етишганла у жонини фидо қилишга тайёр. Воқеан, ҳаё висол лаҳ- 
засила, ушшоқ аҳли бир-бири билан яқинлашганла яна ҳам ку- 
чаяди. Ёр жамолининг тажаллиси, салобат ва ҳаяжон шилдати 
шундай ҳолга сабаб бўлади. «Ҳаё — бир-бирига яқин одамларнинг 
аҳволи жумласидандир ва яқинлик қанча ошса, ҳаё ҳам ортади. Ва 
кимдаки ҳануз ҳаё ҳолати юзида акс этмаса, бу аломат унинг 
яқинлик (муҳаббат) мартабасига эришмаганини кўрсатади», — 
дейди эронлик адабиётшунос Саййид Жаъфар Сажжодий ўзининг 
♦Орифлар истилоҳлари луғати» китобида.

Демак, ҳаё — муҳаббат ниш онаси, ёр жамолини мушоҳада 
этиш, руҳий-маънавий соғинч ва ташналикни қондириш сари 
интилишда қалб қўзғалишидан чеҳрадан ёғилган нур ва сафо- 
дирким, шоирлар буни тер образида тараннум этганлар. (Шу ўринда 
ўзбекча «Меърожнома»дан бир мисол келтирмоқчимиз. «Меърож- 
нома»да тасвирланишича, Муҳаммад Мустафо Бароқи бодпойга 
миниб, нур нарвонидан аршга кўтарилар экан, ёр — Худо дийдо 
рига мушарраф бўлиш иштиёқи, муҳаббат зўридан терга ғарқ 
бўлади:

Ҳар арақким, мисли маржону гуҳар,
Айлади пайдо тани хайрулбашар,
Андин оқ гулни дарахти бош чекиб,
Яшнади бир соат ўтмай очилиб.

Балки ҳазрат Навоий айнан ана шу терни, ана шу гулни наэарда 
тутгандир? Оқ гул ва дорулбақо кийими — кафан ранги бир хил- 
ку).

Гўзал, навқирон маҳбуб юзидаги тер уни яна ҳам дилрабо, 
дилкаш қилади. Мирзо Бедил: «Аз сафои оразат жон мечакад, 
гоҳе арақ» (Ю зинг сафосилан гоҳ жон томади, гоҳ тер). Тер — сув. 
Раҳмат суви — обиҳаёт:

Юзунгда хай эмас, оби ҳаёт қатрасилин 
Куёш жамолига сунъ илги тақди эеварлар.

(Навоий)

(Юзингда тер эмас, балки Тангри кўли оби ҳаёт — тириклик 
суви қатраларидан қуёш жамолига таққан марваридлардир).

Улуғ шоир наздида тер покизалик, файз ва жило, тароват, ёр 
жамолининг порлашидир. «Ҳар ён юзда тер оқиздингму?» — 
мисраси билан бошланадиган ғазалида у терни яна сафо-ёғду, 
ой атрофидаги юлдузлар, ҳижрон ёшларига қиёслаган бўлса, 
бошқа бир ғазалида «Юзида тер фитнасидан ўлсам ажаб эрмас», — 
деб ёэади ва терни руҳни ғалаёнга солувчи куч сифатида таъриф- 
лайди.

23 — Тасаввуф 353

www.ziyouz.com kutubxonasi



Сув — тер софлик рамзи экан, бу Пири Комил Қалбининг 
мусаффолиги ҳам.

Хулласи калом, еттинчи байт мазмунини бундай баён этиш 
мумкин. «£р юзила терни, яъни вафо аломати — инсонга розилик 
нишонаси ҳамда покиза қалб сафосини кўриб, шу кувонч ҳаяжони 
ичра жон берсам , эй дуст, м ени ёрн и н г гул ю зидаги тер 
томчиларидан ҳосил бўлган муборак сув — гулоб билан ювгин- 
да, ўшал гўзал юзни эслатувчи гул баргларига ўраб кўмгин». Бу 
ошиқнинг айни вақтда армони ва «Қаро кўзим» ғазалида куйланган 
садоқат ғоясининг чўққиси! Чунки ошиқ ҳдр бир байтда ёрга бўлган 
муҳаббатининг чексизлигини билдириб келди, уни кўз гавҳари 
ўрнида кўриб, бағир қонидан хино қилишни таклиф этди, юрак- 
ни, жонни, кўнгилни бир-бир унинг йўлига бағишлади. Шунча 
илтижолардан кейин агар мабодо ёр лутф этса-ю муродимга етсам, 
ҳаётимни бус-бутун унга қурбон қилардим, дейди садоқатли ошиқ 
еттинчи байтда. Мазкур байт мазмунидан Навоийнинг ҳаётсевар- 
лиги, ҳдёт ошиғи эканини ҳам англаш қийин эмас: гул ва гулоб 
тириклик рамзи, гулоб билан гулга ўраш эса шу маънода кишига 
абадий ҳаёт бағишлаш демак.

Саккизинчи байт:

Навоий, анжумани шавқ жон аро тузсанг,
Анинг бошоқпик ўқин шамъи анжуман қилғил.

Анжумани ш авқ— шоир ошиқ қалбидаги иштиёқ-истакнинг 
авж олиши, ёрга етишиш орзуси тараддудини шу ибора билан 
ифодалаган (иборанинг луғавий маъноси — орзумандлик, кучли 
рағбат мажлиси, маъракаси). Бундан руҳий ҳаяжон, қўзғалиш, 
сурур бўронининг бошланиши ҳам англашилади. Жон ичида 
шундай анжуман тузиш кўнгилнинг нурли орзуларга лиммо-лим 
бўлишидир. Бошоқлиғ ўқ — ўткир учли, ўткир тиғли камон ўқи. 
Ўқ учининг бошоққа ўхшашлиги ҳам эътиборга олинган. Шундай 
кўринишда у чиройли киприк ва ёниб турган шамга шаклан 
монанддир. Воқеан, «бошоқлиғўқ» деганда, Навоий ёр кипригини 
айтмоқчи. Чунки, киприк — муҳаббат ўқи, қайсиким, тўғри юракка 
бориб қадалади. Байтнинг мазмуни: «ЭЙ Навоий, агар жон ичида 
шавқ-ҳаяжонли рағбат мажлисини тузмоқчи бўлсанг, ёр киприги — 
ўқини шу мажлиснинг шамъи қил*. Бу ерда иккинчи байтдаги 
китобат санъати янги деталлар воситасида қайтарилган, яъни 
киприк апиф ҳарфига ҳам ўхшайди, унинг жон орасидаги мажлис 
шамъи бўлиши — жон ўртасида алифдай жойланиши демак. Шу 
зайлда, улуғ шоир бир йўла бешта ашёни бир-бирига ташбеҳлаб, 
ҳайратомуз маҳорат кўрсата олган.

Бунда қуйидаги тасаввуфий маъно ҳам бор: киприк-ўқ солик- 
нинг ҳол мақомидаги айни шавққа тўлишган пайтида чақин каби

354

www.ziyouz.com kutubxonasi



порлаб унинг кўнглини ёриталиган илоҳий жаэба-илҳом, ваҳийлик 
тимсоли ҳам. «Анжумани шавқ» бу ўринда ҳол мақомига кўтари- 
лишни англатиб келади.

Алҳосил, охирги байтнинг хулосавий маъноси шуки, ошиқнинг 
ёр висолига интилиш и чексиэ бир орэу, қўл етмас идеалига 
талпиниш. Зотан, ахлоқий покланиш ва бу покликка муҳаббат 
муттасил давом этадиган, чин инсон қалбини ёндириб туралиган 
туйғу. Ёр дийдори орэуси юрагингни банд этиб, зўрайса, тўлиб 
тошсанг, унинг кипригини шу орзу авжининг чироғига айлантир, 
кўнгилни унинг муҳаббати шамъи билан ёритиб тур, дейди шоир. 
Чунки ёр ўқи дардига гирифтор юрак ҳамма вақг ёниқ, машъаладор 
бўлади.

Мана шу якун билан ғазалнинг умумий мазмуни яхлитлик 
топади, байтлар ўзаро боғланган. Асар бошида кўринган ёрга 
илтижо, вафога даъват этувчи муножот ва ош иқ садоқатининг 
изҳори бора-бора табиат, фалак ишлари ҳэқидаги ўй-фикрларга 
уланиб кетиб, ҳаёт боқийлиги, унинг иш қ тимсолидаги эзгу ва 
сафоли наш идаси, Ёр жамолига чанқоқ Кўнгилнинг дардли 
талпинишлари куйланади.

Навоийнинг байтлари қатида яшириниб ётган маънолар шу 
қадар теран, шу қадар кўламлики, у дурлар тўла денгизга ўхшайди. 
Бу денгизга шўнғиган одам, албатта, янги маъно дурларини қўлга 
киритиб, баҳрамандлик бахтини туйиши муқаррар.

www.ziyouz.com kutubxonasi



САЙЙИД ҲДСАН АРДАШЕР -  
КОМИЛ ИНСОНМИ?

Маълумки, Алишер Навоий ўзининг тарбиясига ва ижолий 
камолотига таъсир кўрсатган кишиларни асарларила эҳтиром ва 
миннатдорчилик билан тилга олиб ўтали. Аммо улар орасида уч 
киши алоҳида ажралиб туради. Булар — Абдураҳмон Ж омий, 
Саййид Ҳасан Ардашер ва Паҳпавон Муҳаммад. Бу уч зоти шариф 
ҳаётида Навоий «Хамсат ул-мутаҳаййирин», «Ҳолоти Саййид 
Ҳасан Ардашер» ва «Ҳолоти Паҳлавон Муҳаммад» деган уч насрий 
асар ёзган. Мазкур асарлар ўша замонларда кенг тарқалган маноқиб 
жанрида битилган. Маноқиб фавқулодда хислатли, закий ва валий 
кишиларнинг сийрати, ҳолоти ва таржимаи ҳолини ёритувчи асар 
бўлиб, унда қаҳрамоннинг хулқ-атвори, иши ва сўзи ўзгаларга 
ибрат қилиб кўрсатилади. Абдураҳмон Жомий — буюк шоир ва 
муқтадир ф айласуф -сўф ий, ш айхи мурш ид, бунинг устига, 
Навоийнинг пири ва ижод соҳасидаги устози. Бу тушунарли. 
Паҳлавон Муҳаммад ҳам ном қозонган гўштигир, яъни кураш 
тушиш устаси, Хуросон гўштигирларининг пири ҳамда Ҳирот 
жавонмардларининг пешвоси. Демак, бу икки зотнингхориқулодда 
ҳолатларини бадиий асарда ёритиш ҳам қизиқарли ва ҳам тарбия- 
вий нуқтаи назардан аҳамиятли.

Аммо Саййид Ҳасан-чи? У ким? У — оддий бир инсон, касби — 
сипоҳийлик, умрининг охирида эса дарвеш хирқасини кийиб, 
хонақоҳда ўтирган киши. Бироқ Навоий наздида у замонасининг 
буюк зотларидан 6ири,чунки:

Сафо субҳининг меҳри пурхандаси,
Фано шомининг шамъи рахшанласи,
Карам боргоҳида маснаднишин,
Адам хонақоҳида хилватгуэин,
Вафо анга пеша, сахо анга фан,
Вафову саха кони Саййид Ҳасан.

«Ҳолоти Саййид Ҳасан Ардашер* — Саййид Ҳасаннинг вафо- 
тидан кейин ёзилган асар. Бундан ташқари, Навоий Саййид Ҳасан 
вафотига бағишлаб:

356

www.ziyouz.com kutubxonasi



Даҳр бптики жафошореъпур ҳар чамани,
Жуз вафо аҳлиға сончилмади тикани,—

байти билан бошланувчи етти бандлик марсия езиб, ўз қайғусини 
изҳор этган. «М ажолис ун-нафоис», «Насойим ул-муҳаббат» 
асарларида, шунингдек, «Фавойид ул-кибар» денонидаги шоир 
умри сарҳисоби бўлмиш «Соқийнома»да Саййид Ҳасанга махсус 
тўхталиб, унинг ахлоқий хислатлари, бадиий ижодга муносабати 
баён этилади. «Насойим ул-муҳаббат» — биламизки, тасаввуф 
шайхлари ҳақидаги асар. Алишер Навоий Жомийнинг «Нафаҳот 
ул-унс»ида бўлмаган бир қанча дарвеш ва сўфийлар ҳаёти ҳақида 
маълумотлар беради, шулар сирасига Саййид Ҳасан Ардашерни 
ҳам киритган экан, демак, уни атоқли дарвешлар даврасидан жой 
олишга лойиқ одам, деб ҳисоблагэн. Навоийнинг Саййид Ҳасан 
тириклигида ҳам унга бағишлаб ёзган асари бор. Бу шоирнинг 
Самарқднддан Саййид Ҳасанга юборган шеърий мактуби. 1467— 
1468 йиллар орасида ёзилган 140 байтлик мазкур мактуб муалли- 
фининг ҳаёти ҳақида қимматли маълумотлар бериш билан бирга, 
унинг тасаввуф ва дарвешчилик таълимотига муносабатини аниқ- 
лашда ҳам яхши манба бўла олади.

Навоийнинг Саййид Ҳасан ҳаёти ҳақида ёзган асарлари тадқи- 
қотчиларимиз эътиборидан четда қолган эмас. Академик В. Абдул- 
лаев, В. Зоҳидов, А. Ҳайитметов, Б Валихўжаев, С. Ғаниева, 
Н. Маллаев ва бошқа олимларнинг ишларида бу асарлар тилга оли- 
нади Аммо, шуни қайд этиш керакки, мавжуд тадқиқотларда мазкур 
асарларга, асосан, Навоий таржимаи ҳоли, ижтимоий-сиёсий ва 
эстетик қарашларини ёритиш мақсадида мурожаат қилинган. Навоий 
учун эса Саййид Ҳасан — инсони комил тимсоли, «Ҳолоти Саййид 
Ҳасан Ардашер»да у ана шундай инсон сиймосини яратган. Навоий 
«Хамса»си достонларида яратилган ижобий-ибратли тимсоллар 
билан Саййид Ҳасан орасида ўхшашлик кўп, агар «Хамса» образлари 
бадиий орзу-мушоҳада асосида вужудга келган тахайюлий-романтик 
типлар бўлса, Саййид Ҳасан муайян тарихий шахс, яъни улуғ шоир 
ўзининг хаёлотидаги идеал инсоннинг хусусиятларини ўз замондо- 
шида кўра олган, дейиш мумкин.

«Ҳайрат ул-аброр» ва «Маҳбуб ул-қулуб» асарларидаги ахлоқий- 
фалсафий қарашлар билан «Ҳолоти Саййид Ҳасан Ардашер» 
асарида ифодаланган фикрлар ҳам аксар ўэаро ўхшаш. Шундай 
қилиб, Навоий назарида Комил инсон хаёлий бир нарса эмас, 
балки реал ҳаётий одамлар, бироқ, шуниси борки, бундай одам 
тариқат сулукини қабул қилган чинакам дарвеш бўлиши керак. 
Бошқача айтганда, идеал инсон — бу камида гўзал ахлоқли, зоҳи- 
рий ва ботиний илмларни эгаллаган фоний табиат фақир киши. 
Саййид Ҳасан бунинг намунаси ҳисобланган.

357

www.ziyouz.com kutubxonasi



Саййид Ҳасан 1416 йили Ҳиротда туғилган, отаси Ардашер 
Бойсунғур Мирзо саройида қушчилик билан шуғулланган. Саййид 
Ҳасан саройда тарбияланади, кичик ёшидан зеҳнли, билимдон 
бола сифатида танилади. Сарфу наҳф, луғат ва арабият, мантиқ 
ва калом, фиқҳу ҳадис ва тафсирни, шунингдек, шеър илми, 
муаммо, тарих, нужум ва мусиқий илмларни пухта эгаллаб олган 
бўлса-да, бироқ ғоят камтарин бўлганлигидан давраларда манман- 
лик билан билимини намойиш этишга интилмас, суҳбатдошлар 
хато қилса ҳам, ҳижолат ва озор етмасин деб, андиша ва ҳаё билан 
юзига солмасди. Бойсунғур Мирзо уни ўз ўғилларига ибрат қилиб 
кўрсатган: «На бўлғай сенинг афъол ва ҳисолинг ҳам фалонийга 
ўхшаса эрди». Саййид Ҳасан қўшинда сипоҳий, яъни оддий аскар 
бўлиб хизмат қилган, бироқ ҳамма вақт ички норозилигини 
сездириб турган. Воқеан, қўшин ўз табиати, вазифасига кўра, 
дағаллик ва зўрликни тақозо этадиган, кўпроқ қалби қотган, 
шафқатсиз кишиларни ёқгирадиган жой. Шундай бўлгач, юмшоқ 
кўнгил, нозиктабъ одам Саййил Ҳасанга у қандай маъқул тушсин? 
Султон Муҳаммад М ирзо, Султон Иброҳим М ирзо ва Бобур 
Мирзолар Саййид Ҳасанни ўз суҳбатдошлари қаторига қўшиш 
учун саройга таклиф этадилар, аммо у кўнмайди. Шаҳзодаларнинг 
таклифи тазйиққа айлана боргач, Саййид Ҳасан ўзини «лавандлик 
ва ошиқпешаликка» уриб, ринди майхўрлар мажлисига қатнай- 
диган бўлиб қолади. Навоий таърифига кўра, унинг учун шоҳу 
гадо баробар эди, мирзозодалардан тортиб, то дарвешу фақирлар- 
гача унинг мажлисларида иштирок этган. Бу зот ҳеч бир такаллуф 
ва изтиробсиз улар билан мусоҳиб бўлганлар. Шуниси эътибор- 
лики, майхўрликни қоралаган Навоий, гарчи орада «кўп вақгни 
таъйинсиз ўтказур эрди*, деган жумлани қистириб ўтса-да, лекин 
Саййид Ҳ асанни бу ишда айбдор қилиб, мазаммат этмайди, 
аксинча, унинг риндлик қоида-қонунларини бажо келтиргани, 
ҳарифларига ғоят меҳрибон ва ғамхўрлигини, футувватини таъкид- 
лаб ўтади. Маълум бўладики, шоир худопараст риндларнинг сар- 
хушлик мажлисларини бутунлай маъқулламаган бўлса-да, (Паҳпа- 
вон Муҳаммад ҳам шундай ринди бебоклардан бўлган), аммо инкор 
этмаган: жоҳил одамларнинг бодапарастлиги, атрофдагиларга озор 
бериши ахлоқий таназзулга олиб келган бўлса, дарвеш-риндлар- 
нинг майхўрлиги Илоҳ ёдида сархуш бўлиш, беозор ва «ахлоқу 
шариат» доирасида эди. Ҳар ҳолда, бу ҳам расмий динга зид эди 
ва Ҳирот жамоасининг ахлоқи ҳамда муҳитини акс эттирадиган 
белгилардан бири ҳисобланарди.

Алишер Навоий Саййид Ҳасан Ардашер билан биринчи марта 
1456 йили, яъни ўн беш ёшлигида учрашади ва шундан кейин 
улар умрбод дўст бўлиб қоладилар. Саййид Ҳасаннинг дарвешона 
феъл-атвори, хуштабъ ва хушсуханлиги шоирни мафтун этади:

358

www.ziyouz.com kutubxonasi



«Алар тариқу равиши бу фақирни андоқ шефта қилдиким, бир 
кун алар мулозаматига етмасам эрди, сабру тоқатим қолмас эрди». 
Саййид Ҳасан ҳам Навоий ҳузурига тез-тез келиб турар, кўрмаса, 
унинг дийдори ва суҳбатини қўмсаб, безовта бўлар экан: «Ташвише 
бўлмамиш бўлғайким, бу кун сендин хабар топа олмадук»,— деб 
аҳвол сўрашга шошилар, бир кун кўрмай қолса, узрхоҳлик билан 
кечирим сўрар экан. Навоийнинг ёзишича, Саййид Ҳасан уни 
«фақр тариқи» — дарвешлик сулукига далолат қилиб, туркий тилда 
шеър ёзишга руҳлантириб турган, аксар шеърларини ёдлаб олиб, 
эл орасида тарғиб этган. Навоий билан Саййид Ҳасаннинг адабий- 
танқидий қарашлари, табъу завқлари ҳам мос келган. Навоий буни 
«Ҳолоти Саййид Ҳасан Ардашер»да қайд этади, чунончи, туркигўй 
ш оирлардан Лутфий, Атоий, Гадоийлар, форс ш оирларидан 
Ҳофиз ва Саъдий Саййид Ҳасан ижоди эътибори ва эҳтиромига 
сазовор бўлганини биламиз. Ҳатго, Лутфий ва Муқимий (XV аср 
шоири)дан мисол тариқасила келтирилган байтлари ҳам ҳар икка- 
ласила бир хил.

Саййид Ҳасан Ардашер Лутфий маҳоратини кўрсатиш учун 
унинг:

Нозуклик ичра белича йўқ тори гесуйи,
Ўз ҳаддини билиб белидин ўлтурур қуйи,—

байтини, Муқимий салоҳиятига намуна тарзида унинг:

Сен-сен асли вужуди ҳар мавжуд,
Сендин ўзга вужудга не вужуд, —

мисраларини тилга олади.
Алишер Навоий ҳам айни шу байтларни «Мажолис ун-на- 

фоис»да Лутфий ва М уқимийларнинг ш оирлик истеъдодини 
исботлаш учун келтирган.

Навоий билан Саййид Ҳасан орасидаги яқинлик, инсоний 
меҳр-оқибат ш унчалик кучли бўлганки, улар бир-бирларини 
қиёматли ота-ўғил деб ҳисоблаганлар. «Бу фақирга ота масобасида 
(мартабасида) эрди», — дейилади «М ажолис ун-наф ойис»да. 
«Соқийнома»да эса Саййид Ҳасанни ота мартабасидаги мўътабар 
киши бўлиш билан бирга, тариқат пири эканини ҳам қайд этади:

Манга зоҳирда атову устод,
Лек маъни аро пири иршод.
Мен анинг бандапигига хурсанд,
Ул дебон лек рафиқу фарзанд

Шу руҳий-маънавий муҳаббат туфайли Навоий ҳар доим «пири 
иршоди» аҳволидан хабардор бўлиб туришга интилади, сипоҳийлик

359

www.ziyouz.com kutubxonasi



ва ринллик айемида ҳам, Ҳусайн Бойқаро саройида маслаҳатчи- 
мусташор бўлган пайтларида ҳам, тавба-тазарруъ қилиб, мавлоно 
Муҳаммад Табодгоний хонақоҳида чилла ўтирган кезларида ҳам 
ҳузурига тез-тез бориб турган, ҳовлисининг бир бурчагида у киши 
учун алоҳида хона қуриб берган. Саййид Ҳасан истаган вақтида бу 
ерга келиб, ҳордиқ чиқарган. Навоий Абдураҳмон Жомийга қан- 
чалик меҳрибон бўлган, фарэанддай хизмату мулозамат бурчини 
адо этган бўлса, Саййид Ҳасанга ҳам шундай муносабатда бўлади. 
Улуғ шоир ҳар икки пирининг мотамига соҳибазо бўлиб, бутун 
маросимларни бажо келтиришга бошчилик қилади. Саййид Ҳасан 
вафот этган куни Навоий Ҳиротда эмас эди, подшолик фармони 
билан сафарга жўнаган эди. Шоир буни фалакнинг зулми деб ҳасрат 
чекади, •«мен бошингда туришни, шарбатингга ширин жонимни 
қўшиб, эзиб берсам эди, мулойим гап қилиб, кўнглингни олсам, 
гоҳ бошингдаги ёстиғни тузатиб, гоҳ аёғинг ёпсам, бошингга эвру- 
либ, фарзандпик изҳор айласам* эди, деб ўкинади...

Саййид Ҳасан Ардашер Н авоийнинг рози дил айтадиган 
маслаҳатгўйи, энг қийин пайтларда суянадиган содиқ ва вафодор 
кишиси эди. Самарқанддан юборилган шеърий мактуб бунга ёрқин 
мисол Уни Навоийнинг арзи ҳоли, кўнглида ардоқлаган орзу- 
армонлари дафтарининг бир саҳифаси, дейиш мумкин. Ш оир 
устодига мурожаат қилиб, мени фақат сен тушунасан, аҳбоблар 
ҳолимдан огоҳ эмас, улар айтган гапларга ишонма, дея таъкид- 
лайди ва Самарқандга келишининг сабабларини баён этади («Сенга 
ҳолатимни аён айдайин, Бу азмим вужуҳин баён айлайин»). Са- 
баблар эса жуда кўп.

Биринчиси — Ҳиротда ижод қилишга имкониятнинг йўқлиги, 
сўз қздрига етадиган, туркий шеърга талабгор одамнинг қолмагани; 
Навоий ўз иқтидори, истеъдодининг кучи ҳақида камтаринлик 
қш ш ай, фахру ғурур билан ёзади:

Мен ул менки, то турк бедодидур,
Бу тил бирла то назм бунёдидур,
Фалак кўрмади мен киби нодире,
Низомий киби назм аро қодире.

Аммо моддий тарафлан таъминлаб, шароит яратиб берадиган, 
«ёз* деб турадиган мард йўқ, леб ёзади у.

Иккинчи сабаб — Хуросонда одамгарчилик, саховату мурувват- 
нинг барҳам топгани, унинг ўрнини нифоқ, бахиллик, ҳасад 
эгаллагани, вайронгарчилик, зулму ситам авж олгани эди. Қаро 
пул учун одам ўлдиришни касб қилиб олган, ўликдан кафан тама 
қиладиган кишилар мамлакатда ҳукмрон, аҳли дарлни тушуна- 
лиган дуруст одам қолмаган:

360

www.ziyouz.com kutubxonasi



Сен эрдингки, ҳар ишда ёрим эдинг,
Не гамким етар ғамгусорим эдинг.

Бироқ сен ҳам қўшин билан узоқда, дейди Навоий Саййид 
Ҳасанга зорланиб, «аҳди лавлатдан» эса ҳеч бир умид йуқ.

Учинчи сабаб — ирфондан баҳраманд бўлиш, тариқат йўлини 
танлаш. Чунки, Навоий эътиқодига кўра, инсон бўлиб яшамоқдан 
мақсад Илоҳни ва ўз-ўзини танишдир. Бунинг эса иккита йўли 
бор. Бири — Ҳақдан жазба етиб, «яқин жомидан маст бўлиш», 
яъни Худо ёдида ўзидан ва ўзлигидан бехабар бўлиб юриш, 
дунёнинг барча шуғлидан юз ўгириш, охир-оқибатда жисм — 
вужуддан қутулиб, Илоҳ вужудига қўшилиш.

Иккинчиси — пирга қўл бериб, унинг иродаси, амри билан 
«фано даштини кезиб», риёзат оқибатида жазба топиш:

Яна бир будурким,гадо гар мулук 
Талаб йўлида қилгай онча сулук,
Бурун муршиди комил истай юруб,
Ани топкач ўзин анга топшуруб.

Биринчи йўлни Навоий «мажзуби солик» йўли деб атайди, 
яъни аввал илоҳий жазба (тортилиш) етиб, кейин тариқатни 
қабул қилиш. Иккинчи йўлни у «солики мажзуб» дейди, яъни 
аввал тариқатни  қабул қилиб, тавба, вараъ, сабр ва ҳоказо 
мақомларни босиб ўтгандан кейин ҳол мақомига мушарраф 
бўлиш.

Йигирма етги яшар Алишер Навоий устози ва сирдоши Саййид 
Ҳасанга кўнглидаги ниятини бундай баён этади:

Чу аввалги иш бўлмади дастгир,
Иккинчисидин хуб эмасдур гузир

Маълум бўладики, Навоий тасаввуфга, фақр аҳли сулукига 
ёшлигилан кучли эътиқод қўйган, Мажнундай ошиғи сармаст 
бўлиш, девона қаландардай сарсари кезишни орзу этган. Аммо бу 
муяссар бўлмагач, муносиб раҳбар — пирни топиб, унинг иршо- 
дида фақру фано неъматидан баҳраманд бўлишга қарор этган. 
Унинг нияти қатьий, қанча умрим сарф бўлса ҳам, бу йўлдан 
қайтмайман, дейди Навоий:

Меники бу савдо низор айлади,
Ҳавас илгида беқарор айлааи.
Не имконки топқай қарору сукун,
Бировким бу фикр эгги они забун.
Урармен қадам токи бўлгунча гом,
Ки бўлғай муяссар манга ушбу ком.

361

www.ziyouz.com kutubxonasi



Навоий Саййид Ҳасандан ана шу ниятларининг амалга ошувига 
мададкор бўлишни илтимос қилали, маслаҳат сўрайди. Албатта, 
бундан Навоий Самарқандга пир излаб келган экан, деган хулоса 
чиқариб бўлмайди.

Хулласи калом, Алишер Навоий Саййид Ҳасанга Ҳиротдан 
кетиш сабабларини ёзган бўлса ҳам, бу билан кўнглидаги орзулари 
Самарқандда амалга ошишига кўэи етган эмас эди. Боз устига, 
Са.марқанд ҳам Ҳиротга итоат этишини қайд этади шоир. Саййид 
Ҳасанга юборилган мактубда ёзилган нарсалар буюк шоир ва 
мугафаккирнинг ўз олдига қўйган улкан ниятлари баённомаси 
эди. Бу ниятлар жумласига тасаввуф билан астойдил шуғулланиш 
ҳам киради. У бу қутлуғ ниятини амалга оширди. Ҳиротга қайтгани- 
дан кейин Абдураҳмон Жомийга мурид тушиб, тасаввуф фалса- 
фаси ва тариқат асосларини обдон ўрганди ҳамда ҳаётида фақру 
фано талабларига амал қилиб яшади.

Саййид Ҳасан машҳур шайх — Хожа Аҳрорга эътиқодда бўлган. 
Бунинг исботи шуки, Саййид Ҳасан Ардашер умрининг охирги 
йилида Хожа Аҳрорни зиёрат қилиш учун Самарқандга махсус 
сафар қилади. Умуман олганда, Саййид Ҳасаннинг сулуки ва 
тасаввуфий эътиқодида ўэига хос жиҳатлар бор. Буни бир бошдан 
кўриб чиққан одам шуни англайдики, у бирор-бир назария ёки 
таълимотга кўр-кўрона ишонадиган, бирор гапни маҳкам тутиб 
олиб, ўшандан ташқарига чиқмайдиган мутаассиб дарвешлардан 
эмас. Унинг дарвешлиги — кўнгил амри, табиати, феъл атворининг 
тақозоси эди. Дунё ва унинг бойлиги, ноэ-неъмати, шукуҳу шуҳ- 
ратига эътибор қилмаслик, фақр гўшасини ҳамма нарсадан афзал 
билиш, фақат маънавий суҳбатни писанд этиш, шеъру шуур, илму 
донишдан лаззатланиш Саййид Ҳасанга кўринган хислат бўлган. 
Ҳатто, риндлик шуғлига гирифтор бўлганини ҳам Навоий худди 
шу сийратдаги фақирлик ва фанопешалик билан изоҳлайди. Зеро, 
риндлик ҳам таркидунёчиликнинг бир кўриниши, ўзини узлатга — 
Илоҳ паноҳига отиш, бепарволик ва молу мулкка, тожу тахтга 
белисандликнинг кўриниши эди. Аммо Саййид Ҳасан наинки 
риндларга бош бўлиб, уларга оталарча ғамхўрлик кўрсатган, балки 
шу ҳолда ҳам тоат-ибодатни канла қилмаган, «мутабаррак» (та- 
баррук) маэоратга бориб, дарвешлар ва аҳпуллоҳ мажолисига етиб, 
ўз махласлари (халос бўлиши) учун фотиҳалар тилаган:

Риндлардин бир рицд анингдек йўқ эрур огоҳ ринд,
Шоҳ эди ринд аҳлига, балким эрди шоҳ ринд.

Бойсунғур мирзо ўғиллари ва Султон Абу Саид саройига 
яқинлашмаган Саййид Ҳасан Ҳусайн Бойқаро тахтни олгандан 
кейин унинг мулозаматига келади. Саййид Ҳасаннинг хулқи,

362

www.ziyouz.com kutubxonasi



суҳбати ва заковати султонга ёқади, у бу нажиб инсонни қўлдан 
чиқармаслик режасини тузиб, уни сарой ишларига жалб этишни 
мўлжаллайди, чучук сўзлар ва дарвешона муомала билан Саййид 
Ҳасанни ром этиб, мансаб таклиф қилади. Саййид Ҳасан охири 
подшо амрига кўниб, мусташорлик, яъни сарой маслаҳатчиси 
вазифасини қабул қилади. Бу пайтда, Алишер Навоийнинг ёзи- 
шича, кишилар Саййил Ҳ асаннинг тадбири, ишларидан рози 
бўлганлар: «...Андоқ сулук воқеъ бўлдиким, подшо, шокир ва 
сойир халойиқ ва раоё аларнинг зикри хайрига зокир бўлдилар ва 
подшо хилватида анису маҳрам ва анжуманда рафиғу ҳамдам 
эдилар» ( яъни шундай йўл тутдиларки, подшо шукр этмб, рози 
бўлди ва барча халойиқ ва раият у кишининг хайрли ишларини 
ҳаётида гапириб юрадиган бўлдилар ва у киши подшонинг хил- 
ватдаги маҳрами ва анжумандаги ҳамдамига айланиб қолди). Бу 
ҳодиса яна шундан далолат этадики, Султон Ҳусайн ўзи дарвеш- 
табиат бўлганлиги учун шундай хислатли одамларни яхши кўрган, 
улар билан нафақат суҳбат қуриб, маънавий озиқ олган, балки 
давлат ишларини шундай одамлар ихтиёрига топширишни маъқул 
ҳисоблаган (Саййид Ҳасан балки султондаги ана шу дарвешона 
қалбни сезганлиги учун саройига — Бойқаро ҳузурига борган бўлса 
ажаб эмас). Демак, Алишер Навоий Ҳусайн Бойқарони бежиз 
«дарвешлар шоҳи-ю шоҳлар дарвеши* деб таърифламаган, бу 
хусусият, ҳақиқатан ҳам, унда бор эди. Буни шу ҳам тасдиқлай- 
дики, Султон Ҳусайн Саййид Ҳасанга қаттиқ эътиқод қўйиб, уни 
бош вазирлик вазифасига кўтармоқчи, бутун давлат ишлари 
ихтиёрини унинг ўғлига топширмоқчи бўлади: «Хуросон мулки- 
нинг куллий ихтиёрин подшоҳ аларнинг соиб (ростгўй) роъйига 
ва тадбири мулкоройига вобаста қилгудек эрди». Аммо ёши 
олтмишдан ошган Саййид Ҳасан Ардашер Султоннинг бу такпи- 
фини қагьиян рад этади, бугина эмас, умуман саройдан кетиш 
ҳақида ижозат сўрайди. «Фақри зотий ва фанойи жибиллий», яъни 
унинг табиатидаги азалий фақрга мойиллик, сийрату сириштида 
мавжуд фонийлик хислати қолиб келган эди, деб ёзади Навоий.

Ҳусайн Бойқаро Саййид Ҳасанга қаҳру итоб қилиб кўради, 
ялиниб-ёлворади ҳам, бироқ дарвешни ҳеч нарса ниятидан қай- 
таролмас эди: у саройни тарк этиб, икки йил подшо хотири учун 
эски касби — сипоҳийлик билан шуғулланади, лекин Ҳусайн 
Бойқаро унга зулм қилаётганини сеэиб, охири рухсат беради, улар 
йиғлашиб хайрлашадилар ва Саййид Ҳасан Ҳиротнинг машҳур 
шайхи Мавлоно Муҳаммад Табодгоний ҳузурига бориб, унинг 
муридларига қўшилган ҳолда буткул ўзини тоат-ибодатга, тариқат 
сулукини адо этишга бағишпайди.

Алишер Навоийнинг Саййид Ҳасанга ҳаваси келади, унинг 
саройни тарк этиш тўғрисидаги қарорини қалбан маъқуллайди,

363

www.ziyouz.com kutubxonasi



айни пайтда улуғ инсонпарвар шоирнинг бу ҳолдан ачингани, 
кўнгли вайрон бўлганини ҳам «Ҳолоти Саййид Ҳасан Ардашер» 
асаридан ҳис этиш қийин эмас. Дарвоқе, қанчалан-қанча ному- 
носиб кишилар мансаб-амал деб, мартаба деб елиб-югурган, турли 
фитна-фасод, ёлғон-яшиқни ишга солиб, саройга интилган бир 
пайтда Саййил Ҳасанга ўхшаган одамларнинг саройдан кетиши, 
амал-мансабни хуш кўрмаслиги қизиқ ва фожиали ҳодиса. Ҳол- 
буки, айнан шундай заковатли, ҳалол, нафсини ўлдирган дарвеш 
одамлар мамлакат ва давлат равнақи учун кўпроқ фойда келтирар 
эди. Лекин, афсус, минг афсуски, аҳли ж оҳ— мансаб қуллари 
бундай одамларни сиғдирмайдилар: Саййид Ҳасанга ўхшаган 
инсонлар улар учун бегона ва, ҳатто, хатарли эди, уларнинг нопок 
ниятлари йўлида ғов эди. Навоий сарой хизматини ўз бошидан 
ўтказгани учун ажиб муносиб бир ташбеҳни қўллайди: сарой 
хизматида шундай ишлар воқеъ бўладики, деб ёзади у «девосо- 
ларнинг тажаммули қолмас, то малакосоларга ва фаришта кирдор- 
ларга не еткай», яъни сарой фитначиларига девтабиат кишилар 
ҳам бас келолмай, ожиэ бўладилар, фаришта хислатли олам нима 
қилиши мумкин, ахир? Ҳа, ҳокимият дунё шуғлидан қўл ювган 
дарвешнинг иши эмас, дарвешнинг жойи — хонақоҳ! Ҳокимият 
қаттиққўл, дағал, тошюрак одамларни ёқгиради. Азалий зиддиятми 
бу? Саййил Ҳасаннинг саройдан кетиши унинг шоҳ ва саройга 
исёними? Бир томондан, бу воқеа шу ғоянинг амалий тасдиғи, 
албатта. «Холиқ ибодатининг тарки ва махлуқ (яратилган, яъни 
инсон) бандалигининг иштиғоликим, айни бебоклик (Худодан 
қўрқмаслик) ва маҳзи беоқибатликдур (оқибатни ўйламасликдур)», 
дейди Навоий. Улуғ мутафаккир айтмоқчики, инсон иродасига 
итоат этган, дунё иши билан шуғулланаётган одам Илоҳ иродасига 
бўйсунмаган, охирату оқибатни ўйламаган одам бўлааи. «Вой дунё 
шуғлининг ибтилосилин (мубталолигидин) ва юз минг вой дунё 
аҳпининг зулму жафосидин, балки малолат ва изосидин! Оҳ эамон 
жавру бедодидин, наузубиллоҳ абнойи замон қасду ифсодидин 
(фасодидин)!»

Навоийнинг юрагидан отилиб чиққан бу фарёд Саййид Ҳасан 
тақяирига ва ўз тақдирига ачиниш ва ҳасрат нидосидан бошқа 
нарса эмас. Шоир умрининг охирида ғоят улуғ фожиа — ҳокимият 
софдил, некбин, пок ниятли одамларга тутқич бермаслиги, у 
зўрлик, айёрлик, фирибу найранг макони эканини ҳис этади. 
Лекин бу фожиаларнинг барини у одамлар ахлоқи, нобоплигига 
олиб бориб боғлайди. Сиёсат дарвешнинг иши эмас, дарвешкинг 
ваэифаси — Художўйлик. Бу ҳикмат Саййид Ҳасан мисолида 
Навоий кўз олдида тасдиқланган эди: ё шоҳ хиэмати, ё Илоҳ тоати 
(Холиқ хиэмати). Иккаласини бирлаштириш мушкул.

364

www.ziyouz.com kutubxonasi



Саййид Ҳасан Ардашер «Қутби доираи ҳақиқат ва муршиди 
аҳли шариат ва тариқат кош ифи, улуми раббоний М авлоно 
Муҳаммад Шамсиддин Табодгоний» (Навоий) хонақоҳига келгач, 
шайх суҳбатида такмилга машғул бўлади ҳамда ана шу пир 
раҳбарлигида бир неча марта чилла ўтириб, руҳий-маънавий 
камолот касб этади. Навоий ёзади: «Фақру фано сулукида куллий 
м анзилларни  қатъ қилдилар ва улуғ м артабалар ва бийик 
мақомларга қалам қўйдилар». Навоий устозининг ҳолидан хабар 
олиш учун хонақоҳга бориб турган, бир борганимда, деб ҳикоя 
қилади у, Саййид Ҳасан «арбаа чиқарурди», яъни биринчи чилла 
ўтириши эди. Шайх Табодгонийдан аҳволини сўраганимда у киши: 
халақит берманг, «бу кун бир мақомдадурларким, солик аввалги 
арбаинда ул мақомга етса, дарде анинг оллига келурким, агар 
букои муфрит (қаттиқ йиғи) юзланса, ишининг гуфторига далолат 
қилур. Аларга бу ҳол юзланибдур ва бағоят умидворлиқдур»

Муҳаммад Табодгоний ким? Унинг силсиласи кимга бориб 
етади? Ҳирот азизлари нега унга сиғинганлар? Буни аницдаш Ҳам 
муҳим, зеро Саййид Ҳасаннинг тариқатдаги эътиқодини аниқлаш 
орқали Ҳирот дарвеш чилик ҳаракати ва Н авоийнинг бунга 
муносабатини ҳам билиб оламиз. Шундай қилиб, Мавлоно Муҳам- 
мад Табодгоний шайх Зайниддин Хавофийнинг «кибор асҳоби»дан, 
яъни камол топган муридларидан бўлган. Зайниддин Хавофий эса, 
уз навбатида, гарчи Хожа Муҳаммади Порсо каби Нақшбандия 
шайхлари суҳбатини қозонган бўлса-да, аслида унинг пири Шайх 
Нуриддин Абдураҳмон Мисрийдир. Хавофийнинг тариқат силси- 
ласи ҳам шу кишига бориб тақалади (Абдураҳмон Мисрийнинг 
силсиласи: Шайх Жамолиддин Юсуф Гўроний — Шайх Ҳисомид- 
дин Шамшерий — Шайх Нажмиддин Маҳмуди Исфаҳоний — Шайх 
Нуриддин Абдуссамад Назазий (Жомий.Нафаҳот ул-унс, 474-бет).

Шайхларнинг силсиласини аниқлашга эътибор қилишимиздан 
мақсад Ҳиротда ва умуман, темурийлар даврида, асосан, Нақш- 
бандия силсиласи тарқалган, дарвешлар шу силсила шайхлари 
атрофига уюшган эдилар, деган қарашнинг унча ҳам тўғри эмас- 
лигини кўрсатишдан иборат Ҳиротда тасаввуфнинг турли тоифа- 
даги тариқати амал қилган, кишилар хоҳдаган, кўнгли чопган 
шайхга мурид тушган. Бундай эркин танлаш Ҳирот маънавиятининг 
икки буюк пешвоси Жомий ва Навоийда ҳам кўзга ташланади. 
Ш унинг учун Алишер Навоий Саййид Ҳасанни бирор-бир силсила 
пирига сиғингани учун эмас, балки, умуман, дарвеш бўлгани, 
юрақдан фақру фанога берилгани учун ҳурмат қилади. Нақшбандия 
сулукида чилла ўтиришга кам эътибор берилган, уларда суҳбат 
орқали кўнгилни кўнгилга улаш, ҳикмату каромат билан таъсир 
этиш хуш кўрилар эди. Саййид Ҳасан эса, кўриб ўтганимиэдай, 
чилла ўтириб, хилватнишинлик қилган. Яна бир диққат қилина-

365

www.ziyouz.com kutubxonasi



диган нарса бор. Бу — Саййид Ҳасан Арлашернинг қиэиққан, 
эътиқод қўйган муаллифлари масаласи. Навоийнинг гувоқлик 
беришича, у тасаввуф назариётчиларидан Абу Ҳомид Ғазэолий 
ва Азизиддин Насафий асарларини кўн қалрлаб, мутолаа этган. 
Бу олимлардан Ғаззолийнинг номи бир қадар таниш , аммо 
Азизиддин Насафийнинг кимлигини китобхонларимиз кам билади. 
Ваҳоланки, у ХП1 асрда яшаб утган қаршилик (Қаршининг эски 
номи Н асаф  эди) атоқли  ф айласуф  эди У нинг тасаввуф  
назарияси, айниқса, бу таълимотнинг ўзига хос қаноти бўлмиш 
«офоқу анфус»(кичик ва катта олам) назариясини ривожлан- 
тиришдаги хизмати катта. Азизиддин Насафийнинг сўфийлик 
тариқати ва ваҳдати вужуд, калом ва ҳикматни солиштириб иншо 
этган «Зубдат ул-ҳақойиқ» («Ҳақиқатлар қаймоғи»), «Инсони 
комил», «Кашф ул-ҳақойиқ» («Ҳ ақиқатларни кашф этиш»), 
«Мақсади ақсо* («Охирги мақсад»), «Баён ут-танзил» («Юборилган 
баёни*)», «Манозил ус-соирин» («Йўловчилар манзили»), «Усул 
ва фуруъ» («Иддиз ва новдалар»), «Мабдаъ ва маод» («Сарчашма 
ва қайтиш») номли рисолалари бизгача етиб келган. Насафий 
қарашлари ўзининг холислиги, турли таълимотларни бетараф 
туриб, холисона тақдил этиши билан киши лиққатини тортади. 
Лекин, шуниси борки, олимнинг ўэ шавқи ва майли «офоқу анфус» 
таълимоти томонида. Бу таълимотга биноан, инсон, яъни анфус 
кичик олам бўлиб, офоқ — катта олам (макро космос)нинг инъи- 
косидир, бошқача айтганда, катта оламда нимаики ҳодиса-ҳаракат, 
сиру асрор, хислат-хусусиятлар мавжуд бўлса, у кичрайтирилган 
ҳодда инсон табиати, руҳиятида акс этади. Шу боис инсон, бир 
томонлан, моддий дунё билан, иккинчи томондан, мутлақ руҳ 
билан зич боғлиқ ва у шу улуғ борлиқнинг марказига қараб 
интилаверади, ундан малад олади, уни ўзида топади, танийди. 
«Офоқ ва анфус» назарияси аслида қарматийлар мафкураси 
сифатида пайдо бўлган (улуғ тожик шоири Носири Хисрав шу 
маэҳабда эли). Азиэиддин Насафий мазкур таълимотни тасаввуф 
ва ваҳдат ул-вужуд наэарияси билан келиштириш, синтезлаш 
пайида бўлган.

Кўринадики, Саййид Ҳасан Ардашернинг қиэиқишлари хийла 
кенг ва анча чуқурлашиб, «қалтис» уфқларга тақалган. Демак, у 
фақат ҳаёт тарзи билан ринд-дарвеш бўлиб қолмасдан, балки, 
мафкура, дунёқараш, илмий қиэиқиш нуқгаи назаридан ҳам эркин 
фикрли, мустақил одам бўлган. Ахир, Аэиэидлин қарашлари 
расмий дин ва калом аҳдигагина эмас, шариату ҳақиқатни бир 
леб ҳисобловчи сўфий шайхларга ҳам маъқул эмас эди. Жомийнинг 
«Н аф аҳот ул-унс* ва Н авои й н и н г «Н асойим  ул-муҳаббат» 
асарларида Ибн ал-Арабий, Шаҳобиддин Суҳравардий, Абдуллоҳ 
Ансорий, Имом Ғаззолий каби илоҳиёт олимларининг номлари

366

www.ziyouz.com kutubxonasi



зикр этилгани ҳолда, Азиэилдин Насафийни учратмаймиз. Булар- 
нинг ҳаммаси камсухан, фақиру ҳақир кўринишли Саййид Ҳасан- 
нинг ботинан нақадар теран ва улуғ инсон бўлганидан гувоҳпик 
беради.

Сўфий шайхлар хориқулодда ишлари билан одамларни қойил 
қилиш , илоҳий ғаройиботларни кўрсатиш ни хуш кўрганлар. 
«Нафаҳот ул-унс» ва «Насойим ул-муҳаббат*да бунақа мисоллар 
кўп. Аммо Саййид Ҳасанда бундай «ғайри оддий» хислат сезилмаган. 
Навоий буни қайд этмайди. Унинг энг буюк фазилати — оламий- 
лиги. Бардошли, ҳаётсевар киши бўлиши билан бошқалардан 
ажралиб турган. Ҳатго, ягона азиз фарзанли вафот этганда ҳам, 
ўзи йиғламай, бошқаларни ҳам мотам тутишга қўймай, рози- 
ризолик билан кўмади. Навоий буни дарвешлик талабларидан 
бири — Ҳ аққа, Унинг тақдирига қарши бормаслик, тақдирга 
кўниш фазилати сифатида қайл этган.

Саййид Ҳасаннинг фикрича, амал-мансаб кишилари худди 
чоғир ичган маст одамга ўхшайди, фарқ шундаки, дейди у, «чоғир 
мастлиги ичган кундур, аммо жоҳ (мансаб) мастлиги агар соҳиб- 
жоҳ йиллар жоҳ устидадурким, мастдур*. Бу мастлик амалдор 
мансабдан кетгандан кейингина тарқалади: «Ажаб майедурким, 
бадмастлиги одамийни йиллар ўзидин бехабар қилғай».

Саййид Ҳасан умр бўйи шоҳу шаҳзодалар билан алоқада бўлди, 
сарой ҳашамати, жавоҳирларнинг кўзни қамаштирувчи жило- 
ларини кўрди, бироқ шунга қарамай, у бойликка ички бир нафрат 
билан яшаган, буни пайти келтанда изҳор этган ҳам. Масалан, 
бир ўтиришла биров: «Лаъл санг асту деги сангин санг, аммо 
андар миён тафовутҳост», — ҳикматини ўзича изоҳлаб, тош қозон 
бўлганда ҳам тош-да, қимматда лаълга тенг келармиди, деган гапни 
айтади. Ш унда Саййид Ҳасан: «Ҳа, тош қозон билан лаъл — 
иккаласи ҳам тош, аммо орада тафовут бор, тош қозон одамларга 
нафъ келтиради, лаъл эса нуқул зарар»,— дея бутунлай бошқа 
маънони баён этади. Бу суҳбат кечаётган пайтда, деб қайд этади 
Навоий, «Султон Абу Саид мирзо ҳар кишида жавоҳир бўлса олиб, 
бўлмаса тафаҳҳусида (қўрқитишда) муболағалар қилиб, анвоий 
изо ва зарар етказиб эрди. Ва бу байтни ўқуғон мажлисда ҳам тош 
қозонда ош пишур эрди*. Лаъл — офат. Лаъл — дунё, бойлик рамзи. 
Лаъл — тож безаги, ҳокимият рамзи. Демак, шоҳлик, ҳокимият 
ҳам офат, халқ бошига кулфат келтирадиган нарса. Саййид Ҳасан 
ва Алишер Навоий эътиқоди шундай. Лаъл бўлиб, шоҳ тожини 
безагандан кўра, тош қозон бўлиб, одций одамларнинг ҳожатини 
чиқариш афзап.

Олтин — жавоҳир билан тириклик воситаси бўлган эарурий 
нарсаларни қиёслаш ва қимматли буюмларнинг қимматсизлигини 
кўрсатиш Навоийгача яшаган муаллифларда ҳам бор эди. Чунончи,

367

www.ziyouz.com kutubxonasi



Саъдий Ш ерозий «Гулистон»да шу муносабат билан иккита ҳикоят 
келтирган. Ҳикоятларнинг бирида айтилишича, чўлда йўлини 
йўқотиб, очликдан қийналган бир араб тўсатдан ҳамён тўла 
марварид топиб олади. «Аввал ўйлалимки, бу қовурдоқдир ва 
шодлигимнинг чеки йўқ эди, кейин биллимки, марварид экан, 
умилсиэланиб, бадтар хафа бўлдим», — дейди араб. Саъдий ёзади:

Дар биёбони хушку реги равон,
Ташнаро дар даҳон чи дур, чи садаф 
Марди бе тўша, к-ў ўфтод аз пой 
Бар камарйанди ў чи эар, чи ҳаэаф'

(Қақраган чўлу қум саҳросида чанқаган одамнинг оғзида дур 
ёки садаф бўлишидан нима фойда? Сафар озиқисиз оёкдан қолган 
кишининг ҳамёнида олтин бўлди нима-ю сафол парчаси бўлди 
нима?)

Иккинчи бир ҳикоятда худди шундай мусофирнинг биёбонла 
адашиб, очлик ва ташналикдан жон бергани тасвирланади. Унинг 
жасадини топган одамлар белида олтин тўла ҳамёнининг борлигини 
кўрадилар. «Биёбонда қолган одамга олтин-кумушдан кўра пиши- 
рилган шолғом бўлса, авло эди»,— деб якунлайди сўэини Саъдий.

Бу ҳикоятларда олтин-жавоҳирнинг нозарурий пайтда арэимас 
нарсаларга айланиб қолиши тасвирланади. Шу жиҳати билан 
Саъдий ғоялари Саййид Ҳасан ва Алишер Навоий қарашларига 
ҳамоҳанг, аммо, назаримда, Саййид Ҳасан Ардашернинг фикри 
аниқ бир даврга мувофиқлиги билан ва мазмунан йўналишга кўра 
ижтимоийроқ ва ўткирроқ. Чунки Саъдий қаҳрамонлари жамиятдан 
ажралганлари, олтинлан ўзга нарсалари бўлмагани учун қийнала- 
дилар, яъни Саъдий қимматбаҳо нарсаларнинг жамиятдан таш- 
қарида арзимаслиги, ҳаёти хавф остида қолганда ёрдам беролмас- 
лигини кўрсатмоқчи бўлса, Саййид Ҳасан, умуман, жамиятнинг 
ўзида ҳам қимматли тошлар, жавоҳирот камбағал учун кераксиз 
нарсалигини таъкидлаган. Саййид Ҳасан фикрида, шундай қилиб, 
бойликка, мол-мулкка салбий муносабат, умуман, дунё ашёларига 
бўлган тасаввуфий қараш ёрқинроқ ва чуқурроқакс этган. Шундай 
қилиб, Саййид Ҳасан Ардашер феъл-атворида, бир томондан, 
Ш арқ инсонпарвар адиблари, улуғ шоирларнинг яхшилик ва 
эзгулик ҳақидаги, хайрбахш, покиза инсон тўғрисидаги ғоялари, 
сифат-фазилатлар, иккинчи томондан, тасаввуф аҳди ахлоқининг 
аркони, улуғ шайхлар ва фақир сўфийпарнинг хислат-хусусияти 
ўз аксини топган. Зотан, бу жиҳатлар бир-бири билан боғлиқ: Ш арқ 
адиблари учун хайр ва эзгулик, ахлоқий етуклик ва тариқат бир 
нарса, бошқача айтганда, эзгу ахлоқни бизнинг аждодларимиз 
тасаввуф ақидалари, маърифат ва шариатдан ажратиб тасаввур 
қилолмаганлар. Ш унинг учун ҳам Навоий Саййил Ҳасаннинг

368

www.ziyouz.com kutubxonasi



намунали ахлоқини тасвирлар экан , бу ф азилатларни унинг 
дарвешлиги, фонийлиги билан қўшиб таърифлайди, аниқроғи, 
унинг ахлоқини дарвешлигидан келтириб чиқаради. Шу ўринда 
Саййид Ҳасанни Абдураҳмон Жомий билан қиёсламоқчимиз.

Апбатта, Жомий — улуғ олим, тасаввуф назариётчиси ва бу 
таълимот асосларини шеъру достонларида куйлаган, тарғиб этган 
одам. Н авоий пири Абдураҳмон Ж ом ийнинг фазилатларини 
таърифлаганда «кошифи сирри Илоҳ» («илоҳиёт сирларини кашф 
этган одам»), «муршиди аҳли тавҳид» («ваҳцат — ягоналик тараф- 
дорларининг раҳнамоси»), «пири соликон» («тариқат аҳлининг 
пири»), «ҳодии роҳи фано» («фано йўлининг раҳнамоси») каби 
сифатларни келтиради. Яъни Жомий оддий сўфий эмас, у пир, 
раҳнамо, одамларни маърифат сари бошлаш қудратига эга, маъри- 
фатнинг чашмасидан баҳраманд бўлиб, шу чашма кўзини очган- 
лардан.

Саййид Ҳасан-чи? Саййид Ҳасан бу даражага кўтарилган эмас, 
у оддий дарвеш. Лекин хулқу хислати, карам-саховати билан у 
ҳам буюк, унинг камтаринлиги, хокисорлиги Жомийга монанд. 
Шу боис ҳазрат Навоий уларни баравар улуғлайди, баъзан тенг 
қўяди ҳам. Чунончи, марсия — таркиббандда ўқиймиз:

Баҳри урфон дури— Саййид Ҳасан, улки афлок,
Етти дуржи аро бир кўрмади андоқ дури пок.

Ёки «Насойим ул-муҳаббат»да ёзади: «Бу ҳақир фақр тарихида 
ва фано жодасида алардек тамом киши оз кўрубмен». Шу каби 
Навоий Саййид Ҳасанга нисбатан ҳам «муршиди аҳрор» («ҳур — 
озодлар пири»), «кошифи асрори Илоҳ» («Илоҳ сирларининг кашф 
этувчиси») сифатларини қўллаган. Қиёсимиз тўлароқ бўлсин учун 
Жомий ва Саййид Ҳасан вафотларига бағишланган марсиялардан 
қуйидаги банлларни ўқувчиларга ҳавола қилмоқчимиз. Жомийга 
бағишланган марсиядан:

Дўстон, дар ҳама фан нодираи олам кў?
Афзалу афсаҳи ажноси бани одам кў?
Дар биёбони таманнош халойиқ мурданд,
Ба давоми ҳама он Хиэри Масиҳодам кў?
Дили асҳоб шуд аэ тиғи фироқаш сад эахм,
Он, ки буди ба ҳама хулқи хушаш марҳам кў?
На ки дар хонақаҳи эуҳд фитод ин мотам,
Дар хароботи фано ниэ ба чуэ мотам кў?..

Мазмуни:

Эй дўстлар, ҳамма фанда олам ягонаси қани?
Бани сдам жинсининг энг тозаси ва афэали қани?

24 — Тасаввуф 3 6 9

www.ziyouz.com kutubxonasi



Халойиқ уни кўриш орзусида зор бўлдилар,
Бунинг давоми — Исо нафаслик Хизр қани?
Суҳбатдошлари кўнгли фироқида пора бўлди,
Ўз хуш хулқи билан ҳамма марҳам бўлган қдни ?
Бу мотам фақат зуҳд хонақосида эмас,
Фано хароботида ҳам фақат мотамга сабаб бўлган зот қани?

Ж омий мотамига бағиш ланган м арсиянинг ҳар банди ўн 
байтдан. Биз юқоридаги мисол билан кифояландик.

Энди Саййид Ҳасанга бағишланган марсиядан парча келти- 
рамиз:

Эй фалак, ул солики автор қани?
Фақр автори аро кошифи асрор қани?
Фақр манзилларининг раҳрави, бал раҳбари,
Ҳодии аҳпи фано. муршили аҳрор қани?
Қурб айвониға тақво йўлидин гом урған,
Восили боргаҳи қодири ғаффор қани?
Мени мотамзадага ҳам ота, ҳам муршиду пир 
Балки ҳам ғамхўру ҳам ёвару ҳам ёр қани?

«Автор» — ҳожат, мурод-мақсад, «қурб» — Илоҳ ҳузурига яқин- 
лашиш, «восил» — етиш ган, «боргаҳ» — даргоҳ, Илоҳ даргоҳи 
маъноларини беради. Кўриниб турибдики, марсияларнинг маъно- 
мазмунида ҳам, оҳанг маромида ҳдм ўхшашлик бор. Аммо ўзаро 
фарқ йўқ эмас: Жомий марсиясида унинг машҳурлиги, «нодираи 
даврон» — давр ягонаси эканлиги таъкидланса, Саййид Ҳасан 
марсиясида сам им ий  руҳ, марҳумнинг ҳақиру ф ақир , улуғ 
дарвешлигини таъкидлаш кучли. Дарҳақиқат, Алишер Навоий 
Самарқанддан ёзган мактубидан бошлаб, Саййид Ҳасан ҳаётида 
иншо этган барча асарларида унинг ана шу фақирлиги, фақру 
фано кишиси эканлигини асосий фазилат сифатида қайд этади. 
Чунончи, «Соқийнома»да дейди:

Ф онийи мутлақ, озода ҳам ул,
Гармрў солики афтода ҳам ул.

«Ҳолоти Саййид Ҳасан Ардашер» асари ҳрм «Солики фоний 
ва гавҳари коний ва орифи маоний» деган тавсиф билан бошланади. 
«Соқийнома»да Саййид Ҳасан ҳақида гап кетганда яна «дайри 
фано», «харобот эли», «фониёна хирқа», «тани хокнишин», «пири 
турк» каби сўз ва таърифларни учратамиз. Хуллас, Навоийнинг бу 
зот ҳақида ёзган асарларини ўқиганда, тасаввуф ва тариқат 
кишисининг тимсолий қиёфаси кўз олдимизда гавлаланаверади.

Фақру фано Саййид Ҳасан сийрати ва ҳаётини белгиловчи 
бош хусусият. «Фақр»нинг маъноси дарвешлик, яъни дунёдан 
бениёз бўлиб, тамани узиб, Худога ниёзманд тапабгор бўлиш. Бу —

370

www.ziyouz.com kutubxonasi



тариқат иулига кирган одамнинг босиб ўгадиган руҳий-маънавий 
мақомларидан бири эканини ҳам биламиз. Яъни: тавба, зуҳд, 
вараъдан кейин келадиган босқич. Саййид Жаъфар Сажжодий 
фақрга таъриф бериб, дейди: «Мол-мулки бўлмаган ёинки, бўлса 
ҳам, унинг учун бўлмаган кишига фақир дейилади ва фақир деб 
Ҳаққа талабгор бўлган, ўз муродини Ҳақ остонасидан излайдиган 
кишига айтилали» («Истилоҳоти урафо», саҳ. 316). Аммо қайд 
этишимиз керакки, Алишер Навоий Саййид Ҳасаннинг фақир- 
лиги, фонийлиги ҳақида гапирганда, унинг сўфийлик даражала- 
рини эгаллаши, муайян мақомга мушарраф бўлишини баён эт- 
моқчи эмас, Навоий бу ўринда умуман дарвешлик сулуки, илоҳий 
жазбанинг кучи, айни тасвир ва таъриф этилаётган шахснинг 
характери, табиати ва ахлоқий сифатларини ажратиб кўрсатишни 
кўзлаган. Шунинг учун бу ерда «фақр» ва «фано» сўзлари умуман 
ориф одам, дарвеши содиқнинг хислатини белгиловчи сўзлар 
сифатида қабул қилиниши керак. Жалолиддин Румий самоъ билан 
машғул бўлган вақтда дарвешлардан бирининг кўнглида «фақр» 
нима экан, буни Мавлонодан сўраш керак, деган савол туғилади. 
Мавлоно Румий буни қалбан ҳис этиб, самоъ ичида рақсга туша- 
ётиб, дарвеш саволига қуйидаги арабча рубоий билан жавоб беради:

Ал-жав\ару фақрун ва савийюл фақри аразун 
Ал-фақру шифоун ва савийюл фақри маразун,
Ал-оламу куллу ҳидоун ва ғурурун,
Ва ал-фақру минал олами лаббун ва ғаразун.

(Ф ақр — асл жавҳар ва фақрдан бош қаси — асл бўлмаган 
нарсалар. Ф ақр — ш иф о, ф ақрдан айрилиш , яъни бойиш  — 
касалликдир.Бутун олам — найранг, мағрурлик, фақр олами эса — 
ҳикмат ва қутулиш).

Бу рубоийда Румий масалани фалсафий йўсинда тушунтирган: 
жавҳар — ҳар бир нарса ва ҳодисанинг моҳияти, ўзгармас мағзи, 
айни шу маънода Мутлақ Илоҳ сифати ҳам. Араз эса — зоҳирий 
кўриниш, яъни ўзгарувчи дунё. Зоҳирий ранг, шакл ҳеч қачон 
моҳиятнинг ўзи эмас. Бир касаллик гуфайли пайдо бўлган бошқа 
касалликни ҳам араз дейдиларки, Румий бу ўринда сўз ўйини 
қилиб, зоҳирий ранглар, нарсапарга маҳпиёлик — касаллик, унинг 
давоси — фақр демоқчи бўлади.

Демак, фақр — жавҳар, ажиб хислатли одамларнинг моҳиятини 
белгилайдиган сифат. Энди шу нуқтаи назардан Алишер Навоий- 
нинг Самарқанддан Саййид Ҳасанга юборилган мактубидаги икки 
хил солик ҳақида баён этган фикрини эслайлик. Навоий Илоҳдан 
жазба теккан кишини «мажзуби солик», аввалида жазба теккан 
бўлмаса ҳам, лекин пирга таслим бўлиб, унинг раҳбарлигида жазба 
ҳосил қилган одамни «солики мажзуб» деб атаганини кўрган эдик.

371

www.ziyouz.com kutubxonasi



Маълум бўлалики, Саййид Ҳасан Ардашер ёшлигидан жазба тек- 
кан мажзуби солик экан. Фақр гавҳари унинг сийратида экан. Буни 
Навоий билар ва устозининг бугун фониёна ишларини маъқул- 
ларди.

Аммо, шуниси борки, фақру фано йўли — ғоят мушкул, азобу 
уқубатли йўл. Жомий ҳазратлари буюрадилар:

Ганжест нақти фақр, ки онро тилисмҳост,
Мушкилтарин тилисм тилисми вужули мост.

(Фақр — тилсим қилинган ганж, энг мушкул тилсим эса — 
вужудимиз тилсими).

Чунки вужуд ҳамма вақт дунё молига қараб интилади, нафс 
ҳукмида бўлади. Вужуд аждаҳоси фақр ганжининг устида ётади. 
Нафс билан жангга кириш, деб давом этади Жомий, даҳшатли 
дев билан курашгандай гап. Дунё ҳуснига, неъматига маҳлиё бўлган 
одам бу девни енголмайди. Бу девни фақат ваҳлат билан қурол- 
ланган солик енгиши мумкин:

Фақр аст роҳати ду жаҳон, зинҳор аз он 
Майли ғано макун, ки ғано сурати аност...
Гў: тахту тож зеру забар шав, ки бок нест 
Дарвешро, ки тож намад, тахт бўръёст.

(И кки дунёнинг роҳати — фақр, шу боис зинҳор бойликка 
мойил бўлма, чунки бойлик — ано, яъни ранжу машаққатдан 
иборат. Тахту тож яксон бўлсин, тожи кигиз ва тахти бўйра бўлган 
дарвеш бундан ташвишланмайди).

Саййид Ҳасан Ардашер ана шундай қаҳрамонликка борган, 
мард инсон эди. Унинг дунёни ҳам, тожу тахт ва мансабу жоҳни 
ҳам тарк этгани — бунинг ёрқин далили.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ИНСОНДАН ИЛОҲГА

(Мирзо Бедил ҳақида сўз)

Улуғ сиймоларга бой бўлган Ш арқ адабиёти тарихида Мирзо 
Абдулқодир Бедилнинг (1644—1721) алоҳида мавқеи бор. Инсон 
ҳаётини чуқур таҳлил этиб, фалсафий-ирфоний ғояларни оташин 
на сермаъно сатрларда тасвирлаган бу шоир «Абул Маоний», яъни 
маънолар отаси деган лақабга мушарраф бўлади. У асрлар лавомида 
форс-тожик адабиётида куйлаб келинган тасаввуф маъноларини 
ривожлантириб, уни ҳаёт муаммолари, теран башарий ғоялар 
билан омихта этди, янги адабий-тасвирий услуб яратди ва бу билан 
Ҳиндистон, Афғонистон ва Марказий Осиё халқлари адабиётига 
кучли таъсир ўтказиб кедди.

«Абул Маоний» Мирзо Абдулқодир Бедил ҳижрий 1065 (мило- 
дий 1644) йилда Ҳиндистондаги Патна вилоятининг Азимобод 
шаҳрида туғилди. Отаси Абдулхолиқ шоҳ Аврангзеб қўшинида 
сипоҳийлик қилар, тасаввуф ва футувватга қаттиқ кўнгил қўйган 
одам бўлиб, қодирия тариқати шайхларидан Шайх Камолнинг 
муриди ҳисобланарди. Бедилнинг тоғаси Мирзо Зариф ва амакиси 
Мирзо Қаландар ҳам Шайх Камолнинг муридлари эдилар. Бедил 
беш яшарлигида отадан жудо бўлади, бир йилдан кейин эса онаси 
ҳам вафот этиб, амакиси Мирзо Қаландар қўлида қолади. Мирзо 
Қаландар ёш Абдулқодирни жуда севар ва унинг камолоти учун 
тинимсиз ғамхўрлик қиларди. Абдулқодир беш-олти яш арлик 
даврида ёзиш ва ўқишни ўрганиб, бир йилда Қуръонни туширади. 
Кейин араб тилининг сарфу наҳвини ҳам ўэлаштириб, шеъриятга 
кўнгил боғлади, форсий адабиёт уммони уни ўэига мафтун эта 
бошлади. АЙтишларича, Мирзо Бедилнинг биринчи рубоийси ўн 
яшарлигида яратилган ва адаб аҳпини ўзига жалб этган. Мирзо 
Қаландар боланинг истеъдодини кўриб уни мадрасадан олиб 
кетади, чунки мадрасалаги таълимнинг шавқсизлиги, қуруқ баҳсу 
мунозаралардан ташқари чиқмасдан, талабаларнинг вақги беҳуда 
ўтаётгани Мирзо Қаландарга ёқмайди. Мирзо Кдпанлар ўзи ҳам 
шеър ёзиб турган ва қалби нозик, мард ва саховатли инсон бўлган 
экан. У жияни Абдулқодирни икки хил илмни эгаллашга йўнал- 
тирди ва ўэи устозлик қила бошлали. Бу илмларнинг бири адабиёт

373

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўлса, иккинчиси тасаввуф эди. Бедил тасаввуфга оцд рисолаларни 
мустақил ўқиб, мазмунини қайд этар, кейин уларни амакисига 
сўалаб бериб, тушунмаган жойларини аниқлаб оларди. Шу каби 
Румий, Атгор, Жомий асарларини ҳам берилиб мутолаа қиларди. 
Бундан ташқари, Мирзо Қаландар, Мирзо Зариф, Ш оҳ Қосим 
Ҳуваллоҳий, Шоҳ Мулк мажзуб кабиларнинг суҳбатларидан баҳ- 
раманд бўлиб, ирфоний илмнинг ҳақиқий моҳиятини идрок 
этиш га эриш ади. Ш оирнинг ўзи «Чор унсур» асарида қайд 
этишича, ушбу суҳбатлар унга ҳақиқий мадраса ўрнини босган. 
Бедил ўн олти яшарлигидан бошлаб кўп сафар қилади, баъзан 
от-уловда, баъзан пиёда ва, ҳатто, ялангоёқ мажзуб қаландарлар 
равишини қабул қилиб, Ҳинлистоннинг шаҳар-қишлоқларини 
кезиб чиқади. У бу сафарларида одамлар ҳаётини яқиндан ўрганади, 
машҳур сўфийлар, фақиҳ ва муҳаддислар, атоқли тафсиршунос 
олимлар билан учрашиб, илмини чуқурлаштиради, фалсафий 
мушоҳадалари сатҳи ва саҳнини кенгайтиради Айниқса, мажзуб 
дарвеш Ш оҳ Кобулий билан учрашув Бедилда унутилмас таассурот 
қолдиради. Бу мулоқот ш оирнинг йигирма икки яшарлигида 
Деҳлида юз беради. Ш оҳ Кобулий Бедилни Деҳтининг узоқ бир 
чеккасига олиб чиқиб, қуйидаги байтни ўқийди:

Аз мо ба мост ҳар чи гўем,
Мо ҳамчу туем дигар чи гўем?

(Не нарсаким десак, биздан бизгадир, сенга ўхшашмиз, яна 
нима дейлик?)

Шундан кейин қаҳқаҳа уриб кулади. Чунки бу байтни Бедил 
анча олдин Авриса шаҳрида эканлигида айтган эди. Иккаласи Деҳти 
чеккасидаги вайронада бутун гунни бедор ўтказиб, суҳбат қила- 
дилар. Бедил бир зум уйқуга кетиб, кўзини очса, Ш оҳ Кобулий 
йўқ эди. У бўэлаб йўлга тушади, аммо ёрини тополмайди, яна 
сафарга чиқиб, икки йил Ш оҳ Кобулийни излайди, унинг ёдида 
юздан ортиқ туғёнли ғазаллар ва «Тилсими ҳайрат» («Ҳайрат 
тилсими») номли достонни яратди. Ш оҳ Кобулий Бедил назарида 
Хожа Хизр, балки ундан ортиқ комил бир валий инсон эди. Унинг 
дийдорида Ҳақ жилосини кўрган, суҳбатини қалб малҳами ҳисоб- 
лаган Бедил бутун сўфиёна фикру қарашларини шу инсон ёдидаги 
нафис ва нозик ҳисларга ўраб тараннум этади.

(Бу воқеа Жалолиддин Румий билан Шамс Табриэий, Нажмид- 
дин Кубро билан Бобо Фараж, Фаридиддин Агтор билан мажзуб 
дарвеш учрашувларини эсга солади).

Бедил уйланиб, ота касби сипоҳийликни қабул қилади. Бироқ 
тўрт йил хизматдан кейин сипоҳийликни таш лаб, яна сайёҳ 
қаландарликни давом эттириб, охири қирқ ёшлардан ошганда

374

www.ziyouz.com kutubxonasi



Деҳлида турғун бўлиб қолади, Шукруллоҳ леган амалдор дўсти 
сотиб олиб берган ҳоалига оиласини кўчириб келади. Деҳпида шоир 
осойишта ижодий ҳаётни бошлаб, кўплаб асарлар ёзди, дўстлар 
орттирди. Уни неча марта саройга таклиф қилган бўлсалар-да, 
аммо розилик бермади. Деҳлидаги илму адаб аҳли, юрагида илоҳий 
ишқ ва ҳақиқат учқунлари шуълаланган кишилар Мирзо Бедил 
атрофига жам бўлиб, ирфон ва назокат мажлисларини безатар 
эдилар. Мирзо Бедил 1721 йилда 78 ёшида оламдан кўз юмди. Уни 
ўзи ўн йил олдин қаздириб қўйган қабрга дафн этадилар ва 
мақбараси зиёратгоҳга айланади.

Мирзо Бедиддан катта адабий мерос қолган. У мумтоз шеърият- 
нинг қарийб ҳамма жанрларида ижод қилган дарё мисол бир 
ижодкор эди. Кўп сонли ғазал, рубоий, қитъа, маснавийлардан 
ташқари, «Ирфон», «Тури маърифат», «Муҳити аъзам», «Тилсими 
ҳайрат» номли достонлар, «Чор унсур» номли насрий эсдаликлар 
асарини ёзган. Адибнинг мактублари, «Нукот», «Ишорат ва ҳикоёт» 
номли асарлари ҳам бор. Бедил ижоди — бу файласуф сўфий шоир- 
нинг тафаккури ва кечинмалари, ҳаётга, Илоҳга, инсонга муноса- 
бати, анъанавий ҳикматларни янги эамон талаблари билан муво- 
фиқлаштириб, халқнинг дарду ҳасрати, турмуш чигалликлари ва 
олий ҳақиқатларни ифодалаган ўзига хос бир мураккаб ва жози- 
бали бадиий оламдир. Турган гап, шоир барча нарсага илоҳий- 
сўфиёна назар билан қарайди, инсон улуғворлиги ва ожизлигини, 
қаэову қадар қўлида жонсарак, ўйинчоқ бўлган ва ўз-ўзини зулму 
ситам тиғ ила абгор этувчи кишиларнинг аччиқ қисматини ҳам, 
Илоҳ ошиғи бўлмиш қаландар соликнинг мажзубона жунуни, 
ҳайрат ва ҳаловатини ҳам қаламга олади. Аммо Мирзо Бедил 
(«Бедил» дегани «дилини йўқотган» деган маънодадир, яъни кўнгли 
маъшуқа — Илоҳ қўлида) шунинг учун ҳам маънолар отаси-ки, 
унинг асарларида инсон руҳияти, қалби, турмуши ҳақида, оддий 
ҳаётий масалалар ҳақида чуқур фикрлар мавжуд. У инсонни ҳдр 
тарафдан ўрганишга, унга унинг ўзини ўэига кўзгу қилиб кўрса- 
тишга интилади. Умуман, Бедил ижоди — бу инсонномадир. Шоир 
комил инсоннинг хислатларини ерлаги одамлардан излайди, ин- 
сонни ўзини танишга, буюклигини англашга даъват этдди. Унинг 
тасвирига кўра, «инсонда икки дунёнинг асрори мужассам, балки 
у икки дунёдан улуғроқдир». Бедил ваҳдати вужуд фалсафасига 
эътиқод қўйгани кўриниб турибди, яъни оламнинг Ягона руҳ 
тажаллийси орқали бошқарилиши, ҳар бир заррада шу Ягона 
Муглақ жавҳарнинг зуҳури борлиги таъкидланади. «Муҳити аъзам» 
(Буюк уқёнус) номли оламнинг яратилишини майнинг кўпириши 
билан қиёслайди — май бу ўринда илоҳий тажаллий — нури Мутлақ 
бўлиб, оламнинг ҳаракати, жамоли шундан, дейди у. Одамларнинг 
тиниб-тинчимас ҳаёти, орзу-армонлари, фикр-ижсдлари ҳам шу

375

*www.ziyouz.com kutubxonasi



майландир. Бу май гўё бир олов, у кишини ҳамиша маст этиб, ўз 
асли — Раббига тортаверади. Бутун олам — Ягона руҳнинг ижоди. 
Уша туфайли мавжуд ва Ўшанга қайтади. Инсон руҳи ҳам оловдир, 
у жисмни ёндириб кул қилмагунча тинчимайди:

Зи по наншаст оташ то нашуд хокистар ажзояш,
Ба саъйи нести ҳам ғайрати кор инчунин бояд.

(Олов вужуди кул бўлмагунча тинчимайди, йўқлик сари ин- 
тилиш суръати шунақа).

Аммо Бедилнинг бошқа сўфий шоирлардан фарқи шундаки, у 
Илоҳдан инсонга қдраб эмас, балки инсондан Илоҳга қараб боради. 
Бошқача айтганла, шоир фано ва бақо ғояларини қуруқ тасвир- 
ловчи эмас, илоҳий муҳдббат ҳам мавҳум ва предметсиэ нарса 
эмас. Бедилда тасаввуф ғоялари инсон кечинмалари орқали боради. 
Инсон — тилсимотлар ва сеҳру санъат кони, айни вақгда, изтироб 
ва покланиш, тинимсиз камолот ҳам инсонга хос.

У ёзади:

Чист одам?— тажаллийи идрок,
Яъни он фаҳми маънии «ланлок».
Аҳадият— бинойи маҳками ў,
Алиф афтод иллати дами ў.
Доли у мағзи аввалу анжом,
Ки дор у ҳадди ваҳдатаст тамом.
Мими он хотами хилқати олам 
Ин бувад нукта— маънии одам.
Қулзуми коиноту ҳар чи дар ўст,
Жўши бетобии ҳақиқат ҳам ўст.
Зоҳиру ботинаш — ҳудусу қидам,
Сурату маънияш — вужуду адам.

(Одам нималир? — идрок тажаллийси. Яъни у — «лавлок» 
маънисининг тушунилиши. Унинг мустаҳкам биноси — аҳадиятдир, 
«алиф»— бирлик унинг руҳига сабаб. Бу сўэнинг «доли* (араб 
ёзувида одам сўзи «алиф», «дол» ва «мим»дан иборат) аввал ва 
охирнинг мағзи-моҳияти, унда ваҳдат чегараси батамом акс этган. 
«Мим» ҳарфи олам — дарднинг қайдидир. Одамнинг маъноси шу. 
Одам — коинот денгиэи ва денгиэдаги бор нарсалар унда мавжуд. 
Ҳақиқатнинг бетоқат қайнаши ҳам удир. Одамнинг зоҳири ва 
ботинида Илоҳ ва дунё, азалийлик ва фонийлик — ҳодисалар акс 
этган, унинг сурати ва маъносида борлиқ ва йўқлик мужассам.)

Ш оир инсонда бутун оламлар хусусияти ва моҳиятини кўради. 
Бугина эмас, олам инсон туфайли яратилган: «лавлок» сўзи «Лав 
лака лама халақгу ал-афлок» деган ҳадиси шарифнинг бош сўзи 
бўлиб, ушбу ҳадиснинг маъноси «Агар сен бўлмасанг, осмон-

376

www.ziyouz.com kutubxonasi



фалакларни яратмаган бўлар эдим»дир. Бу — Парвардигорнинг Ўз 
ҳдбиби Муҳаммад саллаллоҳу алайҳи васалламга юборган ваҳий- 
ларилан бўлиб, Бедил оламнинг Муҳаммад нури туфайли яратил- 
гани ва ҳазрати Мустафо комилларнинг комили — комил инсон 
тимсоли эканига ҳам ишора этади. Яъни одам шунчалик шараф- 
лики, Худойи таоло барча мавжудотни унинг учун яратиб, малак- 
ларни сажда қилдирди, барча ҳикмат ва илмларни қалбига жо 
этди.

Инсон ана шу улуғворлигини англаши — ўз-ўзини таниши 
керак. Бунинг йўли тариқатга кириш , мақомот зиналарилан 
кўтарилиш, дунё ҳирсу ҳавасидан кўнгил узишдир. Ж исмнинг 
озуқаси овқат бўлса, руҳнинг озуқаси илм ва ирфондир, дейди 
Бедил. Одамлар Ҳақни излайдилар, аммо Ҳақ ўзларида эканидан 
бехабар:

Ту Ҳақ межуйию аэ хеш ғофил,
Зиҳи бетухмию уммед ҳосил,
Мабош аз жустужуйи хеш навмид 
Ҳамин нур аст раҳбар то ба хуршид.

(Сен Ҳ ақни излайсан, аммо ўзингдан бехабарсан. Уруғни 
кўрмай, ҳосилдан умидворсан. Ўз-ўзингни излашда умидсиэ бўлма, 
қуёшгача шу нур сенга раҳбардир).

Ёки мана бу мисрага диққдт қилинг:

Ёр дар оғўшу номашро намедонем, ки чист ?!

(Ёр қучоғимизда, аммо номи нима эканини билмаймиз). Бедил 
Ёр деганда Ҳақ таолони назарда тутади.

Қуёш — нур манбаи, аммо унга олиб боралиган нур ҳам 
инсоннинг ботиний нуридир. Инсон учун қайғурган шоир кўнгил 
сўзини зикр этишни севади. Чунки инсон — бу кўнгил. Аллоҳтаоло 
нури кўнгилда акс этади.

Ҳар сў гуэари, дилест афтода ба хок,
Оҳиста хиром, обила эери қадам аст.

(Қ айси томонга юрсанг, тупроққа тушган бир кўнгилни 
кўрасан, оҳиста юргин, қадамларнинг кафи ярадир). Демак, кўнгил 
ўлмайди, чунки кўнгил — руҳ, кўнгил — хотира, абадийлик. Аммо 
кўнгил нозик, у обила — қабариқ яра каби озурда ва зода. Кўн- 
гил — бу Илоҳ ошиғининг кўнгли, афтодалик шунинг учун, у то 
қиёмат маъшуқасининг дийдорига талабгор.

Яна бир ғазалнинг матлаъи:

Муддао дил буд агар найранги имкон рехтанд,
Баҳри ин як қатра хун сад рангу тўфон рехтанд.

377

www.ziyouz.com kutubxonasi



(Имкон олами — моддий оламни хилма-хил сурат ва ҳаракатда 
яратган эканлар, мақсад кўнгип эди. Шу бир қатра қон учун минг 
рангу тўфон яратдилар).

Ҳислар тўфони, фикрлар тўфони, орэулар тўфони, муҳаббат 
тўфсни ҳам Кўнгидда, шу бир қатра қонда. Илоҳ ато этган жами 
ажзу шукуҳни шу Кўнгил кўтаради, асрайли.

Шундай қипиб, инсонла ҳам илоҳий ва ҳам лунёвий ҳақиқат 
акс этган, демак, инсонни таниш орқали Аллоҳни таниш мумкин:

Аз нақши мо ҳақиқати офоқ хонданист,
Чун мавжи корнома дарё навиштаем.

(Бизнинг суратимиздан офоқ-осмон ҳақиқатини ўқиса бўлади, 
биз илоҳий ижод дарёсининг мавжи — хатимиз).

Инсон — илоҳий хилқат. У шунга яраша умр ўтказиши лоэим, 
яъни ээгу ишлар билан шуғулланиб, дунёнинг қайдларидан оэод 
бўлиб, ҳар хил расм-русумлар, беҳуда зоҳирий илмларга банд 
бўлмаслиги керак. Шунда у эътиқодлар, маэҳаб ва динларнинг 
моҳияти ҳам бир эканлигини англайди. Дарҳақиқат, одамлар турли 
динларга сиғинадилар, лекин Ҳақ ва ҳақиқат бирлир, лейли Бедил. 
Шу боис тортишувлар, бир динни иккинчисидан устун қўйиш 
беҳуда. «Муҳити аъэам» достонида келтирилади:

Яке куфрро ғайри ислом дид,
Яке ҳар дуро нақши авҳом дид.
Яке дид мағзу яке хонд пўст,
Яке гуфт олам, яке гуфт «Ўст».

(Бири куфрни исломга зид деб билди, бошқаси иккаласини 
ҳам хаёл меваси ҳисоблади. Бири мағзини кўрди, иккинчиси уни 
пўчоқ деди, бири олам деди, иккинчиси уни «У», яъни Худо деб 
айтди).

Ҳиндистонни кеэиб, бараҳманлар билан субҳатлар қурган, 
комил мусулмон бўлиш баробарида, бошқа динларни ҳам ҳурмат 
қилган Бедил умуминсоний ғояларни, башарий ягоналикни афзал 
кўрар, бу ғояни тасаввуф таълимоти асосида қизғин қўллаб- 
қувватларди.

Кўрамизки, Мирзо Бедил бу борада буюк салафи Жалолиддин 
Румий маслагини тўла қувватлаган ва маэҳабпарастлик, ақидапа- 
растликни ноқис ва номукаммал кишиларнинг иши, деб ҳисоб- 
лаган.

Бедил эулм ва истибдоднинг ашаддий душмани эди. Унинг 
асарларида зулмга қарши фикрлар жуда кўп, у золим амирлар, 
хасис бойлар, нодон ва ришвахўр руҳонийларни чинлан-ла нафрат 
билан танқид қилади. Аммо худди Аҳмад Яссавийла бўлганидай

378

www.ziyouz.com kutubxonasi



золимнинг жазосини Худо беради, зулм жазоланмай қолмайди, 
деган ақилани баен этади. Яъни заифлар оҳи кучлиларни енгади, 
чунки заифлик — руҳ, зулм — жисм. Руҳ албатга жисмни енгиши 
керак:

Мо софдилон саршикани табъи дуруштем,
Бар санг тараҳҳум набувад шишагаронро.

(Биз соф диллар дағал табълилар — золимларнинг бошини 
ёрувчилармиз, шиша ясовчиларнинг тошга раҳмлари келмайди). 
Шиша — софлик рамзи ва ноэиклик ҳам, тош — дағаллик. Аммо 
шиша тошни енгали, дейди шоир.

Мирзо Бедил ижоди — маънолар кони. Унинг аклоқий-ижти- 
моий қарашлари, сўфиёна хаёллари беҳудуд. Бу денгизга шўнғиган 
одам албатта гавҳар доналарини олиб чиқади. Бедилнинг фавқу- 
лодда жозибали услуби, теран маънолар, тахайюлга бой шеърияти 
XVIII — XIX асрларда Ўрта Осиё шоирларининг ижодига ҳам катта 
таъсир кўрсатди. Бедил хапқимизнинг тафаккурини банд этиб келди. 
Унинг асарлари мактаб ва мадрасаларимизда кенг ўқитилган, 
бедилхонлик ва бедилдонлик катта бир анъанага айланган эди. 
Зотан, Мирзо Бедилнинг аждодлари асли Ўрта Осиёдан бўлиб, 
Ҳиндистонга кўчиб борганлар ва бобурийлар хизматида турганлар 
Шу боис шоирнинг руҳи ва сўзи бизла катга қадр топди. Амирий, 
Нодира, Ҳазиний, Фазлий, Шоҳин, Ҳайрат, Акмап, Ҳозиқ, Шав- 
қий Каттақўрғоний, Мирий ва Қўқон, Бухоро, Самарқанлнинг 
тожик ва ўзбек тилида ижод қилган бошқа шоирлари Бедилга 
эргашиб, латиф ғазаплар ёзганлар, мухаммаслар боғлаганлар. 
Асримизнинг олтмишинчи йилларидан бошлаб, Бедил асарлари- 
дан намуналарни Ғ. Ғулом, Ш. Ш омуҳамедов, А. М атназаров 
таржима қилганлар. Академик И. Мўминов Бедил лунёқарашини 
ўрганиб, катта монография нашр эттирди.

Хуллас, улуғ файласуф шоирнинг ижоди қалб кўзинм очиш, 
дунё ғафлати босган дийдаларни бедор этишга кўмаклашадиган 
маърифат чироғидирким, у ҳеч қачон сўниш билмайди.

Шу боис бу улуғ сўфий ш оирнинг ирфоний маъноларини 
тадқиқ этиб, ўҳувчиларга етказиш олдинда турган муҳим вазифа 
миздир.

www.ziyouz.com kutubxonasi



«КАМОЛИ НУРИ РАҲМАТМАН»

(Машраб жазбаси)

Тасаввуф ғоялари XI асрлан бери Ш арқ шоирларини ўзига 
мафтун этиб келган, биров илоҳий ишқни бевосита куйлаб, завқу 
шавқини иэҳор этса, биров мажозий-дуневий тимсоллар орқали 
ҳақиқат асрорини кашф этиш, инсоний кечинмалар тасвиридан 
илоҳий муҳаббат сари бориш ни маъқул курган, учинчи хил 
шоирлар бўлса, сўфиёна таълимотни диний қарашлар билан 
омихталаб, тариқат мақомотини шеърга солиб, шарҳлаб берганлар. 
Аммо бу силсилада Бобораҳим Машрабнинг ўзгача мавқеи бор. 
Машраб — илоҳий ишқнинг масту девонаси, мажнун шоир. Унинг 
ижодида юксак фалсафий-тасаввуфий ғоялар заминий дарду алам, 
оддий инсонлар, ғарибу бенаволарнинг ночор аҳволидан қайғу- 
риш, зулм-ситамдан портлаган адолат туйғусининг пўртанали исё- 
ни ифодаланган. Машраб шеърияти — дунёдан норози кетган, 
покдил инсонларнинг виждон қичқириғи, нур қидириб, нурга 
талпинган, Илоҳга муштоқ интизор юракнинг нола-фиғони. Унинг 
шеърларининг ҳдр бири бир лаҳча чўғ, ёндирувчи олов: «Бошимдан 
то оёғим туташиб хирмани оташ*. Ш оирнинг хуш кўрган ташбеҳ- 
лари шуъла, самандар, хуноба, чақмоқ, гулхан. Унинг фиғони — 
оҳу-ноласининг чегараси йўқ, наърасидан олам ларзага келади. 
Агар маҳшар куни оҳ урсам, у дунёву бу дунёгина эмас, балки 
аршу курси, «биҳишти жовидон ҳам ўртар*, дейди дардли шоир 
туғёнли ҳисларининг шиддатини шоён этароқ. У маърифат аҳли 
кушандаси, солиҳ, ҳалол одамларни хор этган нотанти, кажрафтор 
фалакнинг «устига ўтлар қўйиб», барбод этмоққа чоғланади. Ўз 
ш еърларини «дарднома*, ўз ю рагини эса «жароҳатхонада», 
«ҳасратхона, «мотамкада», деб атайди.

Муҳаббат дардида онора бўлган халқни кўрдум,
Кўэи вақти саҳар сайёра бўлган халқни кўрдум.
Тани дарду аламдин ёра бўлган халқни кўрдум,
Дили тиги ситамдин пора бўлган халқни кўрлум,
Зулм туғён этибдир— ҳар бириси бехабар танҳо.

Хўш, бу дард қанақа дарл, ситам кўрган бу «халқ* ким, зулм 
деганда Машраб нимани назарда тутади? Ш оир ижоди ҳақидаги

380

www.ziyouz.com kutubxonasi



тадқиқотларда унинг шу руҳдаги шеърлари меҳнаткаш халқ ҳаё- 
тининг аянчли тасвири сифатида талқин этилади. Албатта, Машраб 
бенаво бечораларни кўрганда, дили эзилган, ноҳақликлардан 
фиғон чекиб ўтли сатрлар битган. Бироқ, у ўзининг бу туйғуларини 
очиқ, яланғоч тарзда, аллақандай исён-тўполонларга даъват руҳида 
ифодалаган эмас У ҳаётга бир илоҳий ишқ ошиғи, тасаввуф 
нуридан порлаган қалб нигоҳи билан қарайди ва ҳислари, муҳока- 
малари ҳам шу асосда ривожланган. Машраб айни мана шундай 
дардли ш еърларида эаминий дард — ижтимоий ҳақсизлик ва 
адолатсизлик дардини илоҳиёт дарди, яъни руҳнинг асл манбаига 
қайтиш учун чекаётган изтироблар, «аршдан ерга инган» инсон 
кўнглининг моддиюндан покланиш дарди қийноқпари билан 
қўшиб тасвирлайди. Бошқача айтсак, Машраб куйлаган лард нон 
топиш, мансаб-манфаат учун юз елиб-югураётган одамлар «дарди» 
эмас, балки илоҳий «муҳаббат дарди»да ёниб, тунларни бедор 
ўтказаётган, кўз ёши шашқатор ҳақпараст ва ҳақсевар порсолар 
дардидир. М ашраб шуларга ихлос қўйган, ўзини ҳам шулар 
зумрасидан деб билади ва уларни чин юракдан севади:

Азалдан мен дили ғамгин халойиқ хяй.пини севлим.

Покдил кишиларнинг шоир қалбидан жой олишига боис яна 
шуким, улар қалбида илоҳсеварлик туйғуси билан инсонсеварлик 
туйғуси бирга узвийликда яигайди, илоҳиёт дардидан бехабар 
одамда меҳр-шафқат, ўзгалар дардини англаш туйғуси ҳам ривож- 
ланмаган бўлади.

Зулм деганда ҳам шоир «дарди бўлмаган» кишиларнинг дард 
аҳпига, жисмнинг руҳга, жаҳолатнинг маънавиятга, нафснинг 
инсонни ўз асли ва ўэ-ўзини танишга тўсқинлиги зулмини назарда 
тутади. С инф ий, ижтимоий нобаробарлик, ҳасаддан туғилган 
фитна, уруш-қирғинлар сабабкори нафс инсонни ўз қулига айлан- 
тирган. Ш унинг учун М ашраб камбағаллар, оч-яланғоч халқ 
тақдирига, етим-ғарибларнинг ночор аҳволигагина эмас, балки 
умуман инсон эотига ачинали. Шоир маънавият олами томон юқори 
кўтарилган сари бани башар ожизликлари, ғафлат ва жаҳолат 
туманида қолган нохушликларни аниқроқ кўра бошлайди. Бу дард 
энди айрим шахсларнинг, алоҳида кишиларнинг дардидан юз 
чандон улкан бўлибтуюлади ва Машрабнинг юрак-бағрини бадтар 
эзади. Чунки «халқ» «муҳаббат даштида» овора, яъни Ҳаққа 
етишиш, ҳақиқатни кўриш иштиёқида Мажнун каби сарсон- 
саргардон, умид кўэлари кўкка тикилган. Ш оир демоқчики, фоний 
дунёнинг зулми беҳад кучайиб, вужудимизни кўринмас тўр билан 
қоплаб олган. Биз бундан бехабармиз, ҳар биримиз танҳо изтироб 
чекамиэ ва ўэимизни яна унинг комига отамиз. Бироқ руҳимиз бу

381

www.ziyouz.com kutubxonasi



зулмдан қутулиб, эркин бўлишга интилади. Шу зайлда, инсон руҳ 
ва жисм талаблари орасида азобда. Бу азобдан қутулиш учун 
Иброҳим Адҳам каби бор-йўғи, тахту тожини қолдириб, сўфий 
жандасини киймоқ керак. «Жаҳонни тарк қилди Машраб Иброҳим 
Адҳдмдек*. Бу ягона йўл бўлиб, «толиби ишқ», яъни Илоҳ васлига 
талабгор одамнинг ҳиммати-мардлигидир, у шу орқали руҳи, сози 
ва сўзини, виждонининг эркини таъминлашдан ташқари, ситам 
аҳлига қарши курашиш имконини ҳам яратади.

Муродингга етай десанг, қаланлар бўл, қаланлар бўл,
Ситам аҳлин ютай десанг, қаландар бўл, қаландар бўл.
Оғиздан дур сочай десанг, қаландар бўл, қаландар бўл, 
Ёмонлардан қочай лесанг, қаландар бўл, қаландар бўл.

Ҳа, Машраб исёни ва таркидунёчилик фалсафасининг моҳияти 
ҳам шу нуқтада аёнлашади. Чунки у нопоклик оламидан поклик 
оламига, ҳайвоний ҳирслар қулига айланган нокас одамлар ола- 
мидан илоҳиёт оламига чекиниб, қаландарликдан паноҳ изласа- 
да, аммо у бадбинликка чорлаган шоир эмас эди. Ҳаётга зоҳидона 
нафрат туйғуси Машраб учун бегона. Дунё зулми муҳаббат ва 
софликка ошно руҳни эзган, шоир «барини тарки назар этдим», 
«икки дунёдин юмдим кўзим» деб таъкидлагани билан гўшанишин 
бўлиб олган эмас. Замон ва замин дардини ўзида сиғдирган 
Бобораҳим Машраб халқ ичида юриб, ҳақсизлик ва жаҳолатга 
қарши исён қилади. Аммо унинг исёни, олимларимиз ёзиб келга- 
нидай, феодал тузумга ёхуд дин ва Худога қарши исён эмас, ак- 
синча, динни ш айтоний нафсга қурбон қилган, мунофиқ ва 
порахўр, тамагир кишилар, уларнинг ҳамтовоқлари бўлган ўзга 
«аҳли бадкирдор»га қарши исён эди. Агар тасаввуфий нуқтаи 
назардан янада чуқурроқ олиб қарайдиган бўлсак, бу дунёнинг 
ўзига, барча нокасликлар, ишқсизлигу илоҳсизликлар жамул- 
жамига қарши норозилик исёнидир. Шу учун ўз руҳининг аршга 
кўтарилгани, кайхоний парвозидан ҳайратланувчи Машраб, айни 
вақтда фалак зулмидан «бахти қаролар подшоҳига» айлангани, 
«жафодан монанди дол» бўлганини айтиб нолийли, зоҳирни кўриб, 
ботинни англамайдиган калтафаҳм шайхлар, ҳаром ва порадан 
ҳазар қилмайдиган муллоларни ҳажв остига олади, соф «эаминий» 
шеърлар битади:

Неча мулло илм ўқиб, роҳи шаётинни топиб,
Чун рибаву ришвани ерлар хушдорлик била,
Рост сўз айтсанг аларга зарра қилмаслар қабул.
Куфр айтдинг деб урарлар неча оэорлик била.

М ашрабдаги комил эътиқод, Илоҳ ишқи билан чўғланиб, 
ловиллаб турган виждон ҳақиқатни рўйрост айтиб, разолат аҳлини

382

www.ziyouz.com kutubxonasi



фош қилишга қудрат ва журъат берган. Зотан, у оддий қаландар 
эмас, балки улуғ шоир-қаланлар, бир томондан, «девона» авлиё, 
иккинчи томондан, дўсти қадрдон, ҳамдард инсон эди. Ш унинг 
учун унинг шахси ҳам, ашъори ҳам тарихда фавқулодда ҳодисадир. 
Бу фавқулодда шахс инсон тийнати ва тақдирига хос улуғ бир 
зиддиятли фожиани теран англаб етди ва бу Дард унинг шеърининг 
борлиғи, моҳиятини белгилади.

М аш рабнинг тушунчасига кўра, ушбу дарднинг давоси — 
илоҳиёт васли, яъни тавҳид ва фано, бу мартабага эса инсонни 
ишқ олиб бориши мумкин. Ш у маънода ишқ барча мушкулотнинг 
калити, инсоннинг халоскори, вужудни покловчи олов, иксири 
аъзам. Машраб салафлари Фаридиддин Аттор ва Жалолиддин 
Рум ийлар ижодида илоҳиёт билан қўш илиш  ш одлиги, васл 
базмининг нашида ва сурури ҳамда ана шу қўшилиш — тавҳиднинг 
нима эканини таҳлил ва таҳқиқ этиш асносилаги шоирона кашфи 
бош мақсад бўлса, М ашрабда тавҳид масрурлиги, Ёр ҳузур- 
ҳаловати тасвири шу ҳаловатга етиш йўлидаги қийинчиликлар, 
яъни иш қ изтироблари, тасаввуфий тил билан айтганда, талаввун 
ва тафриқа, тажрид ва тафрид босқичларилаги азоблар қўшиб 
тасвирланади. «Талвин» (ёки «талаввун») — хилма-хиллик, солик 
кайфиятининг барқарор бўлмаган, ҳали кўнглидан шубҳа батамом 
кўтарилмаган пайти. Бу босқичдан эсон-омон ўтса, унинг камолига 
камол қўшилиб, «тажрид»га кирали, яъни руҳ яланғоч бўлади, 
жисм қафасидан ажрала бошлайди, у Худодан бошқа нарсани 
истамай қолади, Худо талабидан бошқа талаби бўлмай, дунёни 
арзимас кўриб, фикру зикри Парвардигор ёди билан бўлишдир. 
Бу босқичда қалб мосуваллоҳдан қутулади, Илоҳ учун холи бўлади. 
Тажрид босқичи қурб (яқинлашиш)га олиб боради, солик ғариб 
ҳолатларни бошдан кечиради. Тажриддан қурбга, қурбдан эса 
тафридга (яккаланиш) ўтилади. Бу -  Ҳаққа етиш демак. Руҳ шунда 
барқарор бўлиши («тамкин»), ҳузур-ҳаловат оламига етишиши 
мумкин.

Мана, ошиқ соликнинг «талаввун» давридаги ҳолати:

Кетти қарору сабру ҳуш, қолмади танда тоқатим,
Тун-кун ила зиёдадур меҳнату дарду офатим,
Оҳ урубон қаён кетай, тоғу тоша бошим урай,
Бошима минг балову ғам— кунда эрур аломатим..

Аммо М ашрабнинг лирик қаҳрамони бу мақомлардан ўтиб, 
ф ано ва бақо мартабасига эриш ган, кўнглида баҳри раҳмат 
тошиб, илоҳий нурга ғарқбўлган орифи комилдир. Ш оир башорат 
этади:

Вақти талаввундин ўтубман, муждаи тамкин манам.

383

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бу «тамкин» оламини кашф этган ошиқ солик руҳи Эзтулик ва 
Ҳақиқат салтанатини Мутлақ руҳ уммони билан бирга ҳис этади, 
шу уммоннинг бир қатраси, гавҳари («дурри дарёи маоний») деб 
англайди. У ягоналик шавқи, яъни «ваҳдат майидан» сархуш бўлиб 
(«машраб» илоҳий шаробдан сархуш дегани), улувият мақомида 
ўзини арши аълода кўради:

Аршнинг кунгираснн устига қўйдум аёғим,
Ломакондан жой олибман, бу маконни на қилай?

«Ломакон»нинг маъноси макондан хориж, ҳалду ҳудудсиз демак. 
Яъни макон тушунчаси биз яшаб турган дунё билан боғлиқ, 
илоҳиёт дунёси макон тушунчасига сиғмайди. Аммо Машраб восил 
бўлган М утлақ руҳ наф ақат макондан, балки замондан ҳам 
хориж — у азалий ва абалий; унинг олдида мавжуд моддий дуне 
бир лаҳзалик қўнимгоҳ: «Бир лаҳэада дам олмай турибон, лаҳзала 
кетдим».

Энди бу Буюк қудратга қўшилган шоирнинг руҳи ҳам шундай 
улуғлик касб этадики, ердаги тушунча-тасаввурларга сиғмайдиган, 
ўн саккиз минг олам, етти фалак ҳамда шамсу қамарни қамраб 
олувчи баҳри мунавварга айланали:

Он қадар нурга тўлибман, осмонга сиғмадим,
Тоқи аршу курси-ю лавҳу жинонга сиғмадим,
Дафтари руҳи қудусдурман, забонга ситмадим..

Дарҳақиқат, Тангри таоло инсон ақлу тушунчаси, тасаввурига 
сиғмайдиган, барча сифатлар, исмлар, таърифу тавсиф ва ўлчов- 
лардан баланд турадиган зот. Машраб ана шу беҳудуд буюкликни 
назарда тутади ва айни вақгда шу Буюк қудратнинг бир қисмига 
айланган комил инсонни ҳам англайди. Илоҳий муҳаббат файэи 
туфайли камолот тахтини эгаллаган инсон ҳам худди Илоҳнинг 
Ўзи каби замон ва маконлан хориж бўлиб, у абадийликка баро- 
бардир. Ш ундай мартабали инсон қалбида ҳақиқату тариқат, 
шариату маърифат ҳам мужассам:

Шариат ҳам, тариқат ҳам, ҳақиқат мендадур мавжуд,
Чу султони азалдурманки, арш-аълога сиғмамдур.

Бундай комил инсон олдила барча динлар баробар, масжилу 
бутхона, каъба-ю калисо орасида фарқ йўқ. Чунки барча динларда 
ҳдм Ҳаққэ интилиш ва Ҳақни севиш — асосий ғоя, яъни Ҳақҳамма 
динларнинг туб моҳиятини белгилайди, демак, динлар шу асосда 
ўзаро бирлашади. Шундай экан, Ҳақ динларлан, мазҳаблардан 
баландда туради, аниқроқ қилиб айтсак, дин ва мазҳаблар — 
ҳақиқатга олиб борадиган турли йўл, одат ва расм-русумлардир.

384

www.ziyouz.com kutubxonasi



Жумладан, диний маросим, ҳукмлар ҳисобланмиш тоат, рўза, ҳаж 
ва бошқалар, сиғиниш даргоҳлари — зоҳирий воситалар. Ҳаққа 
воситалар орқали ҳам, бевосита ҳам интилиш мумкин. Бевосита 
интилиш — бу кучли муҳаббат шавқи қанотида (М аш рабнинг 
фикрига кўра, инсон чўлоқ қуш, иш қ уни тузатиб, кднот бағиш- 
лайди) ўзлиқдан кечиш. Ўзликдан кечиш индивиддаги ноқислик- 
ларни бартараф қилиб бориш, жисмни маҳв эта бориб, ботиндаги 
интуитив туйғуларни, идрокий шуурни ривожлантириш, сўфийлар 
айтган важд қобилиятини шакллантиришдир. Шунда у сукра ҳо- 
латига киради, ўзини ва Раббини англайди. «Кимки ўзини таниса, 
Раббисини ҳам танийди», деган ҳадис яна шунга ҳидоят этадики, 
кимки ўзини англаса, у оламни англайди, илоҳий сирру асрор, 
ғайб ҳикматидан бохабар бўлади ва:

Пири комилсан, ҳақиқат бойида дарёйи ҳол, —

дея олади ўзига ўзи. Энди бундай зот жаннату дўзахни ҳам назарга 
олмаслиги мумкин, чунки у мақсадига эришган — Ёр висолига 
етган. Қолганлар, Машраб айтганидай, «суратпараст ўлган фашу 
дасторига мағрур» шайху киборнинг иши. Ҳатто хонақоҳ ҳам 
Машраб учун муқадлас жой эмас. Ҳолбуки, хонақоҳ сўфийлар 
йиғиладиган ва шайх-пир раҳбарлигила мурид-соликлар тарбия- 
ланадиган жой. Лекин Машраб «хонақоҳдан қочиш»ни маслаҳат 
беради, чунки бу ҳам зоҳирий даргоҳ, чин ош иқ бу ерга ҳам 
сиғмайди...

Оламни ўзига сиғдириб, оламга сиғмаган бу комил руҳ шоир 
талқинила гўё барча ошиқлар шайху ориф, набий ва валийларнинг, 
Ҳақ ва ҳақиқат излаган зотларнинг кўнгил ганжинасини жамулжам 
этган йиғма тимсол, воҳид бир Жавҳар. Унда малаклик сифати 
ҳам, Жаброилу Микоил хислати ҳам мавжуд. Бу ишқ жавҳари, 
ошиқ руҳ ҳдли олам яралмасдан бурун бор эди. Одам Атони беором 
этган, Руҳга имону Мусога эътиқод берган, Иброҳим Халилул- 
лоҳни оловга ташлаб, яна олов ичидан эсон-омон олиб чиққан 
куч шу илоҳий қудратдир. Иброҳим куйган олов — иш қ олови эди, 
дейди Машраб ва яна бир қизиқ ташбеҳни қўдлайди: «Юнус ул 
батни самак ўлғонла мен қармоқ элим». «Қисас ул-анбиё»ларда 
ривоят қиладиларким, Юнус пайғамбар Тангрининг иродаси билан 
денгизда тўфон кўтарилганда кемадагиларни халос этиш учун 
ўзини сувга отади ва наҳанг балиқ уни ютади. Юнус қирқ кун 
балиқ қорнида яшайди ва қирқинчи куни балиқ уни қирғоққа 
чиқариб қўяди. «Юнус балиқ қорнила эканда мен қармоқ эдим* 
леганда, Машраб Юнусни балиқ ичига солган ҳам, уни омон 
сақлаган ҳам ва яна балиқ қорнидан олиб чиққан ҳам Ишқдир, 
яъни Илоҳ муҳаббатилир лемоқчи. Қармоқ — ишқ ёки Мутлақ руҳ,

25 — Тасаввуф 385

www.ziyouz.com kutubxonasi



шоир бу ўринда ушбу ҳар икки тушунчани бирга олиб, уни яна 
ўзи ва комил инсон руҳи билан тенглаштирмоқца.

Шундай қилиб, агар Машраб шеъриятини синчиклаб мутолаа 
қилинса, шундай хулосага келиш мумкинки, Илоҳнинг Ўзи — 
муҳаббат, Унинг учқунлари, зарралари олам узра таралган, билим 
ҳам, маърифат ва ҳикмат ҳам, дину эътиқод ҳам Ишқтуфайлидир. 
Ишқ инсонни кўкка кўтарди. Мусони Тур тоғига чиқариб, дийдор- 
талаб қилди, исломни жорий этиб, Расулуллоҳни меърож туни 
Парвардигор ҳузурига етаклади. М ашраб шеърларида Вомиқ, 
Мажнун, Фарҳод, Боязид, Ш иблий, Ш амси Табризий, Аттор, 
Баҳоудаин Нақшбанд, Иброҳим Адҳам, Мансур Ҳаллож номлари 
тилга олинади. Булар бари ишқ сипоҳийлари, илоҳий нур парво- 
налари сифатида таърифланади. Бари Машраб қавмидан, ажойиб 
муқаддас силсила! Илоҳиёт олами беҳудуд, чексиз бўлганидай, 
иш қҳам чегарасиз, унинг ўтмиши, мозийси йўқ, у доим истиқбол- 
дир. Ақдлар қарийди, жисмлар эскиради, ҳислар сўнади, аммо 
ишқ ҳамма вақг навқирон, Ҳақиқат ва Эзгуликнинг ўзилай абадий. 
Ш унинг учун шоир бемалол: «Намозу рўзадан кечкил, муҳаббатга 
бота кўргил», деб айтар экан, қанчадан-қанча лонишмандлар, 
уламову аъламларга кулги бўлган ўз қавми — «девоналар» аслида 
орифларнинг орифи эканини фахр билан таъкидлаб ўтади. Мутла- 
қиятга восил бу руҳ соҳиби бошини Мансур каби дорга тутишга 
рози:

Ваҳдат майин пири муғон илкидан ичдим,
Мансур каби бошимни дорга тута қолдим.

Воқеан, Мансур ҳақида Мансур Фарилиддин Аттор идеали 
бўлганидай, Машрабнинг ҳам сиғинган ғойиб пиридир. Мансур 
Ҳалложни у иш қ қурбони, ҳақгўйлик тимсоли сифатида улуғлаб, 
алқайди.

Ҳусайн Мансур Ҳаллож (922 йилда қатл этилган) — тасаввуф- 
нинг йирик намояндаларидан, Боязид Бистомийнинг шогирди 
ва маслаклоши. Мансур сукра (бехудлик) концепциясини ривож- 
лантириб, сўфий руҳи наинки тараққий этиб, покланиб, ҳол 
мақомила, жисмлан фоний ўлароқ, илоҳиёт оламига яқинлашади, 
балки Мутлақ руҳ билан қўшилиб, мутлақиятнинг ўзига айланади, 
яъни Ҳақни топган ҳам ҳақиқат бўлади, деган ғояни тарғиб қилади. 
Мансурнинг фалсафий аҳкоми, мушоҳаласи, орифлик мартабаси 
жуда юксак. У фақат бандаларни рўзи маҳшарда жазоловчи, ёққани, 
тоат қилганига неъмату мағфират ато этиб, ёқмагани, итоатсизини 
дўзах азоби билан жазоловчи Худони эмас, балки Олий бир 
ҳақиқатни, моҳиятлар моҳияти бўлган Жавҳар зотни назарда тугар, 
Уни оламнинг асоси ва инсон қалбининг эгаси, леб ҳисобларди. 
У тасаввуфнинг амалий-ахлоқий сулукини босиб ўтиш (талаб,

386

www.ziyouz.com kutubxonasi



тавба каби) билан кифояланмай, ботиний шуур кучига таянган 
маънавий камолотнинг авжи илҳомида ваҳдати вужуд таълимотини 
таҳлил этароқ: модомики, инсон Мутлақ руҳнинг бир бўлаги экан, 
ва у тана жисм билан курашиб, тоэалана бориб, аслига қайтар 
экан, демак, ориф инсон билан Илоҳ орасида тўсиқ фарқ қол- 
майди, улар бирлашади, яъни инсон ҳам Худо (Ҳақ)дир, деган 
фикрга келиб, буни элга шоён этади. Мансур ишлатган «Анал- 
Ҳаққ» — мен Ҳақман деган иборасининг маъноси шу. Бунинг яна 
бир маъноси шуки, мен ҳақ гапни айтаяпман, Ҳақ битта, дунё 
ҳақиқат эмас, балки мажоз-ёлғондир. Инсон мажоз оламидан 
қутулиб, Ҳақни топмоқчи бўлса, Ҳаққа қўшилиши керак. Ана шу 
ақиласи учун зоҳирбин дин мутаассиблари, қози-муллолар бир 
вақтлар яҳудийлар Исони хочга чормих қилиб, тафаккур ва ҳик- 
матни маҳв этишга уринганлари каби Мансурнинг қўл-оёқларини 
кесиб, дорга осиб ўлдиришга ҳукм этганлар.

Аммо Мансурнинг ўлдирилиши унинг ғоялари кенгроқ ёйили- 
шига сабаб бўлди, унинг тарафдорлари кўпайди. М ансурнинг 
фожиали тақаири, фавқулодда жасоратли ғоялари М ашрабни 
қдттиқ ҳаяжонга солади. Шоир қайта-қайта ўзини Мансурга қиёс 
этади, унга ҳаваси келади ва ўз умрининг ҳам охир-оқибатда 
Мансурникидай якунланишини олдиндан башорат этгандай бў- 
лади:

Мансури Ҳаллождай ичиб шароби антаҳур,
Чарх уруб, йиғлаб турурман ушбу дам лор остида.

Ёки:
Минг шукр Худойимга, Мансурга қўшилдим мен.

Ж алолиддин Румий демишларким, Мансур руҳи юз эллик 
йилдан кейин Аттор руҳига нузул этди. Агар бу фикрни давом 
этгирадиган бўлсак, айтиш мумкинки, Мансур руҳи Фаридиддин 
Аггор орқали олти юз йилдан кейин ўзбек шоири Бобораҳим 
Машраб жисмига сингган эди. Машрабнинг бетоқат кайҳоний руҳи, 
шеъриятидаги шуурий қамров шунга шоҳид. Зотан, М ашраб 
назарида Мансур битга эмас, у — минг-минг:

Минг аналҳақ келалур Мансур осилган дордин,
Ҳар эамон лаббайка деб келгай нидо жаббордин.

Яъни, Мансур сўзи хато эмас эди, у ҳақ гапни айтди, Тангри- 
нинг ўзи «лаббайка» — мана мен Раббинг, деб нидо бермоқда, 
унинг сўзларини тасдиқпамоқда, лейди шоир. Машраб назарила 
еру кўк, дарахтлар, дарёлар, майса-кўкатлар, дор ёғочи, кесилган 
бош, Насимийнинг эт-суяклари ҳам Аналҳақ деб фарёд чекади. 
«Бу иш қнинг фарёди». «Мансурни дорда қилган ишқ» чексиз

387

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўлганидай, Мансурлар, Насимийлар ҳам беҳисобдир. Машраб, 
Мансур ғояларига биру бор имон келтириб, унинг бағрига тал- 
пинади. Соғинчимнинг дарди шундай зўрки, деб ёзади Машраб, 
дарахтларни хома, ларёларни сиёҳ, осмонларни китоб саҳифаси 
қилиб ёзсам ҳам адо бўлмайди «Қуръон»лан иқгибос қилинган бу 
ташбеҳ нақадар чиройли ва ҳашаматли! «Қуръон»да у Аллоҳнинг 
қудрати тавсифи сифатида келтирилади, Машраб эса ҳам Аллоҳ 
қудрати ва ҳам Аллоҳ ишқи қудратини таърифлаб қўллаган бу 
ташбеҳни.

Машраб Мансур аҳкоми, маслагини қабул қилиб, ғояларини 
қизғин тарғиб этишдан ташқари, Мансурни қатл этганлар билан 
очиқ мунозара бошлайди, уларни айблайди. Бундай муносабат 
Машраб салафларида йўқ. Аттор, Румий, Ҳофиз гарчи Мансур 
Ҳалложга катга муҳаббат билан ёндашган бўлсалар-да, аммо унинг 
қотилларини ёмонотлиқ қилиш, мазаммат этишга журъат этма- 
ганлар. Машраб бунга журъат этади: «Ул русияҳгсарким, Мансурни 
ўлдурғон* Шоир наздида Мансурни осишга фатво берганлар, гарчи 
ўзларини мусулмон ҳисобласалар-да, динни ҳимоя қилдик, деб 
жар солсалар-да, лекин улар гуноҳи азимга ботдилар, кофир 
бўлдилар. Иброҳимни оловга ташлаган Намруд, Мусони таъқиб 
этган Фиръавн, Исони англамай чормих этган яҳудийлар қанчалик 
гумроҳ, гуноҳкор бўлсалар, Мансур қотиллари ҳам шунчалик 
гумроҳдирлар. Шу маънода Халил оташи билан Мансур дори ўхшаш 
воқеалар. Зеро, Мансур тавҳид — яккахудоликни тарғиб этган 
набийлар мазҳабидадир, у тавҳид ғоясини ботиний муҳаббат 
асосида тараққий этгирди. Мансур қотиллари эса набийларга қарши 
курашадиган кофирлар, яъни тавҳидни англамаган ғофил ва жоҳил 
қавм билан ҳаммазҳаб. «Бу десам, Анал-Ҳаққ деб олам бари Ҳ ақ 
дер», — дейди Машраб. Мансур ҳақдигига олам гувоҳ. Мансур ва 
Машраб эътиқоди бўйича, чин мусулмон туну кун Тангри ёдида 
ёнган, Уни севган одамлар, аксинча, дунёпараст киши ҳар қанча 
ибодат қилган билан, аслида кофирдир. Чунки «куфр» сўзининг 
маъноси беркитиш, ёпишдир. Дунё кишининг кўзидан илоҳиет 
дийдорини беркитади, илоҳий файздан узоқпаштиради. Мансурни 
ўлдирганлар шу маънода ҳам гумроҳдирлар. Ш унинг учун камолот 
рутбасила турган валий шоир баралла дейди:

Неча гумроҳларга соям тушса, ғарқи нур бўлур...

Аммо бу эътиқод Мансурга қандай фожиа олиб келган бўлса, 
Машрабга ҳам шуни насиб этли: унинг ҳақсўэидан, оташин шеъри 
ва тиғли ҳажвидан табақа вакиллари билан қўшилган ҳолда шоирни 
гуноҳкор ҳисоблаб ўлдирдилар. Тарих яна бир марта қонга беланди, 
яна бир марта маърифат билан зулмат, эркин тафаккур билан

388

www.ziyouz.com kutubxonasi



таассуб ва нодонлик тўқнаш келиб, қурбонлик берилди — шоир- 
нинг ўзи бутун инсоният фалокати деган ўша Нафси лаин жоҳил 
уламолар қиёфасида ҳақиқатдан ўч олди. Бироқ Машраб руҳи, 
шеърлари тирик, халқ бу гавҳарни бағрила сақлаб келди. Шуниси 
ҳам боркн, унинг сўзларини ҳали ҳам ҳар хил талқин этувчилар, 
ўз қарашлари, манфаатларига хизмат қилдирувчилар бор. Тушуниб- 
тушунмай, У ҳақда гапириш, ўэгараётган замонга қараб, унинг 
маъноларини мослаб олишга уриниш куэатилмоқда. Сояи раҳмат 
бошига гушган шаҳил шоир огоҳлантирган эди:

Машрабо, ҳар бир сўэунгдур гавҳари қимматбаҳо,
Айтма бу сўзларни ҳар нокасга нодонлик била.

М ашрабнинг илоҳий пок шеърияти тадқиқи ҳам пок ният, 
покиза қалб меҳнатини талаб қилади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



РУҲИ ҲУДСИЙЛАРДАН БИРИ

Улуғларини улуғлай олган, қалрлаган халқнинг келажаги 
улуғлир. Мустақиллик неъматларилан бири шуки, бу кун биз улуғ 
ажлодларимиз руҳини шод этиб, улар меросини ўрганиб, маъна- 
виятимизни бойитмоқламиз. Аҳмад Яссавий, Нажмиддин Кубро, 
Сайфиддин Бохарзий, Абдулхолиқ Ғиждувоний, Баҳоуддин Нақш- 
банд, Хожа Аҳрор Валий, Ҳазрат Махдуми Аъэам ҳақида китоблар, 
мақолалар ёзилди, уларнинг хотира кунлари ўткаэилди, тариқат- 
лари ўрганилиб, асарлари бирин кетин нашр этилмоқда. Қадимги 
Туронзамин бундай номи оламга таралган авлиёлар, орифу 
олимларга серобдир. Абдураҳмон Жомийнинг машойихлар ҳаётига 
бағишланган «Нафаҳот ул-унс» номди китобида келтирилган 662 
шайхи киборнинг тенг ярми Мовароуннаҳр ва Хоразмда вояга 
етишган зотлардир. Асар XV аср ўрталаригача бўлган даврни ўз 
ичига олали ва унда Хожа Аҳрор Валий охирги ҳалқа сифатида 
тилга апинади. Шубҳасизки, кейинги асрларда яна кўплаб мутафак- 
кир файласуф сўфийлар, амалиётчи «мажзуб» валийлар бизнинг 
муборак заминимизда туғилиб, халқни Ҳақ йўлига ҳидоят этиб 
турдилар. Файзли, баракали бу Ватан ҳеч қачон авлиёуллоҳ нуридан 
холи бўлган эмас, ўшаларнинг нури поки туфайликим етмиш 
йиллик даҳрийлик қутқусига қарам халқимизнинг қалб тўрида 
ҳали-ҳануз илоҳий файз порлаб туради ва ушбу «партав» нури 
бугунга келиб, улуғ Ўзбекистонни шуълалантирмоқда, юртимиз 
руҳониятини бардам қилиб, ёлғон ва шарорат, пастлик ва ҳақорат- 
ларга қарши ўлароқ покизалик, имон-эътиқод учун курашиши- 
мизга Йўл кўрсатмокда.

Ш унинг учун сўфий шайхлар ҳаёти ва амалларига бағишланган 
китобларни излаб топиб, қадрлаб-авайлаб нашр эттиришнинг 
аҳамияти бағоят катга ва бундай савоб, шарафли ишга бош қўшган 
одамларнинг дунё ва охирати обол бўлиши муқаррардир. Шундай 
жонсарак, фидойи инсонлардан бири Қарши давлат дорилфунуни- 
нинг профессори Аҳмаджон Чориевдир. Аҳмаджон ҳали илм аҳлига 
ҳам, тасаввуф билимдонларига ҳам маълум бўлмаган қашкддарёлик 
шайх ул-машойихпардан бири Султон Саййид Аҳмад Валий ҳақи-

390

www.ziyouz.com kutubxonasi



даги маноқиб (маноқиб — сўфийлар ҳақилаги асардир) китобни 
топиб, олиб келди ва уни ҳозирги ўзбек ёзувига ўтказиб, нашрга 
тайёрлали.

Китобнинг муаллифи номаьлум. Асар форс тилида ёзилган. 
Сайфиддин ибн Қамариддин деган муҳтарам инсон уни ўзбек ти- 
лига таржима қилдилар. Таржиманинг тили фавқулодда содда ва 
равон, ҳозирги ўзбек тилига жуда яқин. Жумлалар бурро ва аниқ, 
ифодали ва тушунарли усулда битилган.

Султон Саййид Аҳмадни «Ҳаэрати Бузруквор», «Ҳазрати Ба- 
шир» (ёки Бешир) деган сифатлар билан улуғлаганлар. Китоб 
қўлёзмасида анчагина тарихий маълумотлар мавжуд. Чунончи, 
соҳибқирон Амир Темур, М ирзо Улуғбек, Али Қушчи, Амир 
Темурнинг пири Мир Саййил Мирзо Барака тўғрисида муҳим 
маълумотлар бор. Султон Саййид Аҳмаднинг саргузаштлари, ўша 
эамоннинг улуғ шайхи ҳазрати эшон Хожа Аҳрор Валий билан 
мулоқотлари ҳам қизиқарли қилиб тасвирланган. Зеро, Хожа Аҳрор 
Валий Султон Саййид Аҳмадни ҳасадчи ва нодон кишилар зуғуми- 
дан сақлаб қолган эканлар. Ҳазрати Башир, яъни Султон Саййид 
Аҳмад Валий Мирзо Улуғбекнинг замондошидир. Китобда «Мири 
ҳақикдт» тарих санаси сифатида келтирилган. Одатда, қадимгилар 
тарих санасини қўйганда, кўпроқ вафот этган йилни назарда 
тутадилар Лекин бу ерда гап ҳазрати Баширнинг туғилиши воқеа- 
сини баён этади, яъни Саййид Мирбараканинг биродари Мирсаил 
Неъматуллоҳ Косатарош қишлоғига (Қашқадарё вилоятидаги, 
Китоб туманига қарашли) келиб, Ҳожи Ҳасан деган мўътабар 
бир мўйсафид уйида меҳмон бўлади. Мўйсафид фарзанди йўқаиги- 
дан ҳасрат қилади. Шайх Мирсаид Неъматуллоҳ дуоси шарофати 
билан Ҳожи Ҳасаннинг хотини Биби Малокат ҳомиладор бўлиб, 
ўғил кўради. Аммо кўкрагида сут йўқ эди. Болани бошқа хотин 
эмизиб катга қилади. Шунга биноан, Султон Саййид Аҳмадни 
тожикча «бешир», яъни сутсиз деб атайдиган бўладилар.

«Мири ҳақиқат» сўэининг абжад ҳисобидан чиқадиган натижаси 
ҳижрий 868 йилга тўғри келадики, уни милодийга айлантирсак, 
1464 бўлади.

Демак, «Мири ҳақиқат» лақабига сазовор бўлган Саййил Аҳмад 
Валий Ўрта Осиёда нақшбандия таълимоти тарқалган бир замонда 
яшаган. Аммо бу шайхнинг таважжуҳи кўпроқХожа Аҳмад Яссавий 
тариқдтига қаратилган бўлади. Тўғри, китобда «Дил ба Ёру даст 
ба кор» шиори тилга олиниб, сўфий-дарвешлар албатта доимий 
меҳнат билан шуғулланиши ва ҳар ерда, ҳар қандай шароитда ҳам 
Аллоҳ зикрини тилда ва дилда канда қилмаслик ҳақида сўз боради, 
аммо тариқат одоби, зикр қилиш тарзи ва бошқа қоидалар яссавия 
йўлида бўлиши таъкидланган. Айниқса, самоъга кўп аҳамият бе- 
рилган. Султон Саид Аҳмаднинг ўзлари самоъ рақсларидан ҳузур-

391

www.ziyouz.com kutubxonasi



ланиб, шогирд-муридларига ҳам буни ўргатганлар. Самоъ пайтида 
дарвешнинг руҳи осмонларни сайр этади, илоҳий руҳлар билан 
учрашиб, маърифатдан баҳраманд бўлади, деган экан ул зот. Яна 
муҳим томони шуки, бу мажлисда бир неча қўшиқчи, муғанний- 
созандалар ҳам иштирок этиб турган, хуллас, шайх санъат аҳлини 
эъзоэлаган. Китобда ўнлаб созанда ва хонандаларнинг номлари 
келтирилган.

Афтидан, Саййид Аҳмад нақшбандия ва яссавия тариқатларини 
қўшиб, ҳар икки пирга эътиқод қўйган одам бўлган. Бу ҳол Хожа 
Аҳрор даврида нақшбандиянинг низом сулукида ўзгаришлар бўл- 
ганидан далолат беради.

Шайхи Бузруквор Саййид Аҳмад Валий ўзлари умр давомида 
меҳнат билан машғул бўлиб келган, тоғда бир қанча йиллар яша- 
ган пайтида бодомзорлар бунёд этган, ариқ қазиб сув чиқартир- 
ган, барча муридлари ҳам меҳнат билан ҳалол яшаганлар. (Ҳозир 
бу ер Ҳазрати Башир зиёратгоҳи номи билан аталиб, обод бир 
масканга айлантирилган.) Шайх, айниқса, ҳаромдан ҳазар қилган. 
Талончилик, порахўрлик, ноҳақ тортиб олинган моллардан, 
урушда қўлга киритилган ўлжадан қўл тортган. Ҳатто вақф ерни 
ҳам қабул қилмаган, бунда етим-есирларнинг, мусулмонларнинг 
ҳақи бор, деб огоҳлантирган. «Менга Худо берган бир парча ер 
етарли, шунга буғдой экиб, боғ кўкартириб, кунимни ўтказа- 
ман», — деган.

Китобда ҳозирги кунимизга ибрат бўладиган жуда кўп ҳикоят 
ва насиҳатлар бор. Китобни ўқиган киши тасаввуф аҳлининг ҳаёти, 
амалий ишлари, халққа, мазлумларга кслтирган нафидан хабардор 
бўлади. Хусусан, китобнинг тариқат ҳақидаги иккинчи боби 
тасаввуф асосларини ўрганишда муҳим манбадир. Унда ҳол илми, 
зикри арра, мақомат даражалари, жаҳрия зикри, самоъ тартиб- 
қоилалари ҳақида анча янги гаплар бор. Арабий ва форсий ман- 
баларда келтирилган тасаввуф рукнларини муаллиф Шайх Султон 
Саййид Аҳмад Валий қарашлари ва ишлари билан солиштириб, 
сўфийлик мартабалари, валийлик ва каромат маъноларини талқин 
этади. Қизиқ-қиэиқ ҳолатлар, ғайб асроридан огоҳ бўлиш қоби- 
лияти, шайхнинг илҳом дамларида эришган файзу неъматлари, 
маънавий оламдан баҳрамандлик шарофатини берилиб ҳикоя этади. 
Келтирилишича, тариқатда тараққий топмоқчи бўлган одам ўн 
икки босқични босиб ўтиши керак. Бу ўн икки босқични ўн икки 
«осмон» деб атаб, ҳар бирига ном ҳам беради, чунончи: барқи 
ломеъ осмони, мартабаи огоҳий осмони, сукра осмони, инсоф 
осмони, мароқиб осмони, тажрид осмони, тафрид осмони, инсоф 
осмони, таслим осмони, мўминлик осмони, аалиёлуллоҳ осмони, 
акди камол осмони, ҳукм ва сури Исрофил ос.мони. Ҳар бир 
мартаба — «осмон»нинг белгилари бирма-бир тушунтирилган.

392

www.ziyouz.com kutubxonasi



Кш обда XV аср воқеаларига оид маълумотлар билан бирга, 
тасаввуфнинг машҳур шайхлари ҳаётидан ҳам бир қанча ҳикоятлар 
келтирилади. Муаллиф ушбу асарни ёзишда кўплаб манбаларни 
қараб чиққани аниқ. Китоб Султон Саййид Аҳмад Валийнинг вафо- 
тини ҳикоя қилиш билан тугайди.

Шуни қайд этмоқчимизки, ушбу асар гарчи номи унча машҳур 
бўлмаган «маҳаллий» шайх ҳаётига бағишланган бўлса-да, аммо 
унинг мазмуни хийла бой бўлиб, номдор шайхларнинг маноқиб- 
ларидан қолишмайли. Сўфийлик удумлари, сўфийларнинг нияти 
ва мақсади нима эканини билишга қизиққан одамга бу китоб кўп 
нарса беради. Бу асар шу жиҳатдан ҳам қимматли манба сифатида 
қадрланишга арзийди. Китобнинг бошидан охиригача одамэотнинг 
еру кўк, жонли ҳам жонсиз мавжудот билан алоқаси, беозорлик, 
раҳму шафқатли бўлиш ғоялари тарғиб қилинган. Асарнинг фази- 
лати кўп.

Хуллас, бу китоб ҳар биримизга маънавий мадад беради.

www.ziyouz.com kutubxonasi



КАМОЛОТ илми

Бугун маънавият тарихи шуни кўрсатадики, цивилиэаиия 
дегани — бу инсоннинг ўз-ўзини англаши, ўзини камол топтириш 
учун олиб борган курашининг ҳосиласидир. Барча динлар, таъли- 
мотлар, тафаккур даҳолари инсон қобилияти, руҳияти ва ахлоқини 
ўрганиш, инсонни тарбиялаб, тўғри йўлга бошлаш, ноқисликлар 
ва иллатлардан халос этиш билан шуғулланиб келган. Инсон нима, 
нега у шунчалик буюк ақли, қилни қирқ ёрадиган заковати билан 
мўъжизалар яратишга қодир бўлгани ҳолда, яна тубан ишларга 
қўл уради, ҳайвоний ҳирсу нафс домига тушиб ўэини хароб зтади, 
деган саволлар Ш арқ мутафаккирлари қалбини қадимдан безовта 
қилиб келган.

Қуръони каримнинг Исро сурасида ўқиймиз: «Ва лақад кар- 
рамно бани одама» (Дарҳақиқат, Одам болаларини мукаррам қилиб 
яратдик). Шунга асосан, тасаввуф аҳли инсонни Худонинг ердаги 
халифаси, икки оламнинг гултожи, қаймоғи, деб таъриф этади. 
Ҳазрат Навоий эса «Маҳбуб ул-қулуб» асарида: «Одамий шариф 
ул-кавнайндур», — деган сўзни келтиради. Яъни: «Одам икки 
дунёнинг энг азиз ва энг шариф махлуқидир». Парвардигор олам- 
ларни яратар экан, мақсади Инсон эди. Одам Парвардигор ҳусну 
жамоли учун кўзгу бўлса, Инсон бу кўзгунинг мазҳари — Тангри 
таоло қудрати ва сиру асрори, илму каромати акс этган мўъжиза 
хилқат. Инсон қалби эса Тангри илми ва ишқининг хазинасидир.

Инсон ана шундай буюк, муҳгарам ва мукаррам. Шунинг учун 
фаришталар ҳам унга сажда қилганлар. Албатта, бу одамзот фар- 
зандини улуғлаш, унинг кддру қиммати, шаъну шарафини кўта- 
риб, инсонларварлик ғояларини илгари суриш эди.

Б ироқ ҳамма инсонлар ҳам шу шарафга муносибми? Биз 
ҳаммамиз келтирилган юксак таърифу тавсифларга лойиқмизми? 
Афсуски, йўқ. Гарчи ҳар бир одам ўз даража ва ҳолати билан 
Парвардигор қудратини намойиш этувчи бир тимсол бўлса-да, 
бироқ инсонга берилган юксак таърифлар, аввало инсон ҳақиқати 
ва моҳияти ҳақидадир. Хўш, инсоннинг ҳақиқати нима? Инсоннинг 
ҳақиқати унинг илоҳийлиги, раҳмоний руҳ билан йўғрилган-

394

www.ziyouz.com kutubxonasi



лигидир. Кимдаки бу раҳмоний руҳ ғолиб бўлса, у шунча шарафли 
ва мукаррам. Аксинча, кимдаки бу руҳ кучсиз бўлса, шунча табиатга 
ён босган, яъни жисмоний-ҳайвоний майлларга берилган бўлади. 
Бунинг маъноси шуки, Ш арқ мутафаккирлари наздила инсонда 
икки асос мавжуд: бир томондан, у — илоҳий, руҳий қудрат, 
иккинчи томондан — моддий, ҳайвоний қувват Ҳайвоний қувват 
деганда қадимги олимларимиз табиатдаги тўрт унсурни, яъни: 
тупроқ, сув, олов, ҳавони англаганлар. Бир-бирига зид бўлган бу 
тўрт унсур айни вақгда бир-бири билан мувофиқ келиб, барча 
биологик қувватларни ҳаракатга келтиради. Тирик мавжудотнинг 
бари шу тўрт унсурдан таркиб топган бўлиб, ҳар бири ўз даража- 
сида ҳаракатдадир, аммо инсонда, бошқа мавжудотлардан фарқли 
ўлароқ, руҳи нотиқа, яъни илоҳий руҳга эга (руҳ ҳайвонларда ҳам 
қуйи кўринишда бор, бироқ у руҳи нотиқа эмас).

Инсондаги ана шу илоҳий руҳ ҳамиша унинг табиий асоси, 
яъни тўрт унсурдан иборат жисми билан курашиб келади. Руҳ қанча 
юксалса, у шунча мартабаларга эришаверади ва Мутлақ моҳият 
томон бораверади.

Ҳужжат ул-ислом Имом Абу Ҳомид Ғаззолий «Кимёи саодат» 
асарида ёзадилар: «Инсон фаришта ва ҳайвон орасидаги махлуқдир. 
Ҳайвон ривож ланмайди, чунки унинг камолот қуввати йўқ. 
Фаришта ҳам ривожланмайди, чунки унинг ўзи пок илоҳий нурдан 
иборат. Фақат инсондагина ривожланиш, руҳий камолот хислати 
мавжуд».

Демак, инсонни тарбиялаш, унинг моддий-ҳайвоний ҳирсла- 
рини барҳам топтириш (гарчи бу батамом мумкин бўлмаса-да!) 
мумкин, ёинки, тасаввуф таълимотига асосан, инсон руҳи Мутлақ 
руҳнинг бир қисми бўлганлиги боис у моддий тубанликли тарк 
этиши, Илоҳ сари парвоз қилиши керак. Бунинг учун инсон ўз 
Инсонлигини идрок этиб, ботиний оламини поклаб, маърифат 
нурларига тўлдириб бориши шарт.

Бундан юқоридаги фикримизга аниқлик киритадиган яна бир 
хулоса келиб чиқади: модомики инсон икки олам сарвари, шара- 
фул махлуқот экан, бу унинг илоҳий-раҳмоний жиҳатига қараб 
айтилган гап бўлиб, Комил инсонга ишорадир. Комил инсон — 
жамики инсонларнингҳақиқатидир, яъни одамийлар одамийсидир. 
Биз ҳар биримиз илму амал, фазлу камол касб этиб, ана шу ҳақи- 
қат сари интилишимиз лозим.

Хулласи калом, инсон тарбияси, инсонни нуқсонлар, гуноҳ- 
лардан қутқариш улуғ аждодларимизнинг қайғуси бўлиб келган. 
Улар савоб ва гуноҳ, соя ва нур, раҳмон ва шайтон, хайру шарр 
чегарасцда яратилган инсон деган мубҳам хилқатни англаш, унинг 
раҳмоний ва шайтоний қувватлари қачон, қаерда кучга кириши, 
бу кучларнинг сабаби нима эканлигини тушунишга жидду жаҳд

395

www.ziyouz.com kutubxonasi



қилганлар. Айниқса, тасаввуфда инсон тарбияси, инсонни риё- 
затлар билан поклаш марказий ўрин эгаллаб келган. Шу асосда 
улар Комил инсон ахлоқи концепциясини ишлаб чиққаилар. 
Шариат аҳкомига қурилган тариқат расму русумлари, чунончи, 
пир-муридлик анъанаси, солик одоби, покланиш, тавба-тазарруъ, 
зикру самоъ — ҳамма-ҳаммасидан мақсад инсонни юксалтириш, 
руҳни яйратиш, ғайб асрорини кашф этиш эди. Инсонни поклаш 
ва камол топтириш илми бўлган тасаввуф кишидаги барча салбий 
хислатларни нафс тушунчасига боғлаб изоҳлайди ва унга қарши 
жиҳод эълон қилади. Нафс — шайтон қутқуси, нафс — тубанликка 
тортадиган куч, нафс-ҳирсу ҳавас даракчиси, тама, манманлик, 
жаҳолат, фаҳшни келтириб чиқарадиган қувват. Ш унинг учун 
инсоннинг биринчи вазифаси ўз нафсини жилоалаб олиш, уни 
маҳв этишдир. Қдноат ва саховат, ҳиммат ва ботиний фақр билан 
инсон ўзининг илоҳийлиги — улуғлигини англаса, энг ғаддор 
душман нафси эканлигини ҳам англайли. Алалхусус, футувват 
ҳақида ёзилган китобларда инсон қалбининг саховати, мардлик 
ва фидойилик ақидалари кенг ёритилади, авлодларга ибрат бўларли 
ишлар баён қилинади.

Шу тариқа, биз инсон тарбияси ва ахлоқий камолоти ҳақида 
бой маънавий меросга, аниқ тажрибалар ва илмий хулосаларга 
эгамиз.

www.ziyouz.com kutubxonasi



www.ziyouz.com kutubxonasi



Л -  • м ..* »
« -

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАРИҚАТ КУБРОСИ

Азал-азалдан мусулмон халқимиз Аллоҳтаоло ва Унинг Расули- 
дан ташқари яна авлиё ва асфиёларга, донишманд бузургворларга 
эътиқод ва эҳтиром билан яшаб келали, уларнинг хоки покини 
зиёрат этиб, руҳий-маънавий қувват олади. Одамларнинг буэург- 
ворларни эъзоэлаши Покликни, Маърифатни, Имонни эъзозла- 
шидир ва муқаддас инсоний орзуларнинг мужассами — Пок 
Парвардигорга муҳаббатининг ифодасидир. Валийларнинг табаррук 
руҳларини ёдлаш, уларга дуо юбориш орқали биз ўз қалбимизни, 
виждонимизни тозалаш, ҳаёт тарзимизни ростлик ва эзгулик сари 
мувофиқдаштиришни ҳам ўйлаймиз. Чунки валий инсонларнинг 
ҳаёти, сўзлари ва эзгу амаллари бизга ибрат, сабоқдир. Комил 
инсонларнинг сийрат ва суратида илоҳийлик ва инсонийлик 
мужассамлир, зотан, илоҳийликни инсонийликдан ва инсоний- 
ликни илоҳийликдан ажратиб тасаввур қилиб бўлмас. Улуғ инсон- 
лардаги қудрат ва каромат, маънавий етуклик уларнинг тақволари 
эвазига Тангри таоло берган бир илоҳий неъмат, Тангри таоло 
қудрати ва камолотининг муайян микдордаги ифодаси ва давоми- 
дир. Шунинг учун комил инсонлар ҳаётини ўрганиш ҳдм инсоннинг 
ўзини, ҳам Аллоҳни таниш ва билиш калитидир.

Тасаввуфдаги комил инсон тушунчаси илоҳийлик ва инсоний- 
лик тажассумининг мукаммал ва олий даражаси, одамларнинг 
оламни бутунликда, азим уйғунликда кўриш орзу-хаёллари, камо- 
лот машъали бўлиш баробарида аниқ шахслар, яъни валийуллоҳ 
инсонлар рутбасини тан олиш ва қонунлаштириш ҳдмдир. Чунки 
комил инсон барча илмлардан, зоҳирий ва ботиний донишдан 
бохабар, қалбида ғайб асрори жўш уриб турган эот деб билинган.

Шайх Азизиддин Насафийнинг сўзи:
«Жумла мавжудот одамзотга шунинг учун сажла қиладики, 

одамлар орасида комил инсон бор. Бас, жумла одам комил инсон 
туфайли шарафлидир. Мавжулот ичра комил инсонлан улуғроқ, 
шарафлироқ ва донороқ зот йўқ, чунки комил инсон энг пастдан 
энг юқоригача мартабалардаги мавжудотнинг хулосаси ва қаймо- 
ғидир ва фаришталар, руҳоний мавжудотлар ва аршу курси, само-

399

www.ziyouz.com kutubxonasi



воту кавокиб — ҳаммаси комил инсон хизматилалирлар ва қамиша 
комил инсон теграсини тавоф қилурлар ва комил инсон ишларини 
бажо келтирурлар. «Комил инсон илм мазҳаридир, комил инсон 
илоҳий зот сифатларининг ҳам мазҳаридир...* (Комил инсон. Теҳрон 
нашри, 1992, 153-бет).

Абу Абдулло Муҳзммад ибн Апи Ҳаким Термизий «Хатм ул- 
анлиё» номли асарида (X аср) биринчилардан бўлиб авлиёлик 
рутбаси, даражалари ва комил инсон ҳақида фикрларни баён этган 
эди. Ул зотнинг фикрига кўра, солик маърифат даража-мартаба- 
ларини эгаллай бориб, илоҳиёт оламига яқинлашиб боради ва 
инсонга муяссар бўладиган билимларнинг энг юксаги — илоҳий 
чароғонлик билан тенглаша оладиган Маърифатга етади Шу зайлда 
инсон қалбида илми ғайб, илми лалуний порлаб, унинг руҳи Ярат- 
ган қудратига уланади.

Воқеан, «валий» сўзининг маъноси Худонинг дўсти, яқини 
демакдир. Аллоҳнинг яқинини, дўстини севиш Унинг ўзини се- 
вишга кафолатдир Фаридиддин Аттор «Тазкиратул-авлме» асари 
сўэбошисида бундай ёзади: «Авлиёларга меҳру муҳаббатимиз улар- 
нинг камоли ва жамолига ва барча ҳолат-ишларига ҳурмат-эҳгиро- 
мимиз натижасидир. Ушбу садоқат қалбларимизга Аллоҳ солган 
муҳаббат нури каби порлоқ, буюк зотларга таъзимимиэни юзага 
келтиради. Аллоҳ таолонинг муборак номларини ҳар замон 
тилидан қўймайдиган аэиз-авлиёлар маърифатидан баҳраманд 
бўлган, ҳар қачон ва ҳар бир ҳолатда Аллоҳ ёдини унутмаган 
кишилар учун авлиёлар ҳаёти намунадир» (Тошканд нашри, 1913, 
4-бет).

Камолот сари қадам комилларга эргашиш ва уларни севишдан 
бошланади. Хожа Аҳрор Валий ҳикоя қиладилар: «Тошкандда экан 
вақгларим шаҳар атрофига чиқиб, орифона суҳбатлар уюшти- 
рардик. Бир йигитча бизнинг даврамизни узоқдан термилиб кузатиб 
турар, ҳеч нари кетгиси йўқ эди. Бир куни таҳорат олишга чиққа- 
нимда дарров келиб, сув тутқазди. Шунда мен унинг аҳволини 
сўрадим. Кўзига ёш олиб дедики: «Мени бир кўринмас куч сиэлар 
томон тортиб туради, сизларга яқинлашсам, сўэларингизни эшит- 
сам, ажиб бир ҳаловат сезаман, қувончдан яйрайман. Аммо ота- 
онам, қариндошлар бундан мени манъ этиб, ноумид қилмоқчи». 
Хожа Аҳрор сўзларини давом эттириб дейдиларки, мен йигитнинг 
ота-онаси ва қариндошлари билан сўзлашдим, уларга бу буюк 
илоҳий жазба эканини тушунтирдим. Йигит биз билан юриб, суҳ- 
батларимизга қатнашиб, улуғ мартабаларга етишди.

Яна узоқроқ бориб, Шайх Фарилиддин Атгорга қулоқ тутайлик: 
«Болалик айёмидан ўша тоифага (яъни, сўфийларга) муҳаббатим 
шу қадар баланд ва жўшқин эдики, ўша тоиф анинг чиройли 
сўзлари мени ўзига тортар, лилимда бу сўзлардан қувонч жилва-

400

www.ziyouz.com kutubxonasi



ланар, ул сўалар қанчалик маҳобатли, пардали бўлмасин, уларни 
таниб оладиган бўлган эдим».

Пайғамбардан нақд қиладилар: «Кунлардан бир кун Расули 
Худодан саҳобалари сўрабдилар: «Агар бирор киши бу тоифани 
(сўфийларни) дўст тутсаю, уларнинг феъл-атворини уддалай 
олмаса, унинг ҳоли не кечади? Ул зоти Акрам жавоб берибдилар: 
«Киши бу оламда қайси тоифани дўст тутса, қиёмат куни ул тоифа 
билан бирга бўлади».

Шайх Абу Бакр Ш иблий сўзи: «Агар бутун оламда ўша киши- 
ларнинг сўзига мувофиқ бирон-бир сўз айта оладиган одамни 
топсанг, унинг этагини ўпгин ва қаттиқ ушлагин». Абдуллоҳ 
Ансорий насиҳати: «Авлиёуллоҳнинг ҳар қайсиларидан бир сўзини 
ёд қилинглар ва агар сўзларидан ёд билмасанглар, уларнинг 
табаррук ишларини ўрганинглар, эсга олинглар, шунинг бирла 
баҳра топурсиэлар». Шайх ул-ислом лақабини олган Хожа Абдуллоҳ 
Ансорий ўзларигача яшаб ўтган барча орифу сўфийлар сўзларини 
ёд билишдан ташқари, бу сўзларни йиғиб, шарҳпаб, маъноларини 
ҳам тушунтириб берганлар.

Одамлар авлиёларга қараб Худони ёдга оладилар, охиратни 
эслайдилар ва ёмон ишлардан мумкин қадар ўзларини тиядилар, 
имонлари мустаҳкамланади ва савобга, эзгуликка меҳрлари ортади. 
Авлиёларда кузатилган хориқулодда ҳоллар ва кароматларни Аллоҳ 
нурининг партавидан, Пайғамбар алайҳиссалом сулукининг силси- 
ласидан, деб билмоқлозим. Комилликнинг олий тимсоли Муҳам- 
мад Мустафо саллаллоҳу алайҳи васалламнинг ўзлари эдилар. У 
кишининг суҳбатлари тупроқни кимё қиладиган, кофирларнинг- 
да қалбини юмшатиб, мусулмон қиладиган даражада эди. Муҳдммад 
алайҳиссаломнинг салоҳият ва ғайратлари, таъсир қувватлари ғоят 
баланд бўлгани ҳақида юзлаб далиллар бор. Валийлар пайғам- 
баримизнинг давомчилари экан, демак, уларга ҳам шундай неъмат- 
дан насиб этилган (албатта, ўэ даражаларида).

Фаридиддин Атгорнинг «Тазкират ул-авлиё» асарида авлиёлар 
таснифи келтирилади. Муаллифнинг кузатишича, аалиёлар бир 
неча хилга бўлинади, чунончи: маърифат аҳли, муомалот аҳли, 
муҳаббат аҳли, тавҳид аҳли, мискин фақирлар аҳли ва бошқалар. 
Лекин шундай буюк шайхлар борки, уларда санаб ўтилган тоифа- 
ларнинг бир қанчасининг сифатлари жамланган бўлади. Шайх 
Нажмцддин Кубро ана шундай зотлар тоифасига кирадиган акмал 
ул-мукаммал инсон эдилар. Ул зотнинг муборак нафаслари Хоразм 
ерини раҳмоний нурга тўлдирди. Хоразмким, қадим ул-айёмдан 
оқиллар ва фозиллар, фанларнинг асосчилари бўлмиш даҳо олим- 
лар юртидир, Нажмиддин Кубродан кейин файзёб шайхлар, валий 
инсонлар ўлкасига ҳам айланди. Илму ҳикмат, фалсафа, тиб, 
риёзат, тафсиру талқинлар баробарида ирфоний илмлар ҳам жорий

26 — Тасавауф 401

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўлиб, одамлар қалбига илоҳий ҳикматлар ёғдуси кириб борли. 
Абдураҳмон Ж омийнинг «Нафаҳот ул-унс* асарида келтирила- 
диким, Шайх Аммор Ёсир Нажмиддин Кубронинг тариқатда 
камолотга эришганини кўриб, Хоразмга қайтишга ва у ерда тасав- 
вуф ғояларини тарқатишга даъват этиб, оқ  фотиҳа беради. Аммо 
Нажмилдин Кубро эътироз билдиради: «У ернинг одамлари ажо- 
йибдур ва бу тариқа мушоҳадани (яъни тасаввуфни) қиёматгача 
ҳам тан олмайдилар». Шунда Шайх Аммор Ёсир бу фикрни рал 
этиб, таъкиллайди: «Боргин ва таҳпикага тушмасдан, ғайрат билан 
иш бошлагин». Шундан кейин Шайх Нажмиддин Кубро Хоразмга 
келади ва пири муршид Аммор Ёсир сўзи тўғри бўлиб чиқади -  
Хоразм аҳли шайхни ихлос билан қабул қилиб, тариқатга эътиқод 
қўяди. Бу нарса, биринчидан, Нажмиддингача Хоразмда тариқат 
ва тасаввуф расм бўлмаганини, аксар аниқ фанлар ва шариатга 
оид илмлар ривожланганини кўрсатса, иккинчидан, валийлик ва 
дарвеш лик бир оқим  сиф атида навбатм а-навбат мусулмон 
дунёсининг ҳамма ўлкаларига кириб борганига далолат қилади

Нажмиддин Кубро инсон заковати ва ақпий-важдий қобилия- 
тига юксак баҳо бериб, айтадики: «Валоят (валийлик) одам бо 
ласига азалдан насибадир, чунки одам Парвардигорнинг суйган 
махлуқи, Парвардигор одамга ақп берган, ботиний нур берган, 
уни кулли мавжудотлан афзал қилиб яратган». Мана шу фикр 
тарикдт куброси бўлган Нажмиддин Кубронинг қарашлари мағзини 
ташкил этади.

У рубоийпаридан бирида дейди:

Зинҳор мазан ту таъна бар дарвешон,
Ҳастанд эшон, чунончи ҳастанд эшон.
Хоҳи, ки бидони, ки киёнанд эшон —
Як олам мис биёру як жав1 зи эшон

(Зинҳор, сен дарвешларни таъна билан таҳқирлама, улар қандай 
бўлсалар — шундайдирлар. Агар уларнинг кимлигини билмоқчи 
бўлсанг, бир дунё кумуш танга олиб боргин-да, улардан бир дона 
жав олиб келгин).

Ҳа, дарвешларни камситиш, улар ҳақида номуносиб гаплар 
гапириш гуноҳ, дарвешларнинг ботини — маънавият кони, улар- 
нинг ахлоқи — инсоният зебу зийнати; уларнинг рафтори, хулқи — 
таъриф-тавсифимиздан юқори, уларнинг мартабаси — Арши аъло. 
Комилликка интилган инсон, улуғ шайхлар, комил дарвешлар 
сийратини ўрганиб, эътиқод билан улар маърифатини эгаллаши 
керак.

'Жав — арпа, аммо бу ерда энг кам ўлчов бирлиги, мажозан арэимас, демакдир.

402

www.ziyouz.com kutubxonasi



Шайх Нажмидлин Кубро дониш ва ҳикмат, ирфон ва заковат 
юлдузларидандирким, замонлар ва давронлар пардаси орқасидан 
ярқираб бизга боқиб турибди.

Таржимаи қоли

Нажмиддин Кубро — тасавнуфнинг машҳур шайхларидан бири, 
кубрааия тариқатиниьг асосчиси. Унингҳаёти, кароматлари, сахо- 
вату қаҳрамонликлари ҳақида эл орасила кўтшаб афсона ва ривоят 
лар мавжуд. Халқимиз ўзининг бу азиз ва табаррук фарзандини 
эъзозлаб, асрлар давомида номини хотирасида сақлаб келмокда. 
Тасаввуфга оид манбаларда ҳам Нажмиддин Кубронинг ишлари, 
мартаба ва мўъжизалари ҳақида сўз боради. Маъхазларнинг муал- 
лифлари, одатдагидай, шайхнинг таржимаи ҳоли бўйича қисқэча 
маълумотлар бериш билан кифояланган ҳолда, кўпроқ ул зотнинг 
кўрсатган кароматларини баён этиш, устозлари кимлигини айтиш 
ва тариқатдаги нисбат — силсиласини аниқлашга эътибор бер 
ганлар. Чунончи, Дорошукуҳнинг «Сафинат ул-авлиё», Ризоқу- 
лихон Ҳидоятнинг «Риёз ул-орифин», Мавлавий Ғулом Сарвар 
Соҳиб Лоҳурийнинг «Хазинат ул-асфиё», Ҳожи Х алифанинг 
«Туҳфат ул-фуқаро». Абдураҳмон Жомийнинг «Нафаҳот ул-унс», 
Давлатшоҳ Самарқандийнинг «Тазкират уш-шуаро», Ҳамдуллоҳ 
Кдзвинийнинг «Тарихи гузида», Султон Ҳусайн ибн Султон Ман- 
сур ибн Бойқаронинг «Мажолис ул-ушшоқ», Мавлоно Минҳожид- 
диннинг «Табақоти Носирий» номли китобларида Нажмиддин 
Кубронинг ҳаёти, сўфийлик тариқати ва фаолиятига оид маълумот- 
лар келтирилган Атоқпи шарқшунос олим Е.Э. Бертельс хоразмлик 
улуғ шайхнинг таржимаи ҳолини ўрганиш сари биринчи қадамни 
қўйиб, маъхазлардан Нажмиддин Кубро рубоийларини йиғиб 
эълон қилган ва шайх ҳақидаги бир қадимги ўзбекча қиссани 
мазмунан қисқача баён қилиб берган эди (Е.Э. Бертельс Суфизм 
и суфийская литература. 1965, 324-334-бетлар).

Нажмиддин Кубро 1145 йилда Хива шаҳрида дунёга келади. 
Унинг асли исми Аҳмад ибн Умар Муҳаммад ал-Хивақий ал- 
Хоразмий бўлиб, «Нажмиддин», «Кубро», «Абул Жанноб», «Ва- 
лийтарош» сўзлари бу зоти мукаррамнинг лақаб, унвон ва куния- 
тидир. Қайд этиш жоизки, бизнинг ота-боболаримиз улуғ инсон- 
ларни мартаба ва даражасига муносиб равишда улуғ номлар билан 
шарафлаб тилга олишни одат қилган эдилар. Аҳмад ибн Умарнинг 
ўз исмини қўйиб, лақаб ва унвонлар билан эл оғзида машҳур 
бўлишига сабаб шудир. Абдураҳмон Жомийнинг «Нафаҳот ул-унс» 
асарила қайд этилишича, Аҳмад ёшлигилан илм-донишга қизиққан 
қобилиятли киши бўлган экан. У Ислом асослари, шариат илмла- 
рини жуда тез ўзлаштириб олиб, Хоразмнинг манман деган уламо-

403

www.ziyouz.com kutubxonasi



ларидан ўзиб кетали ва илм балоси деган лақабни олали. Бунинг 
ёнига «Нажмиддин» — «диннинг юлдузи» деган мартаба-унвон 
қўшилиб, Аҳмад ибн Умар шунлан кейин Нажмиддин Кубро номи 
билан машҳур бўлиб кетади. «Абул Жанноб» сўзи эса Нажмиддин 
Кубронинг куниятидир, мазкур сўзнинг маъноси дунёдан парҳез 
қилган тақводорнинг отаси демакдир, бошқача қилиб айтганла, 
шайхнинг тақво ва тавба посбони эканлигига ишорадир. Жомий 
ҳазратлари ёэадиларки, Нажмиддин Кубро Искандария шаҳрида 
муҳдлдис уламолардан ҳадис илмини ўрганиб қайтаётганида, йўлда 
бир кеча ҳазрати Пайғамбаримизни тушида кўради ва ул зотга 
мурожаат қилиб: «Менга куният бағишланг», — дейди. Расулуллоҳ 
с.а.в. Нажмиддинга: «Сенинг куниятинг Абул Жанноб — дунёдан 
ижтиноб, парҳез этувчи бўлади», — деб марҳамат қиладилар. Ай- 
тишларича, Нажмиддин шу башоратдан кейин тасаввуфга юз 
ўгириб, ўзига муносиб пири муршид қидиришга киришади.

«Валийтарош» лақабига келсак, бу сўэнинг маъноси валийларни 
тарбияловчи демакдир. Зеро Нажмиддин Кубронинг нафаслари, 
назарлари шунчалик зўр бўлганки, қалбларида илҳом-важд жўш 
урган пайтда кимга назарлари тушса, у валийлик мартабасини 
топар экан.

Нажмиддин Кубро тахминан ўн олти-ўн етти яш арлигида 
Ватани Хоразмни тарк этиб, таҳсилни чуқурлаштириш мақсадида 
Эрон, Миср, Шому Ироқ мамлакатларини кеэади. Унинг илмга 
чанқоқ қалби ҳеч тинч қўймас, қаердаки бирор номдор олимнинг 
овозасини эшитса, дарҳол йўлга тушар, гоҳ пиёда, гоҳ от-улов 
ёки туяла ҳафталаб, баъзан ойлаб йўл босар, қидирган кишисини 
топиб, ундан сидқидилдан сабоқ оларди. Ва агар кўнгли тўлмаса, 
ижозат олиб, яна йўлга тушарди. Ш айхнинг шогирди Рукниддин 
Алоуддавланинг хотирлашича, Нажмиддин Кубро Ҳамадон шаҳ- 
рида катта бир аллома ҳузурида ҳадис илмини ўрганаётган чоғида 
Искандария шаҳрида «олий санадлар билан ҳадис биладиган» 
бошқэ бир муҳаддис борлигини эшитиб, Ҳамадондаги устоздан 
рухсат олиб, зудлик билан Искандарияга қараб жўнайди ва бир 
ой у ерла илмини пухталаб, устоз алломадан «ижоза» хати олиб 
орқасига қайтади.

Шу тариқа Нажмиддин Кубро Бағдод, Табриз, Нишопур, Тус, 
Дизфул шаҳарларидаги атоқли олимлардан шариат илмлари, ҳадис 
ва тафсирни чуқур ўзлаштириб, донишманл инсон бўлиб етишади. 
Лекин Нажмиддин эгаллаган илмлар бўлғуси улуғ шайхга ҳали 
етарли эмас эди. Нажмиддин Кубро қалбида руҳий-маънавий 
камолотга, ғайб асрори, каромат ва кашфу ҳол илми ҳисобланмиш 
тасаввуф таълимотига иштиёқ зўр эди. Шу боис у шариат илм- 
ларини ўрганиш баробарида тариқатдан ҳам хабардор бўлишга 
интилиб, қатор шайхлар, дарвешлар суҳбатида бўлади. Манба-

404

www.ziyouz.com kutubxonasi



ларнинг гуво\иик беришича, Нажмиддин Кубро илкдафъа Мисрга 
бориб, Шайх Рўзбеҳон ал-Ваззон ал-Мисрий (1189 йилда вафот 
этган)га мурид тушади. Бир неча йил Шайх Рўзбеҳон раҳбарлигила 
тариқат одобини ўрганади, шайхнинг қизига уйланади. Шайх 
Рўзбеҳон Нажмиддинни фарэандидай яхши кутиб, ғамхўрлик 
қилган. Аммо бетоқат Нажмиддин яна сафарга чиқади ва Табризга 
қайтиб келиб, Абумансур Ҳафдаҳ олдида «Шарҳ ас-сунна* китоби 
бўйича ҳадис ўрганишни давом эттиради. Нажмиддин Кубронинг 
ҳаётидаги бурилиш шу ерда бошланади. Чунки у Табризда Бобо 
Фараж исмли бир «мажзуб» («девона») дарвеш билан учрашиб 
қолади. Бобо Фаражнинг кароматлари таъсирида уламолар билан 
суҳбатни бутунлай тарк этиб, астойдил сулукка берилади, ботиний 
оламни равшанлаштириш учун пири муршид қидиришга тушади. 
Аммо, Абдураҳмон Жомий махсус таъкидлашича, Нажмидлин 
Кубро «дониш манд киш и бўлганлиги ва ҳеч ким га бўйин 
эгмаганлиги* сабабли муносиб пири муршил топишга қийналарди. 
Бовужуд у Ҳамадонда Шайх Аммор Ёсир (1187 йилда вафот этган) 
ҳузурига бориб, унинг хизматида бўлади. Аммор Ёсир уни Шайх 
Исмоил Қасрийга тавсия этади. Исмоил Қасрий (1183 йилда вафот 
этган) Нажмиддиндаги такаббурлик, эоҳирий илмларга бино қў- 
йиш майлини синдириб, маънавий-маърифий камолот босқич- 
ларига кўтарилишга ёрдам беради. Нажмиддицда ботиний ажойибот 
пайдо бўлиб, валийлик аломати кўрингач, Шайх Исмоил унга 
иродат хирқаси (ёки «хирқаи асл») кийдириб, Хораэмга қайтиб 
бориб, у ерда тариқатни жорий этишни тавсия қилади.

Нажмиддин Шайх Исмоил қўлидан иродат хирқасини олгач, 
Мисрга боради. Шайх Рўзбеҳон уни яна бир марта имтиҳон қилиб, 
тасаввуф илми ва тариқдт одобини нозик жиҳатларигача ўзлаш- 
тирганига қаноат ҳосил қилгач, энди юртингга бориб, бу таъли- 
мотни ёйишинг мумкин, деб ёзма ҳужжат — «ижозат хати» (дип- 
лом) беради. Нажмидцин пирининг маслаҳатига кўниб, оиласини 
олиб Хоразмга келади. «Нафаҳот ул-унс» асарида эса, бу маълумот- 
ларнинг тартиби бир оз бошқача: Нажмиддин аввал Дизфулда 
Шайх Исмоил хизматида бўлади, шайх уни Аммор Ёсирга тавсия 
этали. Аммор Ёсир ҳам унинг тарбиясила мушкуллик кўриб, Шайх 
Рўзбеҳон олдига жўнатади ва Рўэбеҳон Нажмиддинни тарбиялаб, 
қайтариб Аммор Ёсир олдига юборади («ҳар қанча мис юборсанг, 
олтин қилиб жўнатаман*). Аммор шундан кейин Нажмиддиннинг 
камолотида етуклик кўриб, Хораэмга йўлланма беради.

Ҳар ҳолда, аввал қайси шайхнинг тарбиясини олган, деган 
масала муҳим бўлмаса керак. Муҳими шуки, Нажмиддиннинг 
буюк сўфий шайх бўлиб етишишида мазкур уч нажиб инсон — 
Рўэбеҳон Мисрий, Аммор Ёсир ва Исмоил Қасрийларнинг хиэ- 
мати сингган.

405

www.ziyouz.com kutubxonasi



Нажмиддин Кубро Хоразмга 1185 йилда қайтиб келади. Демак, 
бу вақтда у қирқ яшар бўлиб, йигирма беш йилдан ортиқ умрини 
илм таҳдилига бағишлаган эди. Етуклик, комиллик йўли мана 
шундай оғир ва машаққатлидир. У Хоразмга қайтгач, катта хонақоҳ 
қурдириб, тариқатда янги бир мактаб — йўналиш ҳисобланмиш 
кубравия силсиласини асослади. Унинг қўли остида юзлаб одамлар 
тарбияланиб, ислом маърифатидан, илоҳий ирфондан баҳраманд 
бўлдилар. Нажмиддин кишиларни эзгуликка, илмга, саховат ва 
мардпикка даъват этди. Муридлари орасидан Шайх Маждиддин 
Бағдолий, Шайх Сайфиддин Бохарзий, Шайх Саъдиддин Ҳама- 
вий, Шайх Рукниддин Алоуддавла сингари мусулмон оламига номи 
кетган валий инсонлар етишиб чиққанлар.

Нажмиддин Кубро тасаввуфнинг буюк амалиётчиларидан 
биридир, унгача Хоразм халқи ушбу таълимотдан бебаҳра эди. 
Нажмиддин валийлик камолоти, тариқат риёзати ва ўзини ўзи 
поклаш, маънавий етукликка интилишни урфга — анъанага айлан- 
тирди.

Нажмиддин Кубро тасаввуф назариётчиси ҳамдир. Унинг наза- 
рий қарашлари, фикрлари, киритган янгиликлари ҳақида ҳали 
тўхтаймиз. Бу ерда шуни қайд этмоқчимизки, улуғ шайх амалий 
фаолияти хулосаларини «Фавойиҳ ул-жамол ва фавотиҳ ул-жалол» 
(«Жамол хушбўйликлари ва жалолнинг кашфи»), «Ал-усул ал- 
ашара» («Унта усул») номли китобларида жамлаб тасниф этган. 
Ҳожи Халифа Нажмиддин Кубронинг арабча асарлари сонини 
саккизта деб кўрсатади. Шайхнинг форс тилила ёзган «Фи одоб 
ас-соликин» («Соликлар одобида») номли рисоласи ҳам бор.

Нажмиддин Кубро 1221 йилда Чингизхон тўдаларига қарши 
жангда шаҳид бўлади. Душман Хоразмга яқинлашганда, Муҳаммад 
Хораэмшоҳ қочиб кетган, лашкар пароканда эди. Шайх мурид- 
ларини жамлаб, уларга қараб бундай дейди: «Машриқдан келган 
бу бало Машриқу Мағрибни яксон этади, ёндириб кул қилади 
Сизлар ҳар бирингиз ўз юртингизга боринг, ўз жонингизни асраш 
пайила бўлинг». Асҳоб шайхга илтимос қилиб дедилар: «От-уловлар 
тайёр, агар шайх биз билан ҳамроҳ кетишни ихтиёр этсалар, яхши 
бўларди». Бунга жавобан Шайх Нажмиддин Кубро дейди: «Мен бу 
ерда шаҳид бўламан, менга Хоразмни тарк этишга рухсат йўқ» 
(«Нафаҳот ул-унс», 405-бет).

Куффор, яъни мўғул аскарлари Гурганжга кирганда, шайх 
қолган-қутган муридлари билан жангга шайланади. У хирқасининг 
устидан белбоғ боғлаб, қўйинларини тош билан тўлдиради, қўлига 
найза олиб, душман қаршисига чиқади. Кофирларга қараб тош 
ота бошлайди, бир нечтасини найэа билан уриб йиқитади. Аммо 
кофирлар унинг устига камон ўқи ёғдирадилар. Бир ўқ келиб 
кўкрагига тегади. Етмиш беш яшар мўйсафид — илоҳий илҳомдан

406

www.ziyouz.com kutubxonasi



маърифат топиб, қалбларни нурлантирган шайхи кабир ҳолдан 
тойиб, кучи кетаётганини сеэса ҳам, жангни тўхтатмай, душман 
байроғини ғазаб билан маҳкам тутамлаб олади-да, шу ҳолатда жон 
беради. Дейдиларким, вафотидан кейин унта одам унинг маҳкам 
қисилган панжалари орасилан байроқни эўрға ажратиб олган.

Улуғ шайх ва донишманд инсоннинг бу қаҳрамонлиги, жасо- 
рати душманни ҳам ҳайратга солган. Бу иш авлодларга ибрат бўлди, 
халқ орасида афсонага айланиб кетди.

Силсиласи

Биз юқорида Нажмиддин Кубронинг тариқат йўлидаги пирлари 
Шайх Рўзбеҳон Мисрий, Шайх Аммор Ёсир ва Исмоил Қасрий 
эканини айтлик. Аммо булар ким, нега Нажмиддин кўпдан-кўп 
тасаввуф шайхлари ичидан буларни танлаган, деган саволлар 
туғилиши табиий. Дарҳақиқат, бирор-бир сўфийнинг тариқати ва 
тасаввуфдаги маслагини аниқлаш учун унинг муҳити, пирлари 
ҳақида маълумотга эга бўлиш керак. Зеро, пир танлаш шунчаки, 
бирор-бир раҳбарга эга бўлишдек иш эмас. Пир танлаш, ҳаммаслак 
танлаш бирор-бир йўлни қабул қилиб, тасаввуфнинг айнан шу 
йўлдаги қоидалари, усул-йўриқларига риоя этишдир. Тасаввуф аҳли 
дарвеш ёки сўфийнинг пири кимлигини билсалар, унинг қайси 
равия ёки сулукка тобелигики ҳам аниқлай олганлар.

Нажмиддин Кубронинг пирлари унчалик машҳур кишилар 
эмас, уларнинг бирор-бир тоифа ёки силсилага мансублиги ҳам 
кўзга таш ланмайди. Л екин шунга қарамай, бу уч ш айхнинг 
тариқатида умумийлик бор. Биринчидан шуки, уларнинг учаласи 
ҳам Шайх Абулнажиб Суҳравардийнинг муридларидирлар. Шайх 
Зиёуддин Абуннажиб Абдулқаҳҳор ас-Суҳраварлий, Жомийнинг 
ёзишича, зоҳирий ва ботиний илмларда баркамол киши бўлган. 
Кўп рисола ва китоблар ёэиб, сўфийлик нисбати Шайх Аҳмад 
Ғаззолийга бориб туташ ади. Суҳравардий ф ақирлик  билан 
футувватни (яъни, жавонмардликни) бирга олиб тушунтиради. 
Фақирлик унинг талқинида фақат қашшоқлик, бечоралик эмас, 
«фақирлик — Худо олдида талабгорлик, ожизлик, аммо бандалари 
олдида адолат ва саховат посбони бўлиш, ҳаммага ҳар ерда ёрдам 
кўрсатишдир». Расулуллоҳ саллаллоҳу алайҳи васалламнинг: 
«Берувчи қўл олувчи қўддан афэалдир», деган муборак ҳадиси 
шарифларига мувофиқ, «бағишловчи қўл — фақр эшигини очув- 
чидир», деган фикрларни баён этган Абуннажиб Суҳравардий 
бойликни қораламайди, балки зулму ситамни ва талончиликни, 
ҳаромхўрликни ва хасисликни мазаммат этади. Абуннажиб Суҳра- 
вардий шогирдлари бўлган Рўзбеҳон Мисрий, Аммор Ёсир ва 
Исмоил Қасрийларда қалб саховати билан бирга мурид тарбиясида

407

www.ziyouz.com kutubxonasi



қаттиққўл бўлиш, ботиний кўз билан мурилнинг хаёлларини, 
руҳиятини уқиб олиш ва унга руҳий таъсир ўтказиш қобилияти 
яхши ривожланган эди

Шайх Аммор Ёсир соликнинг «ноқисликларни такмил этиш 
ва мурилларни тарбиялашда, уларнинг тушлари ва фикрларини 
таъбир этиш да, иккиланиш ларни бартараф  этиш да шуҳрат 
қозонган» бўлса, Шайх Рўзбеҳон М исрий «аксар вақт истиғроқ 
мақомила бўлиб», важд ва илҳом ичида юрар, илоҳий маърифат- 
дан завқи тошиб, бу ҳолатни муридларга юқтирарди. Шайх Ис- 
моил Қасрий бўлса, рақсу самоъ, имо-иш оралар йўли билан 
мурид қалбини ром этиб, ботинини  поклаш  ва шу орқали 
илоҳиётга муҳаббатни сингдиришда машҳур бўлган. Ҳар учала 
шайх ҳам тариқатни шариатлан ташқари тасаввур қилмаганлар, 
ўзлари сунний мазҳабининг изчил тарафдорлари ҳисоблан- 
ганлар.

Шайх Исмоил Нажмиддин Куброни иродат хирқаси билан 
сийлаганини айтган эдик. Шу воқеанинг ўзи Нажмиддин тариқат 
одоби ва нисбатда Шайх Исмоил силсиласига мансубликни қабул 
қилганини англатади. Шайх Исмоилнинг «хирқа нисбати» эса, 
қуйидаги занжирдан иборатдир: Шайх Исмоил хирқани Муҳаммад 
ибн Моликулийдан (Ҳоликулийдан?) олган, у — Довуд ходим ул- 
фуқародан, у — Абул Аббос Идрислан, у — Абул Қосим ибн 
Рамазондан, у — Абу Яъқуб Табарийдан, у — Абу Абдуллоҳ ибн 
У см он д ан , у — Абу Яъқуб Н аҳрж ури й дан , у — Абу Яъқуб 
Сусийдан, у — Абдулвоҳид ибн Зоҳиддан, у — Комил ибн Зиёлан, 
у — Али ибн Абу Толибдан, у — Муҳаммад Мустафо саллаллоҳу 
алайҳи васалламдан хирқа олганлар...

Нажмиддин Кубронинг Шайх Исмоил Қасрий билан учрашуви 
қуйидагича юз берган: Нажмиддин пир излаб шаҳарма-шаҳар кезиб 
юриб, Дизфул шаҳрига келади. У ерда бетоб бўлиб қолали. Аммо 
аҳволидан хабар оладиган одам йўқ эди. Қўниб ҳорлиқ оладиган 
манзил ҳам тополмасдан қийналади. Бир одамдан: «Бу шаҳарда 
ғариб ва бетоб кишига раҳм қилиб жой берадиган бирор мусулмон 
бормикан», — деб сўрайди. У одам: «Шу яқинда бир хонақоҳ бор, 
шайхи ҳам яхши одам, ўша ерга борсанг, хизматингни қилади- 
лар», — деб жавоб беради. «Шайхнинг отини билмайсанми?», — 
деб сўрайди Нажмиддин. «Шайхнинг оти Исмоил Қасрий», — деб 
айтади ҳалиги йўловчи.

Нажмиддин Кубро хонақоҳга борганда, унга дарвешлар супаси 
рўпарасидаги супадан жой берадилар. Унинг касали анчага чўзилади. 
Хонақоҳда ҳар кеча рақсу самоъ мажлислари уюштириларди. Наж- 
миддиннинг самоъга хуши йўқ эди, шунинг учун бу шовқин- 
суронли рақслар, қичқириқлар ва рақс ҳаракатлари унга ёқмасди. 
Бироқ бир кеча навбатдаги самоъ авжида Ш айх Исмоил хушҳол

408

www.ziyouz.com kutubxonasi



бир сурагда Нажмиддиннинг олдига келиб, қўлидан ушлаб, ўрни- 
дан турғизади ва мажлис ўртасига олиб бориб, рақс оҳангида 
айлантирали, кейин олиб бориб деворга суяб қуяди. Нажмиддин 
аввалида беҳолликдан йиқилиб кетгудай бўлади, аммо бирдан ўзига 
келиб, худди ҳеч бир дард кўрмагандай ўзини тетик ва саломат 
ҳис этади. Шайхга нисбатан муҳаббати ортиб, унинг иродатини 
қдбул қилади Эртаси кун Шайх Исмоил хизматига бориб, унинг 
иродат қўлини олади.

Бир неча ой Ш айх И смоил раҳбарлигида хилват ўтириб, 
зикру самоъ мажлисларига қатнашиб юради. Бир кеча: «Наж- 
миддин, ботин илмилан хабар топдинг, зоҳирий илминг шайх- 
никилан зиёддир», — деган фикр кўнглидан кечади. Бомдод ма- 
ҳали Шайх Исмоил Нажмиддинни чақириб: «Тур, сафарга от- 
лан, сен Шайх Аммор Ёсир олдига боришинг керак!» — дейди. 
Ш айх Исмоил Нажмидлин кўнглидан кечган хаёлдан воқиф 
бўлган эди ва уни дўсти Ш айх Аммор Ёсир олдига юбориб, 
танбеҳ бермоқчи бўлади.

Нажмиддин Кубро буни сеэса ҳам, ҳеч нарса демасдан сафарга 
отланди. Шайх Аммор ҳузурига бориб, сулукни давом эттиради. 
Лекин ҳалиги ўз илмига бино қўйиш, шайх илмини менсимаслик 
хаёли бу ерда ҳам кўнглидан ўтади. Шайх Аммор ҳам ботинан 
англаб, Нажмиддинни Мисрга — Рўзбеҳон Мисрий олдига жўна- 
тади. Шайх Аммор дейди: «Шайх Рўзбеҳон олдига боргин, токи 
сендаги бу эоҳирий борлиқни бир мушт билан бошингдан чиқариб 
ташласин». Нажмиддин Кубро Шайх Аммор амрига итоат қилиб 
Мисрга йўл олади.

Нажмиддин Кубро Рўзбеҳон Мисрий билан мулоқотини қуйи- 
дагича хотирлайди: Мисрга етиб келиб, шайх Рўзбеҳон хонақоҳига 
кирганимда, — дейди у, — шайх у ерда йўқ эди, муридлари ҳам 
барчаси муроқаба (яъни бошларини тиззаларига эгиб ўтириб, Худо 
ёдида қалб тафаккурига берилган)да эдилар. Ҳеч ким менга эътибор 
қилмади. Хизматкордан: «Шайх қайсидир», — деб сўраганимда, у: 
«Шайх бу ерда йўқ, у киши ташқарида», — деб айтди. Мен қайтиб 
ташқарига чикдим ва Шайх Рўзбеҳонни кўрдим. У оэгина сувда 
таҳорат оларди. Дарров кўнглимдан бу қадар кам сувда таҳорат 
олмоқ ножоизку, наҳот шайх шуни билмаса, бу қандай шайх 
бўлдики, шариат талабларини адо этмаса, деган фикр кечди. Аммо 
шайх менга эътибор қилмаслан таҳоратни тугатди ва ўрнидан 
туриб, қўлидаги сувни менинг юзимга қараб сепди. Сув томчилари 
юзимга теккач, ўэимни йўқотиб беҳушдай бўлиб қолдим ва шайх 
орқасилан хонақоҳга кирдим. Шайх жойнамозга ўтириб, шукрона 
намоэига машғул бўлди. Мен унинг ёнида мунтазир турардим. Тик 
турган ҳолимда ўзимни буткул унутдим — ғойиб бўлдим. Кўз 
олдимда қиёмат куни намоён бўлди, дўзах ҳам барча даҳшатлари

409

www.ziyouz.com kutubxonasi



билан кўриниб турарди. Одамларни гуноҳкорлар ва жаннатийларга 
ажрагар эдилар. Гуноҳкорларни ўтга ташлардилар. Дўзахга борадиган 
йўл ёқасида бир тепалик бор эди ва бир киши тепалик устида 
ўгирар, кимки, мен ўша тепалик устила утирган зотга тааллуқ- 
лиман, деса, дўзах оловидан халос бўларди. Навбат менга келди, 
малоиклар мени оловга қараб судрадилар. Тепа ёнига борганимда: 
«Мен ҳам шул зотга тааллуқлиман», — дедим. Мени қўйиб юбор- 
дилар. Тепага чиқдим. қарасам, ул зот шайх Рўзбеҳон эди, дарҳол 
олдига бориб, оёғига йиқилдим. Шайх орқамга шундай бир қаттиқ 
мушт туширдики, унинг зарбидан юз тубан бўлиб чўзилдим. Сўнфа 
Шайх деди: *Бундан кейин Ҳ ақ аҳлини инкор қилишни тарк эт 
ва шубҳаларни ташпа!» Шу пайт ғойибдан қайтиб ўзимга келдим. 
Шайх намозни тугатди, мен унга сапом бердим ва олдига бориб, 
оёғига йиқилдим. Худди бехудлик ҳолатимда бўлганидай, Шайх 
Рўзбеҳон орқамга бир мушт урди ва ўша танбеҳ сўзларни айтди. 
Мен ҳайратдан лол қолдим. Сўнгра ўзимда ўзгача бир ҳолат юз 
берганини сеэдим: хаёлимдаги шубҳа-гумонлар тамоман тарқалиб, 
ботинимда нурафшонлик пайло бўлди.

Мазкур ривоят баъзи бир манбаларда Шайх Исмоилга нисбатан 
келтирилади. «Шайх Нажмилдин Куброни шаҳид қилиб, шаҳри 
Хоразмни хароб қилғонининг баёни* номли қиссада эса, Нажмил- 
диннинг пир излаши ва сулук машаққатлари яна ҳам тафсилотлар 
билан бойитилиб келтирилади. Чунончи, шу қиссадаги ривоятга 
кўра, Нажмиддин Кубро Хоразмдан йўлга чиқиб, турли мамлакат- 
ларда бўлади, кўп шайхлар билан суҳбатлашади. Аммо кўнглига 
ёққан пирни тополмайди. Охири ноумидлик кайфиятида Бағдодга 
етиб келали. Бу ерда у Шайх Иброҳим хонақоҳида сулукни давом 
этгиради, етти йил муттасил Ш айх хизматида бўлиб, бир фарзанд- 
дай унга боғланиб қолади. Бир кун Шайх Иброҳим таҳорат олмоқчи 
бўлганда Нажмилдин офтобада сув келтириб беради ва шайх 
оёқларини юваётганда сув қуйиб туради. Ш айхнинг муҳаббати 
жўшиб, Нажмиддинга таҳорат қилинган сувдан олиб ичишни 
буюради. Нажмиддин сувдан олиб ичгандан кейин унга илми ҳол 
ва илми қол сирлари очилади, яъни, у ботиний маърифат ва 
илоҳий илҳом насибасига эришади. Бир неча кун ўтгандан кейин 
Ш айх Иброҳим таҳорат олаётганда, Нажмиддин яна хизматда 
турган бўлади. Бироқ бу сафар у куэатса-ки, Ш айх Иброҳим 
таҳоратнинг бир қоидаси — «дафъи васвасани» ташлаб кетади. 
Нажмиддин: «Шайх мустаҳабни ташлаб кетди-да» деган фикрни 
кўнглидан ўтказади. Шайх Иброҳим Нажмиддиннинг кўнглидаги 
гапдан огоҳбўлиб, уни койийди ва Бистом шаҳрига, Шайх Исмоил 
ҳузурига адаб ўрганиш учун жўнатали.

Бистомга, Шайх Исмоил хонақоҳига етиб келгач, Нажмилдин 
шайхни ичкарида эмас, балки ташқарида ҳовуз бўйида учратиб

410

www.ziyouz.com kutubxonasi



қолади. Шайх таҳорат олиш учун ҳовуз лабида турарди. Аммо 
ҳовуэнинг суви жуда камайиб кетган бўлиб, шариат бўйича бундай 
ҳовуз сувидан олиб таҳорат қилиш мумкин эмасди. Уз билимларига 
ишонган Нажмиддин: «Бундай кам сувда ҳеч ким таҳорат қил- 
майди, бу қандай шайхки, шуни ҳам билмайди», — деган фикрни 
ўтказади кўнглидан. Унинг фикрини ботинан англаган шайх 
Нажмилдин юзига сув сепиб юборади. Нажмидциннинг ҳушини 
йўқотали ва Қиёмат куни манзаралари кўэ олдида гавдалана 
бошлайли. Юқорида келтирганимиз воқеалар бу ерда ҳам такрор- 
ланган. Фақат Нажмиддин бу ерда икки марта беҳуш бўлади. 
Биринчи беҳушликда у Шайх И смоилнинг ўз қавмини дўэах 
оловидан қутқарганини кўрган бўлса, иккинчи беҳушлиқда унинг 
жаннат боғларида роҳат-фароғатда яшаётгани тасвирланади. Наж- 
миддин ўзига келганда Шайх Исмоилнинг оёқларига йиқилиб узр 
сўрайди ва унга мурид бўлади. Нажмиддин Кубро Шайх Аммор 
Ёсир хизматида юрганда ҳам бошидан шунга ўхшаш воқеа кечган. 
Чунончи, «Фавойиҳ ул-жамол ва фавотиҳ ул-жалол» китобида 
ҳикоят қилинадики, Нажмиддин Шайх Амморнинг рухсати билан 
хилватга киришни ният қилади (хилватда ўтириш — узлатга чеки- 
ниб бир ўзи танҳо Аллоҳёдида зикр айтиш, қалбни дунёвий талаб- 
андишалардан поклашдир) Аммо хаёлида: «Зоҳирий илмларни 
пухта эгаллаганман, агар ғайбий илмлар эшиги юзимга очилса, 
бу илмни минбарларга олиб чиқиб, Ҳақ толибларига етказаман», — 
деган ният пайдо бўлади. Шу фикр билан хилватга киради, лекин 
бирор натижага эришолмай, қайтиб чиқади. Шайх Аммор унинг 
бу аҳволидан воқиф бўлиб: «Аввал ниятингни тузат, кейин хил- 
ватга кир», — деб насиҳат қилади. Шайхнинг сўзидан Нажмидцин 
қалбига нур порлаб киради. Нажмиддин китобу дафтарларини Худо 
йўлида муллаваччаларга бағишлайди, тўнлари, ҳамён ва барча би- 
сотини фақир камбағалларга тарқатади. Эгнида бир жубба (пўстин) 
қолади. Ўзига-ўзи: «Бу хилватаона менинг қабрим, бужубба менинг 
кафаним ва менинг бошқа борадиган маконим йўқ», — деб қатьий 
азму қарор қилади. Шундан кейин шайх унга юаланиб, «Ниятинг 
бутун бўлди, энди хилватга киришинг мумкин», деб ижозат беради. 
Нажмиддин Кубро дейди: «Шундан кейин хилватга кирганимда 
ажойибот содир бўлди — ҳол мартабаси итмомига эришдим. Шайх 
баракоти ва ҳамияти туфайли менга маърифат футуҳоти эшиклари 
очидци».

Нажмиддин Кубронинг сулуки ана шундай ўзига хос пир ва 
муршид курашлари орқали давом этган. Бу ривоятлар пирларнинг 
тадбиркорлиги, руҳий тарбия усули хусусида ҳикоя қилишдан 
ташқари, яна бир қанча фикрларни айтишга асос бўлиб хизмат 
қила олади. Чунончи...

411

www.ziyouz.com kutubxonasi



Донишманд Нажмиддин ва 
Мажзуб бобо Фараж

Чунончи, эоҳирий билимлан ботиний билимга ўтиш жараёни 
қийинчилиги, ақлий ва важаий маърифат таносубияти ва бошқа 
масалалар ёритилган ушбу ривоятларда. Умуман олганда, каромат 
ва мўъжиэа кўрсатиш, рамэий ишоралар, ҳаракатлар билан мурил 
онгига ва руҳига таъсир этиш шайхларнинг севган усули ҳисоб- 
ланган. Шунинг учун ривоятларнинг бир-бирига ўхшаш томонлари 
кўп. Масалан, тушда Пайғамбар алайҳиссаломни кўриш, у зот 
билан савол-жавоб қилиш, ёки ўлиб кетган пири муршидни кўриб 
ҳайратланиб бехуд бўлиш, жазава вақтида руҳан нариги дунёга 
саёҳат қилиш, қиёматни, жаннат ёки дўзахни кўриш ва ҳоказолар 
маноқиб китоблари, тасаввуфга оид рисолаларда тез-тез учраб 
турали. Аммо ҳар гал бу ривоятларнинг йўналиши маъноси муайян 
шайхнинг тариқатига мос бўлади ва шу тариқат мафкураси, масла- 
гининг ўэига хослигини шарҳлаш, талқин этишга хиэмат этади. 
И нчунин, Нажмиддин Кубро ҳақидаги ривоятлар ҳам у эоти 
шарифнинг сўфийлик тариқати ва қарашларини ифодалайдиган, 
бу қараш ларни гўё образли-иф одали қилиб туш унтирадиган 
ривоятлардир.

Агар эътибор берган бўпсангиэ, биз келтирган ривоятларда 
Нажмиддин Кубронинг зоҳирий билимларда кучли эканлиги, шу 
сабаб ўэ пирларини унча назар-писанл қилмай туриши таъкид- 
ланали. Аммо пирлар ҳам Нажмиддиндаги айнан ана шу дониш- 
мандликка қарши кураш олиб борадилар ва «ботиний билиш» 
усули, ғайб асрорини эгаллаш зоҳирий билимлан афзал эканли- 
гини исботлашга интиладилар. Бу нарса тасаввуфнинг бош рукнла- 
ридан бири. Яъни, эоҳирий билим ҳисобланмиш шариат илмлари 
Ҳ ақ маърифатини идрок этиш ва илоҳиёт васлига етиш учун бир 
поғона, холос. Токи сўфийнинг кўнгли ҳам мусаффоланиб, биллур- 
дай шаффоф ҳолга келмаса, унда Аллоҳ тажалли этмайди ва ғайб 
асрорини билиш мумкин бўлмайди. Шу боис тасаввуф шайхлари 
бутун эътиборларини соликдаги сеэги ҳисларини чархлашга, 
важдий-илҳомий қобилиятни ривожлантириш га қаратганлар. 
Нажмиддин Кубро ҳам ўзида ана шундай қобилият ва истеъдод 
бўлишини хоҳлар эди, бироқ бу даража унга осонликча муяссар 
бўлмади. Чунки унинг билимдонлиги, ақлу эаковати важдий 
маърифатни қабул қилишга тўсқинлик қилар, ҳис билан акд ўзаро 
олишар, мантиқ билан сирли ҳолатлар орқали келадиган илҳомий 
илмлар тўқнашиб қолар эди. Яхшиси, масалага ойдинлик киритиш 
учун Нажмиддин Кубро бошидан ўткаэган қуйидаги воқеани 
келтириб ўтайлик.

412

www.ziyouz.com kutubxonasi



Нажмиддин Кубро Табризда Абу Мансур Ҳафдаҳ ҳузурида ҳадис 
илмига бағишланган «Шарҳ ус-сунна» китобидан сабоқ ўқирди. 
Бир кун м адраса дарсхонасига бир дарвеш  кириб келади 
Нажмиддин уни илгари кўрмаганди, аммо унга кўзи тушиши билан 
қалбида меҳрли бир ўзгариш юз берали. Сабоқдошларидан: «Бу 
одам ким?» — деб сўраганида, улар: «Бу шу ерлик мажзуб дарвеш 
Бобо Фараж», — деб айтадилар. Дарвеш кетади, лекин Нажмиддин 
бетоқат ва беқарор бўлиб, кечаси ухламай чиқади, тонг-саҳар 
устоэи ва сабоқдошларини уйғотиб: «Туринглар, Бобо Фаражнинг 
олдига борамиз», — деб туриб олади. Улар рози бўладилар. Бобонинг 
хонақоҳига келганда, хизматкор ичкарига кириб, уларнинг келган- 
лигини айтади. Бобо Фараж тайинлаб дейди: «Агар Т анф и таоло 
даргоҳига келгандай бўлиб кира олсалар, кирсинлар». Бу сўз нимага 
ишора эканнни англаган Нажмиддин дарров кийимларини ечади, 
ҳамроҳлари ҳам унга эргашадилар. Улар қип-яланғоч ҳолда Бобо 
Фараж ҳузурига кириб борадилар ва индамай бир чеккада ўтира- 
дилар. Нажмиддин Кубро кейинчалик бу мулоқотни хотирлаб, дей- 
ди: «Бир оз муддат ўтгандан кейин Бобода ажиб ўзгариш юз берди. 
Вужудини азим бир қудрат чулғаб олди ва қуёш парчасидай порлаб 
кетди. Йиртиқ тўнининг ёриқпаридан нур тарала бошлади».

Бобо Фараж бирор соатдан кейин ўзига келиб, ўрнидан туради 
ва тўнини ечиб, Нажмиддиннинг устига ёпади. Нажмиддин учун 
бу йиртиқтўн табаррук бир туҳфа эди. Унинг қалби ёришиб кетади, 
«Ҳақдан ўзга барча нарса юрагимдан сидирилиб ташлангандай 
бўлдим», — дейди Нажмиддин. Бобо Фараж Нажмиддинга қараб, 
дейди: «Сенинг дафтару китоб мутолаа қилиш вақтинг ўтди, балки 
ўзинг энди илмлар дафтарининг боши бўладиган вақт етди». 
Бобонинг хонақоҳидан чиққандан сўнг устози: «Шарҳ ус-сунна» 
китобидан озгина қолди, бир-икки кун шуғуллансанг тугатасан, 
кейин қаерга борсанг, ихтиёринг», деб айтади. Нажмиддин устози- 
нинг маслаҳатига қулоқсолиб, дарсхонага киради Аммо шу заҳоти 
орқасилан Бобо Фараж кириб келади ва унга танбеҳ бериб. дейди: 
«Ҳозиргина илм ул-яқиндан минг фарсах узоқлашган эдинг, эғши 
яна илм қошиға келдингми?»

Нажмиддин дарс ўқишни йиғиштириб, сўфиёна риёзат ва 
хилватниш инлик билан машғул бўлади. Ў зининг айтиш ича, 
қалбида «ладуний илмлар, ғайбий иродатлар кўрина бошлайди». 
У кўнглида пайдо бўлган бу нодир илоҳий туйғулар, илрокий 
фикрларни «йўқолиб кетса, ҳайф бўлади» деб, қоғоз ва қалам 
олиб, ёзиб сақламоқчи бўлади. Шу пайт яна Бобо Фараж эшиқдан 
кириб келади ва дейди: «Ш айтон сенга ташвиш бермоқда, бу 
сўзларни зинҳор ёзма». Шундан сўнг, Нажмиддин давоту қаламни 
ҳам бир ёққа суриб қўяди, кўнглини барча ташвишлардан холи 
қилиб, хотиржам ҳолда ботиний ибодатга берилали.

413

www.ziyouz.com kutubxonasi



Кўринадики, Бобо Фараж ҳар қандай ақлий билим, таълим- 
таҳсилни инкор этувчи эмас. У шариат асосларини ўрганишни 
камолот йўлидаги дастлабки босқич деб билади. Сўфий, унинг 
назарида, ана шу дастлабки босқичда қолиб кетмаслиги керак, 
бошқалар ёзган китоблардаги билимларни йиғиштириб қўйиб, ўзи 
илоҳий билимлар конига, ижодкорига айланиши лозим. Маж- 
зублик, бехудлик ҳолатига кира оладиган, ботиний-руҳий билиш 
усули оламни, Аллоҳни билишнинг энг мақбул усули ҳисобланган. 
Нажмиддин Кубронинг мажзубликка муҳаббати бор, унинг Бобо 
Фараж ҳузурига талпиниши шундан. Бобо Фаражнинг Нажмид- 
динга тўнини ҳадя этиши — унинг Нажмиддин қдлбидаги инти- 
лишни илғаб, шу муҳаббатни ривожлантириш, уни ғайб асрори 
оламига, ботиний кароматларга ошно этиш ва шунга йўналтириш 
бўлган. Лекин Нажмиддиннинг яна мадраса таҳсилини давом 
эттириши, қоғоз-қалам олиб, фикрларини ёзмоқчи бўлгани — 
булар хоразмлик лонишманднинг зоҳирий-ақлий билимлардан 
кўнгил узолмаётганлигига, юрагида иккиланиш борлигига ишора- 
дир. Нажмиддин Кубро дилида ҳар икки соҳа — ҳам ақлий-зоҳирий 
ва ҳам ботиний-важдий билимларни эгаллаш нияти яшириниб 
ётган. Бошқача айтганла, у фақат ҳадису фиқҳ ва калом илмини 
ўрганишни ёки нуқул «мажзуб» сўфий бўлишни истамаган, балки 
ақлий-тафаккурий бипиш негизида ботиний-руҳий билимни эгал- 
лаб, ирфон дунёсига янги нафас олиб кирмоқчи бўлган.

Устозлари Шайх Рўзбеҳон Мисрий, Шайх Аммор Ёсир ва Шайх 
Исмоил Қасрийлар ҳам унинг бу интилишини англаганлар ва 
зимдан қувватлаганлар. Бироқ тасаввуфда риёзат чекмай, важдий 
ҳолатлар сирини кашф этмасдан мақсадга эришиб бўлмайди. 
Шунинг учун Нажмиддиннинг пирлари ундаги зоҳирий билим- 
ларга маҳлиёлик кайфиятини ва фикрларини бартараф этиб, 
хилват ўтириш, муроқабага берилиш, зикру самоъга қатнашиш 
орқали янгича руҳий-ҳиссий ҳолатлар билан яшашга, янгича ҳаёт 
тарзини қабул қилишга ўргатадилар. Шайхлар тарбиясини олгандан 
кейин Нажмиддин энди оламга бошқача қарайдиган, илҳом- 
истеъдоди чашмалари кўзи очилган, басират назари қувват топган 
одамга айланади. Камолот мартабаси, дониш даражаси кўтарилади, 
ф ақат китоблардаги  билим ларни  такрорлай ди ган  олимлар 
тоифасидан қутулиб, эркин-оэод мушоҳада этадиган, ўзи илоҳий 
ҳикмат айта оладиган ва Ислом моҳиятини ҳам теран идрок этиб, 
ваҳдат ва тавҳидни бутун вужуди билан, тафаккурий идроки билан 
ҳис этиб, буни одамларга етказа оладиган шайх мартабасига 
эришади.

Албатта, бу ривоятлар эамирида шариат ва тариқат орасидаги 
кураш ҳам яшириниб ётади. Зеро тариқат аҳпи шариатни Ҳаққа 
етиш учун кифоя эмас, деб ҳисоблардилар. Шариат илми «зоҳирий»

414

www.ziyouz.com kutubxonasi



I
илм, бу илм вакиллари эса, қоидаларга, расм-русумларга ёпишиб 
олган зоҳирбин кишилар, деб тилга олинарди. Ш ариат аҳли ҳам, 
ўз навбатида, аксар тасаввуфга шубҳа билан қараб, суфийларнинг 
амаллари, сўзларини қабул қилмасдилар, баъзан эса, риёзат 
йўлидаги ботиний майлларни куфрга йўярдилар. Нажмиддин ҳам 
бошида шундай руҳда тарбияланган эди, шунинг учун таҳоратнинг 
бир қоидасини бажармаган Шайх Исмоилга нисбатан кўнглида 
шубҳа пайдо бўлади.

Аммо Шайх Исмоилнинг Нажмиддин юзига сув сепиб, ҳайрат 
оламига ғарқ этиши, қиёмат кўрсатиши — ўз йўлининг тўғрили- 
гини исботлаши, тариқат аҳпининг Парвардигор наздида обрў- 
эътибори баландлигини таъкидлаши ва ҳам Ҳаққа етиш йўли 
ботиний-маърифий йўл эканини амалда намойиш этиши эди. 
Шайхлар бу талбирлар орқдли Нажмиддиндаги ғурурни сўндириш 
ва тариқат одобига кўндиришни кўзлаганлар. Зеро, тариқат йўлига 
кирган одам сши, мансаб-насабидан қатьи назар шайх иродасига 
сўзсиз итоат этиши зарур. Тариқат одоби хонақоҳпар тарбиясининг 
муҳим рукни ҳисобланган. Шайхлар биринчи навбатда муриддаги 
кибрни йўқотиш ва тавозуъга, мискин-хокисор бўлишга ўргатиш 
пайида бўлганлар. Ҳизиғи шуки, бу усулни Нажмиддин Кубронинг 
ўзи кенг қўллаган. Масалан, Абдураҳмон Жомий «Нафаҳот ул- 
унс» асарида ёзадики, шайхнинг муридларидан бири Маждиддин 
Бағдодий жисмонан нозик ва латиф табиатли йигит эди. Нажмид- 
дин Кубро даставвал уни «мутаваззо хизматига* солади, яъни сув 
ташиш, хонақоҳни супуриб-сидириш, нопок жойларни тозалаш 
ва ҳоказо ишларни бажаришга мажбур этади. Маждилдиннинг 
онаси машҳур табиба бўлган экан, у ўғлига раҳми келиб, шайхга 
одам юбориб: «Илтимос, менинг ўғлимни қийнамасинлар, агар 
ўша ишларни қиладиган хизматкор керак бўлса, мен ўнта турк 
ғуломларидан юборай, Сизга хизмат қилсин», — дейди. Нажмиддин 
Кубро аёлга жавобан дейди: «Ажаб, сен ўзинг табиб экансан, айт- 
чи, ўғлинг касал бўлса дорини ўзи ичиши керакми ёки унинг 
ўрнига турк ғуломлари ичадими?»

Бу ривоят ҳам тариқат одоби махсус тарбия усули эканидан 
гувоҳлик беради.

Хулласи калом, Шайх Нажмиддин Кубро сиймосида биз тафак- 
курий-ақлий билим билан ботиний-маърифий билим, дониш - 
мандлик, дунёвий заковат билан валийлик кашфиётларининг ажиб 
бир тарзда мужассам бўлганини кўрамиз. Шайх Нажмиддин 
Кубронинг тариҳда буюк инсон сифатида из қолдиришига сабаб 
шудир балки.

415

www.ziyouz.com kutubxonasi



Тариқати

Шайх Нажмилдин Кубронинг «Ал-усул ал-ашара», «Рисола 
ат-туруқ», «Одоб ус-солихин», «Фавойиҳ ул-жамол» номли асар- 
ларини, ул зоти шариф ҳақида ёзилган асарларни мутолаа қилар 
эканмиз, кубравия тариқатининг бирмунча жиҳатлари, талаб ва 
қоилаларини англаб оламиз. Таъкидлаш лозимки, Нажмиддин 
Кубро тасаввуф тарихида, таъбир жоиз бўлса, кенг феъллик 
йўлини тутган шайхлардандир. Чунки у зотнинг хонақоҳида сунний 
мазҳабли шогирдлар билан бирга шиа мазҳабли муридлар ҳам 
таълим олаверган. Шайхнинг ўэлари суннийликка эътиқод қўйган 
одам бўлсалар-да, лекин ҳазрати Али Абу Толиб разияллоҳу анҳу 
хонадонига ҳам ҳурмат билан қараган ва шиа аҳли билан суннийлар 
орасида хусумат ва жанжал келиб чиқишига йўл қўймаган. Аслини 
олганда, тасаввуф мазҳаблар айирмачиликларидан устун туради. 
Тасаввуф а\ли учун Парвардигор ишқи, лийдори ҳамма нарсадан 
устун. Сўфий илоҳиёт оламига руҳан қўшилиш учун яшайди ва 
ўзлигини барбод бериб, Ёр васлига эришади. Бундай одамлар фақат 
Ҳақнинг ҳақиқатини, тавҳид моҳиятини идрок этишни, руҳоний 
софлик оламида сайр қилишни муҳим деб билган. Аммо шунга 
қарамай, Исломдаги икки мазҳаб, яъни, суннийлик ва шиалик 
тасаввуфга эимдан таъсир этиб турган. Чунки ҳар қандай диний 
мазҳаб сингари исломий мазҳаблар ҳам одамларнинг урф-одати, 
дунёқараши, тасаввур ва тушунчаларини қамраб олади. Бу эса, ўз 
навбатила, илоҳий ҳақиқатларни тушунтириш, одам ва олам 
туэилиш ини, хилқатини билиш да фарқли жиҳатларни юзага 
келтиради.

Нажмиддин Кубро табиатида дониш мандлик, м антиқ ва 
мажзублик бирлашиб кетганидан, сўфиёна амаллари ва қараш- 
ларида ҳам хилма-хил томонлар кўзга ташланади. Хонақоҳида 
хилватнишинлик ва чилла ўтириш ҳам, ботиний-хафий зикр, қиз- 
ғин баҳс-мунозара ҳам, самоъ мажлислари ҳам бўлиб турган. 
Нажмидлин Кубронинг ҳолатлари шундай эканки, у киши баъзан 
бирдан жўшиб, ўзга кайфиятга кириб, вужудлари балқиб кетар 
экан, баъзида эса ҳазин ва ўйчан, ғоят камгап бўлиб қолар эканлар. 
Баъзан бўлса, хушчақчақ ва очиқ чеҳра билан суҳбатга берилар, 
ғоят нозик дид ва ўткир сўзлар билан муридлар қалбига олоали 
чўғ ташлар, турли ишоралар, ҳаракатлар, руҳий кароматлар орқали 
атрофдагиларни ҳайратга соларкан. Шайх бағоят зукко, салобатли, 
ҳайбатли киш и бўлган, кечалари аксар бедор ўтириб, ибодат 
қилган, сурункали рўза тутишни одат қилиб, илҳомли дамларда 
хонақоҳ ҳовлисини кезиб, хушнуд сайр этган.

Нажмиддин Кубро тасаввуфда Жунайд БағдодиЙнинг «саҳв» 
(ҳушёрлик) йўлини тутган. Бу ҳам хоразмлик улуғ шайхнинг тафак-

416

www.ziyouz.com kutubxonasi



курий-ақлий билимга эътибори борлигининг нишонасилир. Чунки 
Жунайднинг бу рукни Боязид Бистомийнинг «сукра»(бехудлик, 
мастлик) рукнига қарама-қарши усул сифатида ишлаб чиқилган 
эди. Бояэид бўйича, илоҳий маърифатни сўфий фақат фонийлик 
ҳолатқда, яъни бугкул ўзлигини йўқотиб, идрок эта олади. Боязид 
Илоҳни англаш ва таниш ақд билан, ҳушёрлик билан бўлмайди, 
деб уқтиради. Жунайд Бағдодий эса бунга эътироз билдириб, сўфий 
фақат бехуд девона бўлса, унинг маърифати ўзигагина татийди, 
ўзгаларни тарбиялай олмайди ва бақога етолмай, ярим йўлда 
қолади, деб айтади. Ж унайднинг назарияси ислом учун ҳам 
мувофиқ эди ва сўфийларнинг дунё, дин ва шариат билан боғла- 
нишларига имкон беради. Шу боис Нажмиддин Кубро, Аҳмад 
Яссавий ва Баҳоуддин Нақшбанд каби Мовароуннаҳр шайхлари 
Жунайд Бағдодийнинг йўлини маъқуллаганлар. Аммо уларнинг 
бирортаси Боязид Бистомий йўлига нафрат билдирган эмас.

Ҳазрати Кубро тариқатининг ўзига хос жиҳатлари у кишининг 
дунёқарашида ҳам, амалий ишларида ҳам кўзга ташланади. Аввало, 
шуни айтиш лозимки, Шайх Нажмиддин Кубро улкан ориф инсон 
сифатида кишиларнинг руҳияти, руҳ хислатларини чуқур ўрганган. 
Руҳшунос Нажмидлин фикрига кўра, инсон «олами Суғро», яъни 
кичик олам бўлиб, унда «олами Кубро»нинг, яъни катта оламнинг 
барча хусусиятлари мужассамдир. Шайх Нажмиддин Кубро дей- 
диким, инсон тараққий этиб борса, у Аллоҳнинг «Раҳим» ва «Раҳ- 
мон* сифатларидан бошқа барча сифатларини эгаллай олади. 
Илоҳий сифатлар поғонама-поғона осмоний-кайҳоний оламларда 
жойлашган экан, инсон ҳам камолот зиналаридан кўтарилиб, шу 
даражаларни эгаллай олади. Бироқ бу йўлда унга пири комил 
раҳнамолик қилиши керак. Пир қаттиқ ва қатьий низомлар билан 
солик — муридни ўз иродасига итоат эттириб, белгиланган йўлдан 
олиб боради. Солик зикру хилват, муроқаба ва мушоҳада чоғида 
ҳар хил ҳолатларни бошидан ўтказапи, кўнглида турли фикрлар, 
туйғулар пайдо бўлади. Ш унинг учун агар пир унга раҳбарлик 
қилмаса, мурид нотўғри, шайтоний йўлга кириши ҳеч гап эмас. 
Зеро, илҳом Раҳмондан ҳам, шайтондан ҳам бўлиши ёки жисмдан, 
ёхуд руҳдан ҳосил бўлиши мумкин экан.

Нажмиддин Кубро руҳоний кечинмалар, нозик ҳолатларни 
пухта билганидан, шунга мувофиқ «латоиф» назариясини ишлаб 
чиқади. Бу наэарияга биноан, инсон руҳи кўзга кўринмас бир 
латиф марказлардан иборат. Бу онг ва туйғу, руҳ ва жисм орасидаги 
бир нарса. У шундай нозикки, уни илғаб олиш ҳам мушкул. Аммо 
инсон ҳаётида бу «латиф» марказларнинг аҳамияти катта. Сўфий 
айнан шу марказларни яллиғлантириб, ўткирлаштириб бориши 
ва илғаб олиши даркор. Ана шу «латоиф» инсоннинг илоҳий 
хислатидир. Сўфий риёзатлар, машқлар давомида бу латоифни

27 — Тасаввуф 417

www.ziyouz.com kutubxonasi



турли ҳолатларнинг ўзгариши, ранглар ва шаклларнинг алмаши- 
ниши тарзида тасаввур қилади. Нажмиддин Кубро назарида нуқта, 
доғ ва доира мурид руҳий ҳолатлари ўзгаришила муҳим хизмат 
қилади. Доира — фалак доираларининг айланиш и, доғ — дунё 
тимсоли ва нуқта — ваҳдатдир. Доира лоимий айланишда, у доғни 
ҳам ўз ичига олади. Аммо булар марказга томон, яъни, Нуқга 
сари интилади. Нуқта моҳиятини англаш орқали Аллоҳ оламини 
идрок этса бўлади.

Мурид руҳи, шунингдек, ҳаяжонлар, ҳайратлар ичра турли 
рангларга ҳам дучор бўлади. Ҳалиги доира, доғ ва нуқга айланиши 
ва алмаш иниш и ранглар алмаш иниш ини ҳам қамраб олади: 
руҳнинг ҳислар босқичидаги тараққиёти қора рангда, кейин 
қизғиш рангда кечади. Сўнгра яшил ранг кўриниб, илоҳий олам- 
нинг яқинлигидан далолат беради

Шундай қилиб, ранглар сўфий руҳий ҳолатлари, Аллоҳ томон 
сафаридаги даража-босқичларини билдириб туради. Рангларнинг 
хилма-хиллиги ва алмашиниб туриши соликнинг аҳволини, шуу- 
рий кечинмалари давом этаётганини ифодалаб, у ҳали тапаввун, 
яъни ботиний — тафаккурий кечинма-ўйларнинг алғов-дапғовида 
турли-туманлигини англатади. Руҳнинг рангдан-рангга кўчиши 
ривожланишдан нишонадир. Ушбу жараён охир-оқибатда ранг- 
сиэлик ҳолатига, яъни тамкинга олиб келади. «Тамкин» ҳолатига 
кирган сўфий «талаввун»дан (ранг-барангликдан) қутулиб, ваҳдат 
оламига қўшилган бўлади. Чунончи, зангори ранг соликнинг тавба 
қилиб, тариқатга қадам қўйганида кўринади. Бу ҳолатда у шариат 
доирасида бўлади, мантиқий-далилий билишдан ҳали қутулмаган, 
ҳали кўнглида дунёвий ҳаваслар майли ҳукмрондир. Бундан кейин 
тариқат бошланали. Солик қалбида муҳаббат қўзғалади, у Аллоҳ 
ёди билан яшайли ва бу сариқ рангга тўғри келади. Қиэил рангла 
соликнинг руҳи вужуддан ажрала бошлагани, маърифатга яқин- 
лашгани, маънавий моҳиятлар оламини англагани маълум қили- 
нади. Аммо бу босқич ҳали ҳирс қутқусидан халос бўлмаган бир 
ҳолатдир. Сўнгра оқ  ранг кўринадики, бу юракнинг покланишига 
ишорадир ва ҳақиқатни англаш бошланади. Ҳақиқат оламидан 
хабардар бўлиб, тавҳид ҳолатини бошидан кечиради. Шундан кейин 
яшил ранг келади. Яшил ранг валийликдан нишона. У сирларнинг 
сирига, ғайбга ошноликни билдиради на соликнинг асл моҳият- 
ларга етишаётганини ҳам англатиши мумкин, мазкур ранглар 
соликнинг Аллоҳ томон ва Аллоҳ билан руҳий сафарларини 
англатган бўлса, олтинчи ранг — қора ранг Аллоҳдан халқ сари 
сафарини билдириб, канз ул-асрор — сирлар хазинасини эгалла- 
шини ва ҳайратга ғарқ бўлишини ифодалайди. Ҳайратдаги руҳ 
шариатнинг мағзи — ҳикматини бошқатдан идрок этиб, қоронғи 
бир доғ рангига ўралади. Ва, ниҳоят, солик руҳи яна Аллоҳ ҳузурида

418

www.ziyouz.com kutubxonasi



пайло бўлади У қора рангдан қутулиб, рангсизлик ҳолатига киради. 
Зоти кулл даражасини эгаллаган солик якранглик ҳолатида мақ- 
садига эришади.

Кўринадики, Нажмиддин Кубродаги ранглар ва уларнинг 
маънолари кейинги вақтларда тасаввуф назариётчилари таъриф- 
лаган рангларнинг шарҳидан фарқ қилади. У етти ранг хислатини 
етги тушунчага мослаб тушунтирган. Унингча, оқ ранг — Исломни, 
сариқ ранг — имонни, зангори ранг — эҳсонни, яшил ранг — 
итминонни (ишончни), кўк р ан г— иқонни (тўлиқ ишонч), қизил 
ранг — ирфонни, қора ранг — ҳаяжонни (ҳайратни) англатади. 
Солик руҳи ҳолатларини, қайси ранг кўз олдида намоён бўлаёт- 
ганини пирига айтиб туриши керак. Пир шунга қараб муриднинг 
қайси босқичда турганини билиб, унга янги вазифалар юклайли. 
Хоразмлик шайхла ранглар оқ. сариқ, зангори, яшил, кўк, қизил, 
қора тартибида келтирилган. Яъни оқдан бошланиб, қора билан 
якунланади. Нажмиддин Кубро солик эътиқоди ва имонига кўп 
эътибор берган. Ш унинг учун у имон, итминон, иқон (ишонч) 
сўаларини қайта-қайта таъкидлайди. Аммо қора ранг таърифида 
ўхшашлик мавжуд. Нажмиддинда бўлганидай, кейинги сўфийлар 
ҳам қора рангни ҳайрат белгиси ҳисоблаб, руҳнинг фанога ғарқ 
ҳолати рамзи сифатида кўрсатганлар.

Хуллас, Нажмиддин Кубронинг ранглар ва шақплар билан 
боғлиқ руҳи, психологик тажрибалари кейинги сўфийлар томони- 
дан ривожлантирилган. (Айтиш ўринлики, инсон руҳи билан 
боғлиқ бу манзара ва ҳолатлар Оврупода XX аср бўсағасида кенг 
ўрганилиб, янги билимларнинг вужудга келишига сабаб бўлди. 
Чунончи, Кафка, Ш опенгауэр, Фрейд фалсафасида парапси- 
хология асосий ўринни эгаллайди. Шу каби «онгсизлик онги» 
ёки «бехудлик онги» деган оқим ҳам пайдо бўлиб, инсон ҳис- 
ларидан, ақлидан таш қари бир куч борлиги ва у одамнинг 
бехудпиги даврида бир илҳом билан қўлга кириши мумкинлиги 
исботланди. Инсон қобилиятининг бу мўъжизалари неча асрлар 
олдин сўфийлар тарафидан валийлик, каромат тушунчалари 
орқали баён этилган эди. Тангри Таоло инсонга шундай қудратлар 
берган экан, нега инсоннинг ўзи Унга иш онмасин, Уни тан 
олмасин, ахир!)

Шайх Нажмиддин Кубро хонақоҳда мурид тарбиялашнинг ўзига 
хос усулларини ишлаб чиқали, ўнта талаб асосида тариқат манзил- 
ларини босиб ўтиш ва покланиб, маърифатга эришиш йўллари 
борлигини кўрсатади. «Рисола ат-туруқ» («Тариқатлар рисоласи» 
ва «Ал-Усул ал-ашара» («Ўнта усул») номли китобларида сўфийлар 
тарбиясида қуйидаги ўнта талабнинг муҳимлиги қайд этилади: 
Тавба, Зуҳд, Таваккул, Қаноат, Узлат, Зикр, Таважжуҳ, Сабр, 
Муроқаба, Ризо.

419

www.ziyouz.com kutubxonasi



ТАВБА — барча амалларнинг боши. Ўз гуноҳдарини англаб, 
Аллоҳтаоло олдида тавба қипган ва бундан кейинги ҳаётини фақат 
илоҳий эзгулик ва хайрга бағишлашга аҳд қилган одамгина 
тариқатга кира олади. Тавба қилган одам бир ҳает тарзини тарк 
этиб, иккинчисига ўтади, хулқу хўйини, ахлоқини ўзгартира 
бошлайди, ўэини англаш сари сафарга чиқади.

ЗУҲД — тақво, парҳеэ демак. Зеро, тавба қилган киши энди 
ҳаромдан ҳазар қилиб, ҳалолликка юз тутиши, Аллоҳдан қўрқиб, 
Аллоҳ ман этган ишларни қилмаслиги лозим.

ТАВАККУЛ — ўз амаллари, фикри ва ишларида ёлғиэ Аллоҳга 
суяниш демак. Ризқни Аллоҳ беради, инсон такдирини Аллоҳ 
белгилайди ва инсон амаллари ҳам Аллоҳ иродаси доирасида 
бўлиши керак. Чунки яхшилик ва ёмонлик, тўқлик ва очлик, 
бойлик ва камбағаллик ҳам Аллоҳдандир. Аллоҳ бизни тоат- 
ибодатга чорлайди, инсонлигимизни эслатиб туради. Аммо инсон 
буюк зарурият ичрадир. Унинг фаолияти, ижоди ва қудрати шу 
Илоҳий заруриятдан ташқарига чиқиб кетолмайди. Инсон буни 
англамоғи лозим. Чунки инсон барча мавжудот каби фонийдир, у 
абадий эмас. Абадий фақат Аллоҳнинг ўзи, агар инсон абадиятни 
хоҳпаса, Аллоҳ сари интилсин, Поклик оламига қараб, камол 
касб этсин.

ҚАНОАТ — камолотнинг энг мақбул йўли ҳисобланади. Модо- 
мики инсон фаришта билан ҳайвон орасила турувчи махлуқ экан, 
унда руҳ ва жисм кураши муқаррар бўлиб, камолот ана шу жисм 
тапабларини енга бориш ва руҳ тапабларини кўпайтириш билан 
қўлга киради. Қаноат инсрнни инсон қилади, маънавият безаги 
билан безатади.

УЗЛАТ — тасаввуф таълимотига кўра инсоннинг руҳи, агар у 
локпаниш ига мойил бўлса, табиий равиш да яккаланиш  ва 
гўшанишин бўлишни талаб қилади. Инсон руҳи тажрил (ажралиш) 
ва тафрид (ёлғизланиш ) босқичларини босиб ўтмаса, мутлақ 
покланмайди. Узлат — сўфийларнинг чилла ўтиришлари, хилват- 
лари билан амалга оширилган.

ТАВАЖЖУҲ — кураш, ўзи билан ўзининг кураши. Солик ҳамма 
вақг Яратганга юзланиб, Ундан мадад сўраб, Унга сари қалбан 
интилмоғи даркор.

САБР — соликнинг эътиқоди, ниятини синаш. Ҳақ йўли оғир 
ва мушкул йўл, Унинг азобу изтиробига чидаган кишиларгина 
мақсадга эришади. Тариқат йўловчиси сабр манзилидан ўтса, ажиб 
бир руҳий довондан ўтган, янги куч-қудрат топган бўлади.

МУРОҚАБА — кузатиш, тафаккур-ш уурга берилиш демак. 
Тавба-тазарру қилиб, эикру тоат, сабру садоқат билан ўзининг 
маърифатини ошириб борган солик, бора-бора осойишта бир ҳолга 
келади, Аллоҳ дийдори ёдида тафаккурга ғарқ бўлади, оламларни

420

www.ziyouz.com kutubxonasi



руҳан сайр қилиб чиқади, кўз олдига ҲАҚ ТАОЛО жамоли ва 
Пайғамбар сиймосини келтира олади Руҳи тўлишиб, тасаввур ва 
тахайюли кенгаяди, ғайб асрори эшиклари юзага очилади.

ЗИКР — сўфий одам ҳар ерда, ҳар доим Аллоҳнинг исмларини 
тилидан қўймаслиги керак, калималарни, дуоларни мунтазам 
такрорлаб туриши билан қалбга Аллоҳ таоло сифатлари ва Зоти 
жойланали. Аллоҳ нури порлай бошлайди.

РИЗО — солик Аллоҳ қудратини, илмини чуқур ҳис қилган 
ҳолда, ўзини буткул Унинг иродасига топширади ва Аллоҳ олами 
билан ҳузурлана бошлайди. Ҳақ унга ва у Ҳаққд яқинлашади

Нажмидаин Кубронинг «Ал-Усул ал-ашара» рисоласи теран 
фапсафий асар бўлиб, XIII аср фалсафий йўналишларига кучли 
таъсир этган, деган фикрлар бор. Умуман, XIII аср тасаввуфнинг 
фалсафийлашув давридир. Бир асрнинг ўзида бир нечта буюк 
файласуф шайхлар етишиб чиқиб, ажойиб асарлар ёздилар ва 
Ш арқ тафаккурини бир поғона юқори кўтардилар. Нажмиддин 
Кубро, Ибн ал-Арабий, Фаридиддин Аттор, Жалолиддин Румий, 
Азизиддин Насафий деярли замондош мутафаккирлар эдилар, 
уларнинг ҳар бири тасаввуф ва фалсафани қўшишда алоҳида 
хизмат кўрсатди ва Ҳаким ат-Термизий, Имом Ғаззолий бошлаган 
ишни ривожлантирди.

Нажмиддин Кубронинг тасаввуф тарихидаги яна бир хизмат- 
лари — жавонмардлик ғояларини тариқатга жорий этиш бўлди. 
Аслида, бу иш ҳам илгари бўлган, чунончи, Абу Саид Абул Хайр 
(XI аср) саховат ва мардликни сўфийнинг сифатларидан ҳисоб- 
лайди. Бироқ Нажмиддин бу қарашни сўфийлар ҳаётига яна ҳдм 
изчилроқ сингдириб юборди. Натижада, мардлик ва поклик, 
қаҳрамонлик ва фидойилик, маърифат ва жисмоний-руҳий қудрат 
бирлаштирилди, инсон камолотида ахлоқий юксаклик, ватанпар- 
варлик ғоялари қўшилиб ифодапанди.

Кароматлари

Каромат кўрсатиш, ғайб асроридан огоҳлик, хориқулодда 
ҳолатларни намоён қилиш машойих ва авлиёларнинг хислатидир. 
Маноқиб китобларида бунга катта эътибор берилади. «Тазкират- 
ул авлиёи туркий» китобининг муаллифи Муҳаммад Сиддиқ 
Рушлий ёзади: «Саҳоба ва тобиин ва табаа тобеин ва салафи 
солиҳиндин қарнан баъла қдрин каромат ва хавориқи одотлар зоҳир 
бўлубдурки, тил била тақдир ва қалам бирла таҳрир қилмоқ била 
тугамайдур*. Аввало шуки, авлиёлар суҳбатининг ўзи айни каромат, 
чунки улар суҳбатидан файзёб бўлган киши ўзини ўзга оламда 
ҳис этади, бир илоҳий қудрат билан тубанликдан юксаклик сари 
кўтарилади, мартаба-мақомга эришади.

421

www.ziyouz.com kutubxonasi



Кишики бир нафас марлони Ҳақнинг суҳбатин олғай,
Эрур беҳроқки юз йиллик ибодат бериё топқай

«Каромати авлиёуллоҳ ҳакдур ва асру замонла авлиёуллоҳ нури 
валоятларидан олам холи бўлмағай», — деб таъкидлайди Муҳаммад 
Сиддиқ Рушдий. Воқеан, шундай ҳам: авлиёлар — эзгулик посбони, 
эзгулик эса енгилмасдир

Шайх Нажмиддин Кубро ҳазратлари эса каромат кўрсатиш 
ва хориқулодда хислатлари билан машҳур бўлган. Ул зотни 
беҳудага «валийтарош» демаганлар. Зеро, валийларни тарбиялаб 
етиштириш учун ўзи валийлар пешвоси бўлиши керак. Шуни 
айтиш лозимки, кароматларнинг тури ҳам кўп, чунончи: қувваи 
назар. қунваи нафас, қувваи дил орқали бошқаларга таъсир этиш, 
воқеаларни оллиндан тушда кўриш  ёки ўнгда ҳам бўлажак 
ишларни оддиндан сезиш, руҳан оламларни сайр қилиб қайтиш 
ва ҳоказо.

Нажмиддин Куброла кароматнинг кўринишлари кўп. Ул зот 
ҳам ўткир нафаси, ҳам назари ва ҳам суҳбати — сўзи билан қалб- 
ларга ғулғула сола олган. Жомийнинг «Нафаҳот ул-унс* асарида 
Кубро каромату ҳолатларилан бир неча мисол ва ривоятлар келти- 
рилган. Шулардан баъзиларини қуйида келтириб ўтамиз.

Назариинг ўткирлиги. Ш айхнинг қалбида илоҳий илҳом — 
«ғалаботи важд» қўзғалганда, унинг назари кимга тушса, валийлик 
хислатига эга бўлар экан. Чунончи, бир кун Нажмиддин Кубро 
шундай ҳолатда эканликларида, хонақоҳга бир савдогар томоша 
учун кириб келади. Шайхнинг назари мубораки савдогарга тушади 
ва савдогарнинг қолати ўзгариб, ўз касбидан воз кечади, қалбида 
валилик нури пайдо бўлади. Шайх ҳазратлари унга қараб: энди 
юртингга бориб, тариқатни эл орасига ей, чунки сен насиба 
топдинг, дея башорат этадилар.

Бир кун Шайх Нажмиддин муридлари билан ўтирган эди. 
Осмонда бир қарчиғай саъвани қувиб борарди. Ш айхнинг назари 
саъвага тушди ва шу заҳоти саъва журъатланиб орқасига қайтди 
ва қарчиғайга ташланиб, уни енгди ҳамда тутиб келтириб, Шайх 
оёғи остига ташлади.

Бир кун муридлари билан суҳбат асносила гап асҳоби қаҳф 
билан ғорга кириб, жаннатий бўлган ит ҳақида борарди. Саъдиддин 
Ҳамавий дедики: «Оё бу замонда андоқ киши бўлғайким суҳбати 
итга асар қилғай?» Алишер Навоий «Насойим-ул муҳаббат» асарида 
ёзадиким, шайх Нажмиддин Кубро бу сўзни эшитгандан кейин 
«каромат нури била маълум қилдилар ва қўпиб хонақоҳ эшигига 
бориб турдилар». Шу пайт бир ит кириб келди. Ш айхнинг назари 
ул итга тушди. Ит ўэга итлардан ажралиб «мутаҳаййир ва бехуд 
бўлуб» бошини ерга суртар эди. Бошқа итлар уни тавоф қилгандай

422

www.ziyouz.com kutubxonasi



атрофида юрардилар. Ит хонақоҳцан кетмади на охири шу ерда 
ўлли. Ҳазрати Шайх уни одамлардай ювиб, дафн этдилар.

Воқеаларни олднндан кўриш. Бир кун Нажмиддин Кубронинг 
суюкли муриди Маждиддин Бағдодий дарвешлар билан утирган 
эди. Унда бехудлик ҳолати юз берди, дарвешларга қараб деди: биз 
ўрдак тухумлари эдик, шайхимиз Нажмиддин товуқ эди, бизни 
очди, биз дарёга қараб йўл олдик, у эса қирғоқда қолди. Бу гап 
Нажмиддин Кубронинг қулоғига етганда, у хафа бўлди ва Маждид- 
динни қарғаб, «ва ўша сувда ғарқ бўлиб ўл», деди. Дарҳақиқат, 
кўп ўтмай бир сабаб билан Муҳаммад Хоразмшоҳ Маждиддинга 
ғазаб қилиб, уни Амударёга чўктириб ўлдирди Бу воқеадан хабар 
топган Нажмиддин яна баттарроқ ранжийди. Энди у Хоразмшоҳ- 
нинг ҳалокатидан, Чингизнинг босиб келиши ва обод шаҳарларни 
вайрон қилишидан башорат беради. Муҳаммад Хоразмшоҳ олам 
жаҳон туҳфа билан Шайх олдига кечирим сўраб келади, бошини 
оёғига қўяди. Аммо Ш айхунга шафқат қилмайди: «Энди кеч бўлди, 
фарзандим Маждиддин қони жамики эл-авлодинг, молу мул- 
кингни берганингда ҳам ювилманди, қонни қон ювади», — деб 
жавоб беради. Бу кароматлар тезда содир бўлди — Хоразм ўт ичида 
қолди.

Муроқаба йўли билан ўзига мурнл танлаш. Бир кун Нажмиддин 
Кубро муриди Бобо Камол Жандийга бир хирқа бериб, деди: 
«Буни олиб Туркистон диёрига боргин, у ерда муфтий Мавлоно 
Ш амсиддиннинг Аҳмади Мавлоно деган фарзанди бор, ўшанга 
кийдиргин ва уни бизнинг ҳузуримизга олиб келгин». Бобо Камол 
хирқани олиб Туркистонга жўнайди ва Аҳмади М авлонони топиб 
олиб келади. Аҳмади М авлононинг отаси: бу ўғлим нимжон, 
каттасини олиб боринг, у бақувватроқ, деб айтади. Лекин Бобо 
Камол Шайх Нажмидаин тайинлатани учун айнан кичик ўғлини 
олиб келади. Аҳмади Мавлоно дарҳақиқат ҳам катта ихлос билан 
шариату тариқат илмларини ўзлаштириб, тезда истеъдоди намоён 
бўлади ва ҳатто ўз акасини ҳам кейинчалик тарбиялайди. Бу Шайх 
Нажмиддиннинг одамларни ғойибона танишига бир мисол, холос. 
Яна бир воқеа: Аҳмад Яссавий хонақоҳида юрган Айнуззамон 
Ж амолиддин Гейли деган одам Нажмиддин Кубро овозасини 
эшитиб, Туркистондан Хоразмга йўл олали. Бир қанча китобларни 
ўзи билан бирга олиб келган эди. Хоразмга яқинлашганда, кечаси 
туш кўради. Тушида Нажмиддин унга қараб дейди: «Эй Гейли, 
орқангдаги юкингни ташла!» Уйғонгандан кейин, фикр қилиб, 
бу гап китобларга ишора бўлса керак, деб китобларни Жайҳун 
сувига улоқтиради. Гейли Нажмиддин билан келиб учрашган 
заҳоти Ш айх унга қараб дейди: «Агар ул юкингни ташламага- 
нингда, келиш инг бефойда эди». чунки сўфий илми китобда 
эмас, балки қалбидадир.

423

www.ziyouz.com kutubxonasi



Энди келтирилган ривоятларнинг хусусиятлари, талқинига 
келсак, аввало шуни айтиш керакки, уларни икки гуруҳга ажратиш 
мумкин: биринчи гуруҳ ривоятлар Шайхнинг ўзгаларга таъсир этиш 
қобилиятини, «қувваи назари» зўрлигини кўрсатса, иккинчи хил- 
лари унинг башорат этиш қобилиятидан далолат беради. Шу ўринда 
бир изоҳ лозимки, одатда биз ривоят леганда халқ тўқиган, аслида 
бўлмаган воқеаларни англайдиган бўлиб қолганмиз. Аслида эса, 
ривоятлар оғиздан оғизга ўтиб келган ҳақиқатлардир. Юқорида 
келтирганимиз воқеалар ҳам ҳақиқатан содир бўлган, бунга тари- 
хий шахслар гувоҳ. Умуман, қайд этганимиздай, одамнинг одам 
руҳи ва фикрига таъсири бўлишини ҳозирги фан ҳам исботлаб 
турибди. Ш унинг учун саъванинг Шайх назаридан қувват топиб, 
ўз душмани қарчиғайни тутиб келтириш ига ва савдогарнинг 
валийлик топишига билкулл ишониш керак. Нажмиддин Кубродай 
«валийтарош» улуғ шайхнинг назарлари тупроқни кимё қилғувчи- 
ки, Аллоҳ бу инсонга шундай қудрат ато этган эди. Энди шундай 
савол туғилади: хўш, Нажмиддин Куброда шунақа қувватлан- 
тирувчи илоҳий қудрат бор экан, нега Хоразм лашкарига шундай 
муборак назарини ташламади, нега дуо билан ваҳший Чингиз 
босқинини қайтариб қололмади?

Бизда туғилган ушбу савол ўша пайтларда ҳам одамларда 
туғилган экан. Ш айхнинг муридларидан баъзиси унга қараб, 
деганлар: «На бўлғайким, ҳазрати Шайх бир дуо қилсалар, шояд 
бу бало мусулмонлар бошидан кўтарилса?» Шайх Нажмиддин 
Кубро жавоб берадилар: «Бу қаэои мубрам — ўзгармас қаэодир, 
уни дуо билан даф қилиб бўлмайди... Бу Парвардигорнинг гуноҳкор 
бандаларига юборган азим жазосидир».

Шундан кейин ҳазрати Шайх муридларига жавоб бериб, ўзи 
лаънати мўғул лаш карига қарши жангга киради ва шаҳид бў- 
лади...

Нажмиддин Кубро, воқеан, енгилдимикин? Мўғуллар Хоразм- 
ни ва бошқа обод шаҳарларимизни босиб олиб, кўз кўрмаган, 
қулоқ эшитмаган ваҳшийликларни қилдилар, маърифат ва мада- 
ниятимиз обидалари яксон бўлди, ёнлирилди, вайрон этилди. 
Лекин халқимиэ бу маданиятни янгидан тиклади, мўғул ваҳшийла- 
рилан бора-бора нишон ҳам қолмади — улар бутунлай маҳаллий 
халққа сингишиб, Исломни қабул этиб, ваҳшийлик ботқоғидан 
қутулиб, исломий ёруғликка кўтарилдилар ва, ҳатто, баъзилари 
кейинчалик исломий маърифат ҳомийлари бўлиб майдонга чиқ- 
дилар. Шундай экан, Шайх Нажмиддин ва унинг халқи енгилгани 
йўқ, мўғул лашкари енгилди — у йўқ бўлди. Бу асл маърифатнинг 
қудратига, тараққиётнинг ўлмаслигига мисолдир. Ш унинг учун 
Шайхнинг «қувваи назари»ни маърифат қудрати, ўлмас маънавият 
қудрати, деб билиш керак.

424

www.ziyouz.com kutubxonasi



Халқ буни жуда ноэик англаган. Халқ ривоятига кўра, мўғул 
лашкари Хулогу сардорлигида Хоразм устига етиб келганда кеч 
кириб қолади. Хулогу лашкарига дам бериб, шаҳарни эрталаб 
оламиз, дейди Лекин эртага мўғуллар уйқудан уйғонганда Хоразм, 
яъни Урганж йўқ эди — ҳайвонлар ва қушларнинг овози эшити- 
ларди-ю, бироқ оламлар кўринмас эди. Мўғуллар хайрон бўлиб 
турганда, уларнинг мулласи, «туслик аллома» бундай дейди: 
«Хоразмни фақат хоразмлик кўра олади, шунинг учун қаерла бўлса 
ҳам бир хоразмликни топиб келинглар». Бир балиқчини дарё 
қирғоғидан тутиб келтирадилар. Балиқчи дейди: «Хоразмни Шайх 
Нажмиддин яширган». Хулогу балиқчини Шайх олдига юбориб, 
унга Хоразмдан чиқиб кетишни маслаҳат беради. Аммо Шайх рози 
бўлмайди. «Мен бу ерда ўзимнинг энг бахтли кунларимни ўтказдим, 
шаҳар бошига фалокат тушганда, уни ташлаб кетиш пасткашлик- 
дир».

Шунда «туслик аллома» Хулогуга отларга эгарни тескари уриб, 
шаҳар томон силжишни маслаҳат беради. Бу орада айғоқчилар 
султон Хоразмшоҳга Нажмиддин устидан ғийбат қиладилар, у 
душман билан мулоқот қилмоқда, дейдилар. Султон Шайхлан хафа 
бўлади ва мўғуллар билан учрашишни унга манъ этади. Султон 
киш илари отларнинг тескари эгарланганини кўриб мўғуллар 
орқаларига қараб кетмоқдалар, деган хулосага келадилар ва буни 
султонга айтадилар. Шунда султон шаҳар дарвозаси олдига келиб, 
Нажмиддинлан: «Оёғингизни дарвозадан олинг*, — деб буюради. 
Чунки Ш айхнинг узатилган оёғи шаҳарни душман кўзига кўрин- 
майдиган қилиб қўйган эди. Нажмиддин аввалига кўнмайди, бироқ 
қараса мўғул лашкари олдила Хизр келяпти. «Бу не ҳол?» деб 
сўрайди Шайх Хизрдан. «Бу тақдир ҳукми ва мен Сизни қутқаришга 
келдим», — деб жавоб беради Хизр. Шундан кейин Шайх оёғини 
йиғиштирали ва Хораэм кўзга кўринадиган бўлади ва душманлар 
уни эгаллаб, вайрон этадилар...

Иккинчи гуруҳ ривоятлар ҳам аслида Ш айхнинг мўғулларга 
ва султон Хоразмшоҳга муносабатига бағишланган. Бу ривоят- 
ларнинг замирида ноҳақ қон тўкиш, фисқу фасод, Исломнинг 
буэилиши, маънавиятсизлик кофирларнинг ғалабасини таъмин- 
лади, ноҳақлик бутун мамлакат учун ҳалокатли оқибатга олиб 
келди, деган ғоя ётади. Шайх Мажлиддин Бағдодий билан боғлиқ 
ривоятда кичкина бир ишора борки, у Нажмиддин эътиқодита

I тегишлидир. Бу ишора юқорида келтирилган ўрдак тухуми ва товуқ
ҳақидаги гапдир. Нажмидяинни шогирди Мажлиддин товуққа 
ўхшатади ва ўзини ўрдакка. Нега, нима демоқчи бу билан? 
Демоқчики, Нажмиддин сукрани, яъни бехудлик наэариясини, 
ботиний билишни, фано филлоҳни буткул қабул қилган эмас, у 
ақлий билим тарафлори бўлиб қолли. Маждиддин эса Бобо Фараж

425

I
www.ziyouz.com kutubxonasi



каби, Боязид Бистомий каби, илоҳий оламга ғарқ бўлиб кетиш 
маслагида эди.

Бобо Камол Жандий билан боғлиқ ривоят эса, Шайх Нажмид- 
дин Кубронинг истеъдодлар тарбиясига нақадар аҳамият бериши, 
сўфийлик истеъдоди бор кишиларни ғойибона таниб, уз атрофига 
жамлаш ва ишончли мураббийларгатопшириб, Ҳ ақилмини иложи 
борича кўпроқ қалбларга жойлаш учун курашганидан ларак беради.

Улуғ шайхлар ана шундай улуғ маърифатпарвар кишилар 
бўлганлар.

Муридлари

Нажмиддин Кубронинг мурцдлари кўп бўлган. Эрон, Ўрта Осиё, 
Арабистон, Кавказ, Шому Ироқнинг турли жойларидан келиб, 
улуғ Ш айх маърифатидан баҳраманд бўлганлар, суҳбатларида 
иштирок этганлар. Дейдиларким, мўғуллар истилоси арафасида 
Шайхнинг муридлари тўрт юзшан ортиқ эди. Аммо улар орасида 
номлари тарихяа қолган, ўзлари ҳам катта шайх даражасига кў- 
тарилган бир неча кишилар бор.

Булар: шайх Мажлидлин Бағдодий, шайх Саълидлин Ҳамавий, 
шайх Сайфиддин Бохарзий, шайх Айн уз-замон Жамолиддин 
Гейли, шайх Бобо Камол Жандий, шайх Нажмиддин Розий Доя, 
шайх Розиддин Али Лоло, шайх Жамолиддин Аҳмад Журфоний 
ва бошқалар. Бундан ташқари, шайх Нуриддин Абдураҳмон Исфа- 
роиний, Абул М акорим Рукниддин Адоуддавла, Аҳмад ибн 
Муҳаммад Биёбоний ҳам бевосита бўлмаса-да, бироқ нисба бўйича 
Нажмиддин Кубро муридларидирлар. Номлари тилга олинган 
шайхларнинг ҳар бири тасаввуф тарихида ўз мавқеига эга, кўплари 
янги равия ва силсилани асослаганлар. Лекин уларнинг ҳаммаси 
кубравия тариқатининг давомчилари ҳисобланадилар.

Кубравия тариқати фақат Монароуннаҳр шаҳарларига эмас, 
балки Эрон, М иср, И роқ ва Афғонистонга ҳам кириб борган. 
Айниқса, Ҳинлистонда кубравия тарафдорлари кўпдир. Кубра- 
виядан фирдавсия, нурия, рукния, ҳамадония, иғтишошия, нурбах- 
шия каби тоифалар ўсиб чиққан. Фирдавсия тоифасини Ҳиндис- 
тонла Балриддин Фирлавсий асослаган, курия тоифаси Бағдодда 
Нуриддин Абдураҳмон тарафидан, рукния тоифаси Рукниддин 
Алоуддавла томонидан, иғгишошия Хуросонла Исҳоқ Хутталоний 
Нурбахш тарафидан асосланган.

Шундай қилиб, хоразмлик буюк шайхнинг тариқати бутун 
Шарққа тарқалди, унинг истеъдодли муридлари донишманллик, 
исломий ҳикмат ва инсоний поклик, илоҳий маърифат ғояларини 
турли миллат ва элатлар орасига ёйдилар, исломнинг шуҳратига 
шуҳрат қўшдилар.

426

www.ziyouz.com kutubxonasi



Бадиий ижоди

Нажмиддин Кубро аксар суфий шайхлар каби рубоий ёзиш 
билан шуғулланган. Унинг рубоийлари шайхнинг қарашлари, ички 
дунёси, ботиний кечинмаларини билиб олишимизда ёрдам беради. 
Ҳар ҳолда, бадиий ижод кишининг қалби ва руҳини ёрқинроқ 
акс эттиради. Шайх рубоийлари ичида нафсни мазаммат этув- 
чилари, илоҳий маърифат асрорининг кашфидан хурсандликни 
ифодаловчилари, дарвеш кечинмаларини, сўфиёна дард-ҳаяжон- 
ларини берувчи ва умуман комил инсоннинг қарашларини акс 
эттирувчилар бор.

Чунончи, мана бу рубоийда руҳ хусусияти, борлиқ ва йўкдик 
тушунчалари бадиий йўсинда талқин этилади:

Чун нест зи ҳар чи нест жуз бод ба даст,
Чун ҳаст ба ҳар чи ҳаст нуқсону шикаст 
Пиндор ,ки ҳаст ҳар чи дар олам нест,
Ангор, ки нест ҳар чи дар олам ҳаст.

(Модомики, ҳар бир йўқ нарсадан шамол каби қўлда ҳеч нарса 
қолмас экан, ҳар бир бор нарсада нуқсон ва смирилиш бор экан, 
сен оламда йўқ нарсаларни бор деб бил ва оламда бор нарсапарни 
йўқ деб ҳисобла).

Бу Аллоҳни ва руҳни ҳақиқий борлиқ деб ҳисобловчи тасаввуф 
таълимотининг ғоясидир. Бизга бор бўлибтуюлган нарсалар аслкда 
йўқдир, чунки улар яралган ва комил эмас, улар ўэгаришда, 
емирилиш ва йўқолишдадир. Йўқ бўлиб туюлган руҳ эмас, худди 
шамол кўринмаганидек кўринмаса-да, аммо бордир ва комилдир 
ва собитдир.

Ақл аз раҳи ту ҳадису афсона барад.
Дар кўйи ту мардуми левона барад.
Ҳар лаҳза чу ман ҳазор дилсўхтаро 
Савдойи ту аз каъба ба бутхона барад.

(Ақл Сенинг йўлингда фақат афсона, ривоят ёки ҳодисалар- 
нигина англай олади. Сенинг кўйингга девона одамларнинг йўли 
олиб боради. Ҳар лаҳзада мен каби минглаб дили куйган ошиқла- 
рингни Сенинг савдонг Каъбадан бутхонага олиб боради).

Илоҳий оламни ақл билан билиш мумкин эмас, ақл фақат 
зоҳирий нарсаларни, ҳодисани билиши мумкин Моҳиятини эса 
«девона» қалб билишга қодир. «Девоналар» — ошиқлар учун Каъба- 
ю бутхона орасида фарқ йўқ. «Бутхона» деганда ошиқлар Аллоҳ 
васлини, илоҳиёт ҳузурини тушунадилар. Ушбу рубоийда ана шу 
ғоялар ифодаланган.

427

www.ziyouz.com kutubxonasi



Мана бу рубоийда эса ваҳаат ул-вужуд фалсафасининг моҳияти 
акс этган:

Дар роҳи талаб расидае мебояд,
Доман эи жаҳон кашидае мебояд,
Биноийи хешро даво кун, зеро-к 
Олам ҳама Ўст, дидае мебояд.

(Талаб йўлида етуклик керак, бунинг учун этакни жаҳондан 
тортиш керак. Ўз кўзларингни даволагин, зеро Бутун олам Удир, 
фақат кўралиган кўэ керак).

Шайх Нажмиддин Кубро сўфий камолоти, тасаввуф талабла- 
рини мана шукдай сатрларда ифодалаб берган. Тариқатда талаб, 
садоқат, ошиқликнинг эарурлиги таъкидланади. Ошиқ одам дардли 
бўлади. Энг буюк дард эса, Худога эришиш, Ҳақни таниш дардидир. 
Бу дард кишини аэобларга солади ва айни вақтда мард қилади:

Чун иш қ ба дил расад, дил дард кунад,
Дарди дили мард мардро мард кунад.
Дар оташи ишқи худ бисўзад в-он гаҳ,
Дўзах зи баройи дигарон сард кунад.

(И ш қ кўнгилга тушгач, кўнгил дардли бўлади. Марднинг қалби- 
даги дард мардни мард қилади. У ўз ишқи оташида ёниб, сўнгра 
бошқалар учун дўэахни совитади).

Шундай — чин сўфийларнинг нияти ўзгалар учун Ҳ ақ муҳаб- 
батини қозониш, дўзахни биҳиштга айлантириш бўлган.

Нажмиддин Кубро инсонни тубанлаштирувчи нафсни дев 
қиёфасида тасвирлайди:

Девест даруни ман, ки пинҳони нест,
Бардоштани сараш ба осони нест.
Иймонаш ҳазор бор талқин кардам,
Он кофирро сари мусулмони нест.

(Нчимда бир дев бор, у яширин эмас. Бошини кўтариши ҳам 
осонлик билан бўлмайли Минг марта имонга келтириб, мусулмон 
қилмоқчи бўлдим, аммо ул кофирда мусулмонликдан нишона йўқ).

Нафс — ғаддор душман ва қатгол кофир. Нафс девининг боши- 
ни янчган киши қаноат мулкининг соҳибқирони бўлиб, поклик 
хаэинасини қўлга кирита олади.

Нажмиддин Кубро рубоийларида фалсафий мушоҳадалар, 
таваккул, тақдир ҳақида, оламнинг тузилиши ҳақида ўйлар акс 
этган. Бу жиҳатдан унинг бир неча рубоийси Умар Хайём рубоий- 
ларига мазмунан ўхшаб кетали ва яна қизиғи шуки, XIV аср 
хоразмлик шоир ва сўфий Паҳлавон Маҳмуд рубоийлари билан 
ҳам оҳангдошлик сеэилади:

428

www.ziyouz.com kutubxonasi



Як дам дили мардонаи фарзонаи мо 
Холи нашавад эи ишқи жононаи мо,
Он дам, ки шароби ошиқи дардонанд,
Дар хуни жигар заданд паймонаи мо.

(Биэнинг фарзона мард дилимиз жонон (Аллоҳ) ишқилан бир 
лаҳза ҳам холи эмас. Ошикдик шарабини тарқатганда, бизнинг 
паймонани жигар қонига ботирдилар).

Ҳа, Аҳмад ибн Умар ал-Хивақий — Абул Жанноб Нажмиддин 
Кубро Аллоҳнинг мана шувдай ошиғи, чин инсонийлик, маърифат 
ва мардлик тимсоли эди. У авлодлар қалбида шундай муқаддас ва 
мўътабар зотлардан бўлиб қолади.

www.ziyouz.com kutubxonasi



ИЛОВА 

Илм хосияти1

Олтмиш ёш умр сарҳадидаги эалворли довондир. Бу қутлуғ ёшни 
қаршилаган инсон йилларни бир-бир сарҳисоб қилиши, маълум ҳаётий 
хулосаларга келиши табиий. Бундай хулосалар муштарийларимиз учун 
ибратли бўлиши шубҳасиздир. Бугунги суҳбатдошимиз ана шу қутлуғ 
ёшга тўлган таниқли олим, таржима ва тасаввуф илмининг 
билимдони, филология фанлари доктори, профессор Нажмиддин 
Комилов.

Яқинда «Езувчи» нашриёти олимнинг «Тасаввуф ёки комил инсон 
ахлоқи», «Маьнавият» нашриёти эса «Комил инсон ҳақида тўрт 
рисола» ва «Тафаккур карвонлари» номли китобларини чоп этди. 
Домла билан халқимизнинг буюк маданий мероси, жумладан, тасаввуф 
ғояларининг бугунги аҳамияти, етук раҳбар кадрлар, баркамол 
ворислар тарбиялаш мавзуларида суҳбатлашар эканмиз, йўл-йўлакай 
олимнинг ҳаётий ва илмий хулосалари, ижодий режалари ҳақида 
ҳам билишга интилдик. Айни пайтда Ўзбекистон Республикаси 
Президенти ҳузуридаги Давлат ва жамият қурилиши академиясида 
«Ўзбекитон давлатчилиги тарихи ва диншунослик» кафедраси мудири 
бўлиб ишлаётган таниқли олим Нажмиддин Комиловни шоирона табъ 
соҳиби сифатида ҳам танишга муяссар бўлдик.

Кўпайсин АЛИЕВА

— Давлат ва жамият рнвожи доимо фан ва маданият, илмий 
тафаккур тараққиёти билан чамбарчас боғлиқ равишда рўй берган. 
Тасаввуф илми тадқиқотчиси сифатида тасанвуф ғояларининг 
жамият ҳаётидаги ўрни ҳақида сўзласангиз...

— Аввало, шуни айтиш керакки, тасаввуф илми, жумладан, 
ўзларини Ҳ ақ аҳли деб билган кишилар ҳам тарих саҳнасида 
тасодифан пайдо бўлган эмас. Уларни ҳаёт талаби, инсоният 
тараққиётининг муайян бир босқичилаги эҳгиёж юзага келтирган.

Ушбу суҳбат «Миллий тикланиш» газетасининг 1997 йил 21 октябрь 6 сонила 
босилган.

430

www.ziyouz.com kutubxonasi



Ха, тасаввуф VIII асрнинг ўрталарида шаклланган ислом олами- 
нинг фалсафий-ирфоний таълимоти сифатида тафаккур тараққиё- 
тининг, ижтимоий-тарихий шароитнинг таъсири, талаби, тақоэоси 
бўлган.

Агар тасаввуфнинг моҳиятига диққат билан назар солсак, 
унда ф алсафа ҳам, ахлоқ ҳам, им он-эътиқод, яъни дин ҳам 
мавжудлигини кўрамиз. Тасаввуф халқимиз маънавиятининг 
ўзак негизидир. Зотан, «маънавият», «маънавий» деган тушун- 
чалар тасаввуф аҳли тушунчаларидир. Тасаввуф дунёни билиш- 
ни, конкрет кундалик ҳаётни, инсоннинг дунё ва коинот, замон 
ва макон, лаҳза ва абадият, ҳодиса ва моҳият ҳақида қараш- 
ларини ўзила мужассамлаштиради. Ш унинг учун ҳам тасаввуфни 
илм-маърифат тараққиётидан ташқарида тасаввур қилиб бўл- 
майди.

Тасаввуф — бу Мутлақ Илоҳни таниш ва севиш илми. Киши 
қалбида илоҳий муҳаббат, эзгуликка, Ҳақ ва ҳақиқатга ишқ қанча 
кучли бўлса, у шунча сўфийлир, демак, пок кўнгил билан бош- 
қапарга ибрат бўладиган, ёлғон ва риёни, зулм ва ноҳақдикни 
ёмон кўрадиган инсондир. Зеро, тасаввуф зоҳирий тоат-ибодатдан 
кўра, расм-русумларни бажаришдан кўра, ботиний тозаликни, 
қалб орқали англаган тавҳидий им он-эътиқодни ва руҳий- 
маънавий камолотни ҳамма нарсадан афзал деб билади. Мен 
тасаввуф ҳақидаги илмий ишлар, мутафаккир шайхлар, улуғ 
ш оирлар асарларини  мутолаа қилар экан м ан , ш унга амин 
бўлдимки, тасаввуф инсоннинг ўз-ўзига қарши исёни, ўзининг 
нуқсон-гуноҳларини англаш, табиий-ҳайвоний хусусиятлари, яъни 
нафсга, жисмга, нафсни парвариш этадиган моддийликка қарши 
кураши экан. Ҳар бир авлиё, сўфий шу жангга кирган қаҳрамондай 
туюлади менга.

Демак, тасаввуф авлиёлар эътиқодидан туғилган илмдир. Биз 
тасаввуфни ўрганмасдан туриб, Ш арқ ф алсаф асини , Аҳмад 
Я ссавий, Н аж миддин Кубро, Баҳоуддин Н ақш бандларнинг 
дунёқараши, таълимотини, сўфиёна адабиётимиэ ғоялари тим- 
солларини билиб ололмаймиз. Лўнда қилиб айтганда, Ислом 
моҳияти, маърифатини англаш, кейинги бир ярим минг йиллик 
маданий тарихимизнинг бебаҳо қадриятларини ўрганиш учун ҳам 
тасаввуф калитдир.

Айрим тадқиқотчилар тасаввуфни, сўфийларни Одам Ато 
замонидан бери бор эди, дейдилар. Бу, бежиз эмас. Чунки 
тасаввуфда Одам Атодан мерос эҳтиёжлар, ғоялар, фикрлар бор. 
Менимча, тасаввуф — одамнинг орзулари билан реал ҳаёт ора- 
сидаги келиш мовчиликлар, қарама-қарш иликларни муросага

431

www.ziyouz.com kutubxonasi



келтириш учун пайдо бўлган фандир. Чунки. умуман одам боласи 
пайдо бўлганидан буён унда бир-бирига зид икки ибтидо мав- 
жуддир. Вужудимизнинг талаблари бизни ҳайвонот оламига, 
табиатга яқинлигимизни эслатса, маънавий баркамоллик истаги 
бизнинг руҳлан иборат эканимиз, илоҳиятга тааллуқлигимиздан 
нишонадир. Бу икки ибтило доимо инсон вужудила зиддиятда бўлиб 
келган. Ана шу қарама-қаршиликлар гирдобидаги инсон табиий 
эҳгиежлар қобиғидан ёриб чиқишга интилади. «Мен инсонман», 
«Мен Илоҳданман», «Мен Руҳцанман», деган фикр бот-бот унинг 
шуурига келади. Бироқ, инсондаги табиий эҳтиёжлар ҳам уни ўэ 
измидан холи бўлишга йўл қўймайди. Шу эҳтиёж талабидан инсон 
модпий неъматлар ишлаб чиқаради, табиий кўпаяди. Инсон тирик 
экан, ана шу ўзаро зид ва айни пайтда бир-бирисиз яшай ол- 
майдиган икки қутб ҳукмила бўлади

Тасаввуф таълимотининг маркаэида Инсон туради, аслида 
буни Инсон руҳияти ҳақидаги фан деса ҳам бўлади. Мутафаккир 
аждодларимизни қизиқтирган асосий масала инсонни унинг ўзига 
англатиш, инсонни тушуниш эди. Инсон ким, унинг буюклиги 
нимада, тубанлаш увининг сабаби-чи? И нсон ўз фаолиятида 
озодми ёки қул, агар қул — банда бўлса, кимга банда, унинг 
эрки нимала-ю  эрксизлиги нимада? И нсонни қандай қилиб 
қугқариш керак? Ушбу саволлар ҳар доим кун тартибида бўлиб 
келган ва шу боис тасаввуф аҳпи ахлоқий тарбияга жуда катга 
аҳамият берган.

Инсон орзуларининг интиҳоси йўқ. Орзусиз ҳаётнинг гўзаллиги 
ҳам, қиймати ҳам сариқ чақачалик эмас. Мана шунинг учун 
тасаввуф аҳли инсонни моддий эҳтиёжлардан ғолиб келишга, 
ўзининг илоҳийлигига қараб бориш , муқаддаслигини ўйлаш, 
улуғлигига муносиб ҳаракатлар қилишга ундаган. Бунинг учун 
вужудни унутиш, фонийлик назарияси, тариқат ғоялари юзага 
келди. Тасаввуф аҳли шу ғоялар асосида инсокда манманликни 
енгиш, одамнинг руҳини чиниқгириш, маънавиятини юксалтириш 
билан М ЕНни кучайтиришга ҳаракат қилган.

Хўш, тасаввуф салбий ҳодисами ёки ижобийми? Баъзилар: 
«Тасаввуф таркидунёчиликка, инсоннинг реал ҳаётдан ажрали- 
шига олиб келди», — дейдилар. Жумладан, коммунистлар тасав- 
вуфни одамларни таркидунёчиликка, гўшанишинликка даъват 
қилганликда айбладилар Уларнинг фикрича, тасаввуф инсонни 
ҳаётдан узоқлаштириш баробарида уни ҳаёт лазэатларидан бебаҳра 
қилади. Ш унинг учун у тараққиётга зид таълимотдир.

М енинг назаримда бу — тасаввуфни ниҳоятда юэаки тушуниш- 
дир. Одамзод қалбидаги орзуларни наэар-писанд қилмаслик,

432

www.ziyouz.com kutubxonasi



инсон руҳиятини назарга илмасликлан келиб чиқади бу фикр. 
Ваҳоланки, тасаввуф ҳеч қачон реалликни, модлийликни инкор 
қилгани йўқ. Аксинча, моддий эҳгиёжлар билангина чегараланиб 
қолмаслик керак, дея таълим берган. Агар сен ҳақиқий инсон 
бўлмай, моддий эҳгиёжлар гирдобида қолиш билангина чегара- 
лансанг, сенда ҳайвоний хислатлар ривож топиб, илоҳийлигинг 
унутилиб боради. Охир-оқибатда сен тубанлашиб кетаверасан, 
дейди тасаввуф аҳли. Жалолидцин Румий: «Модда бир отдир, 
руҳунинг суворийсидир», — деган эди. У, моддийликни жиловлай 
олсанг, уни бошқариб бўйсундирсанг, демак сен юксаксан. Агар 
у сени бўйсундирса, олиб қочади ва ҳалок қилади, деган фикрни 
таъкидлайди.

Ҳаёт мураккаб. Аслини олганда, табиатнинг ўзи ҳам ғоят 
мураккабдир. Табиатнинг гултожи бўлган инсон эса ундан-да 
мураккаброкдир. Бу мураккаблик инсонларнинг ўзаро муносабатида 
ёрқин акс этади. Чунки ҳар бир шахснинг ўэи бир оламдир. Шу 
маънода Гёте: «Бир шахснинг вафоти билан бир олам йўқ бўлди», — 
деганида бениҳоя ҳақ эди,

Ҳар бир инсоннинг орзу-армонлари, илми, тафаккури, кечин- 
малари, ҳис-туйғулари беҳисоб. Ана шуларнинг ҳаммаси жам бўлиб 
бир таълимот вужудга келган. Бу ажойиб таълимот ю ракка 
суянадиган, инсоннинг қалбини эзгулик билан тўлдириш ниятида 
пайдо бўлган таълимотдир. Ана ш унинг учун у ш оирларга, 
шеъриятга жуда катта таъсир қилган. Унинг таъсирида ажойиб, 
дунёда энг гўзал, энг жўшқин шеърият вужудга келгандир. Тасаввуф 
таъсиридаги шоирлар, адабиётчилар ҳозир ҳам мавжуд. Улар 
тасаввуфни янгича талқин қилиб, бадиий асарлар ёэмоқдалар. Бу 
ҳам унинг ўлмаслигидан далолат беради.

— Комил инсон тарбиясн тарихда кўллаб жамнятларнинг асосий 
муаммоларидан бири бўлиб келган. Бу ўрннда халқни маърифатли 
қилишга алоҳида эътибор берилган. Бироқ ўзларини маърифатли 
инсонлар деб биладиган барчани комил инсонлар дея олмаймиэ. 
Айтинг-чи, комил инсон қандай хислатларга эга бўлиши керак? 
Аждодларимизнинг бу борадаги изланишлари қандай хулосаларга 
олиб келган?

— Тасаввуфдаги комил инсон тушунчаси билан бизнинг тушун- 
чаларимиэ орасида фарқ бор, албатта. Ҳатто маърифатли ҳар бир 
кишини комил инсон дея олмаймиз.

Тасаввуф таълимоти бўйича комил инсон аллақандай идеал, 
Худога яқин бир вужуд. Ўша ғайб оламилан оддий одамларга 
хабар берадиган, илми ўша ғайб илмига уланган киш идир.

28 — Тасаввуф 433

www.ziyouz.com kutubxonasi



Албатта, маънавий баркамолликни ният қилар эканмиз, идеалга 
интилишимиз керак бўлали. Хўш, идеалга интилиш дегани нима 
ўзи? М енимча, бу — идеалнинг хислатларини ўзида сингдира 
бориш, ўзида кашф этиш, пайдо қилиш, шакллантириш дега- 
нидир.

Тасавауф нафсоний сифатлардан воз кечишдир. Нафсоний 
сифатлар деганимиз, юқорида қайд этганимиздек, моддият, вужуд 
билан боғлиқ сифатлар бўлади. Инсон умр бўйи шунга интилар, 
риоя қилар экан, охир-оқибатда яхши одамга айланади. Бу йўлда 
курашган одам шу зайлда такомиллаш иб, камол топиб, сай- 
қаллан и б  боради. У нинг характери , ақл и , диди , ҳислари  
чархланиб, мулойимлашиб боради. Буларнинг \аммаси комилликка 
қараб боришдир. Мабодо биз бутунлай комиллик даражасига 
етмаганимизда ҳам яхшиликка қараб интилсак, умр бўйи тако- 
миллашиб борамиз. Мана шунинг ўзи комилликни кашф этиш 
лейилади. Дунёвий билимларни ўрганиш, шариат илмини, илоҳий 
билимларни эгаллаш ва унга амал қилиш — ҳаммаси бизни камолот 
сари олиб боради.

Умуман олганда эса, Мирзо Бедил каби улуғ зотлар дунёвийлик 
билан илоҳийликни ўзаро зид қўймасдан, уларни бирга олиб 
қараганлар. Зеро, улар назарида дунёвий илмлар ҳам Аллоҳ 
илмининг бир қисми, дунёни билмасдан туриб, Аллоҳни билиш 
қийин.

Комил инсон сифатларига таъриф берадиган бўлсак, улар 
тасаввуфда ўзгача, динда бошқача, илм аҳлида ўзгача эканини 
кузатамиз.

Ш ариат аҳли таърифида комил инсон — мўмин-қобил, чин 
мусулмон киши. Унда беш вақг намозини канда қилмайлиган, 
рўза тутадиган, ҳджга борадиган, закот берадиган ва бошқа суннат 
талабларини адо этадиган одам комил инсон дейилади. Беруний 
ёки Форобийга диққат қилсангиз, комил инсон таърифи бош- 
қачадир. Хусусан, Форобийнинг «Фозил одамлар шаҳри» китобини 
ўқисангиз, комиллик ақллилик ва ахлоқийлик билан ўлчанганини 
биласиз. Агар одам ақпли бўлса, унда адолат туйғуси жўш уриб 
турган бўлса, фозиллар суҳбатидан баҳра олган бўлса, ўша комил 
одам, дейилади бу китобда. Бироқ тасаввуф аҳли фикрича, комил 
инсон бўлиш учун буларнинг ўзигина етарли эмас. Инсон комиллик 
даражасига етишиши учун фозиллик, ақгшилик, одиллик, шариат 
амалларини бекаму кўст бажаришдан ташқари кароматли авлиё 
ҳам бўлиши зарур. Комил инсон валийлик хислатига ҳам эга

434

www.ziyouz.com kutubxonasi



бўлиши, яъни у ўзгаларга ғайбдан мужда, хабар бериб туриши 
керак.

— М амлакатим из мустақил бўлди. Ж амиятимизнинг илм- 
маьрифатли, хушахлоқ, эътнқодлн кишилар ҳақидаги идеаллари 
ўтмишда тасаввур этнлган комил инсон ҳақидаги ғояларга нечоғли 
яқин ёки узоқ?

— М енинг назаримда, истиқлол, энг аввало, фикрга, тафак- 
курга эрк бергани билан мўътабардир. Китобхонларда илгари совет 
даврида тафаккур йўқмиди, деган савол туғилиши мумкин. Ҳа, 
тафаккур илгари ҳам мавжуд эди. Бироқ у марказга боғланган, у 
ердаги тузум манфаати доирасидагина фикрлайдиган олимлар 
қарашларига боғланган эди. Коммунистик ғоя билан боғланган, 
бўғилган фикр бор эди, холос. Ўша идеология, ғоя қобиғидан 
ташқарига чиқиш эса гуноҳ, жиноят ҳисобланар, бундай ҳаракат 
мутлақо ман қилинган эди.

М устақиллик тафаккури биринчи навбатда миллий озодлик 
тафаккуридир. Ўзбек миллатининг тараққиёти учун, Ўзбекистон 
аҳлининг камолоти, маънавияти, моддий юксалиши учун хиз- 
мат қиладиган, тараққиёт учун йўналтирилган эркин ф икр, 
ғоя биэнинг мафкурамиэ ҳисобланади. Тарихни, умуман, ва- 
тандош ларимизни камолотга етаклайдиган илмни ўрганиш ҳам 
мустақиллик мафкураси билан чамбарчас боғлиқ. М устақил- 
лигим изнинг дастлабки йиллариданоқ буюк боболар меросига 
катта эътибор берилгани, жумладан, тасаввуф ҳақида китоблар 
чоп этила бошлагани, Хожа Аҳмад Яссавий, Имом Бухорий, 
Имом Термизий, Ақмад Ф арғоний, Бурҳониддин М арғиноний, 
Имом М отуридий, Алишер Навоий Хожа Абдулхолиқ Ғижду- 
воний, Хожа Баҳоуддин Н ақш банл каби улуғ аждодларимиз 
ю билейлари ўтказила бош лагани миллий қалриятларни тик- 
лаш , мана шу муқаддас заминла яшаб келган халқ манфаатла- 
рининг ҳақиқий ҳимоячиси бўлган давлат сиёсатига айлангани- 
дан мужда эди.

Бу муборак кунларнинг қадрига шунинг учун ҳам етиш керакки, 
куни кеча Яссавий номини тилга олганлар компартия марказ- 
қўмида муҳокама қилиниб, улар тараққиётга қарши одамлар, деб 
қораланган эди. Мустақиллик ўша курашларнинг зое кетмаганини 
кўриш бахтинигина бериб қолмасдан, миллионлар онгини чалғит- 
ган коммунистик ғояларнинг ўзи аслида реакцион эканини фош 
этиш имконини ҳам яратди. Тасаввуф эса инсон қалби ҳақидаги 
таълимот сифатида азалдан унинг маънавий, руҳий камолотига 
кўмаклашиб келди. Бу фан инсонни, унинг ахлоқини поклаш 
борасидаги ғоялари билан бугун ҳам ўз долзарблигини йўқотгани 
йўқ. Мустақиллик бизга янги ҳаёт қуриш имконини берди. Ҳа, биз

435

www.ziyouz.com kutubxonasi



миллат сиф атила ўз қадримизни тиклайдиган, ҳар биримиз 
ўзимизни поклайлиган замон келди. Бу, аввало, тавбадан, янги 
ҳаётга юз буришдан бошланади. Бу ишда бизга тасаввуфнинг 
фойдали бўлиши шубҳасиздир.

Биз бозор иқтисодиётига ўтдик Мамлакатда янги табақалар, 
тоифалар шаклланмоқда, мулкка муносабат ўзгарди. Айни вақтда, 
бу жараён маълум маънода ўзим бўларчилик истаги, нафсга ружу 
қўйишга ҳам олиб келганини кўриш қийин эмас Кўринадики, 
тасаввуф маънавий покланиш  таълимоти сифатида яна ҳам 
долзарблашиб бормоқда, аҳамияти ортмоқда.

Ш униси қизиқ ва таш виш лики, эски тузум сарқитларидан 
қутула олмаган айримлар гарчи тасаввуфни реакиион деб очиқ- 
дан очиқ айтм асалар-да, айрим давраларда кўнгилга ҳадик 
соладиган гапларни тарқатиб юрибдилар. Оқибатда тарихни 
бузиш давом этаяпти. Ҳатто, тасаввуфнинг Ж алолиддин Румий, 
Алишер Н авоий, Н осир Хусрав, Умар Хайём каби йирик на- 
мояндаларини «улар тарихан эркин фикрли киш илар бўлгани, 
динга қарш и бўлгани учун кучли ижодкорларга айланган», 
деган фикрлар билан тарих бузиб кўрсатиляпти Аслида эса бу 
зотлар тасаввуф аҳли сифатида расмиятчиликка, дин раҳнамо- 
ларининг схоластикасига қарш и кураш ган. Улар ҳурф икр- 
лигининг асл манбаи тасаввуфдир, яъни дунё моҳиятини теран- 
роқ англашдир

— Жаҳонда илм-фаннинг, иқтисодий ривпжланишнинг тезла- 
шиши инсонлар ақлнй тараққнётинннг жадаллашишини ҳам тақозо 
этмоқда. Шу боисми, гоҳо ақлий тараққиёт маънавий, руҳий 
ривожланишдан устун қўйилаётир. Аждодларимиз эса комил инсон 
тарбияси, энг аввало, руҳни тарбиялашдан бошланади, деган фикрда 
бўлганлар. Бундай зиддиятли ҳол инсониятнинг камолотига салбий 
таъсир этмайдимн?

— Бу савол бугунги кунда бутун инсониятни ўйлантириб 
келмоқда. Европада Рим клуби деган ташкилот бор. У ташкилот 
ҳар йили дунёдаги инсоният истиқболи ҳақида ўйлайдиган 
мутахассисларни йиғиб, уларнинг маърузасини эшитади ва китоб 
ҳолида нашр этади. Инсон ўзи яратган техника мўъжизаларига 
қул бўлиб қолмайдими? Одамнинг ўзи одамзод ўрнини эгаллаётган 
техникадан ортда қолиб кетмасмикан? Мусиқа, адабиёт тақдири, 
одамгарчилик, атроф муҳит экологияси, ижтимоий экология, 
табиат экологияси — ҳаммаси бугун одамзодни ўйлантиряпти. 
Мана, асримизда атом яратидаи. У инсониятга қанчалик фойда 
ва зарар келтирмоқда. Шу каби каш ф иётлар охир-оқибатда 
инсониятнм ҳалокатга олиб келмайдими? Ер юзидан оламзод 
жинсини Йўқ қилиб юбормасмикин, деган ташвиш эса тобора 
кучаяётир.

436

www.ziyouz.com kutubxonasi



Тасаввуфга келсак, у азалдан ақдий тараққиётдан маънавий 
тараққиётни устун қўйган. Жумладан, гарчи ақл Худонинг мўъжи- 
заларидан бири, деб тан олинса-да, Исломда ва Қуръонда ҳадцан 
ташқари ақдга берилиб кетиш ҳам хунук оқибатларга олиб келиши, 
Илоҳга, имонга бўлган ишончни йўқотмаслик инсонга қайта-қайта 
уқтирилади. Бунинг тагида жуда катта ҳикмат бор. Зеро, бу 
таълимотда инсон яратган мўъжизалар, аввало, инсоннинг ҳис- 
туйғулари бойишига, ташвишлари камайишига, камолотига хизмат 
қилсагина қимматга эга, деган фикр мавжуд. Назаримда, биз 
тараққиёт сари қадам қўймоқдамиз. Европа, буёғи Осиё ҳамда 
америкаликлар билан алоқамиэ кенгаймоқда. Японлар, корейслар, 
малайзияликлар тараққиёти бизни лол қолдирмоқда. Муҳтарам 
Президентимиз Ислом Каримов бу тараққиётни ўэлаштиришимиз, 
ўрганишимиз керак, деб таъкидлар эканлар, ёшларимиз ўқисин, 
аммо ўзбеклигини унутмасин, маънавий камолот билан одамгар- 
чиликни бирга қўшиб олиб борсин, дейдилар, Дарҳақиқат, иккиси 
қўшилмаса, биз ҳеч нарсага эриша олмаймиз. Жамиятимиз тарақ- 
қиётида ана шу ақлий камолот билан маънавий камолотни бирга- 
ликла олиб бориш билан маънавиятни бир-бирига қарама-қарши 
қўйиш тўғри эмас. Фикрлайдиган одам, тафаккур қиладиган инсон 
ҳар ҳолда маънавиятдан йироқ бўлмайди. Маънавияти юксак оламла 
эса билим қанчалик кўп бўлса, камтарлик ҳам шунча зиёда бўлади. 
Унинг фикри ҳам соғлом бўлади. Шу боис маънавий фикрнинг 
фойдаси ғоят каттадир.

— Эътиқоди сустлар нафс исканжасила жамият манфаатини 
унутишини, аввало, ўз эҳтиёжини ўйлашини кузатамиз. Эъти- 
қодли, солик кишилар эса бу дунё, жумладан, жамият муаммо- 
ларидан узоқроқ бўлишга интилалилар. Шундай экан, мамлакат 
тақдирини белгилайдиган, унинг ривожини кафолатлайдиган 
инсон қандай бўлиши керак, деб ўйлайсиз?

— Дунёга муносабат, бойликка муносабат ғоят мураккаб масала. 
Одамни яхши яшаш орзусидан маҳрум қилиб бўлмайди. Яхши 
яшаш учун интилиш, меҳнат қилиш керак. Бунинг учун шароит 
бўлиши лозим. Уй-жой масаласида ҳам, кийим-кечак масаласида 
ҳам. Болаларнинг бахтини ўйлаш, уларни ўқитиш, имкон топиб 
ўэингиз ҳам ўқиб-ўрганишингиз керак. Буларнинг ҳаммаси модлий 
таъминот билан боғлиқ. Ҳозир ҳам, илгари замонда ҳам бу нарсани 
инкор қилувчи таълимот бўлмаган. Ҳар биримиз айни пайтда 
муайян бир шароитга эга бўлиш учун интиляпмиз. Давлатимизнинг 
сиёсати ҳам, қилинаётган қурилишлар, ишлар ҳдм янги жамият 
барпо этишга қаратилган. Шуни ҳам айтиш керакки, юксак маъ- 
навият ф аровон яш аш ни, бойликни инкор этмайди. Лекин 
бойликни мақсал эмас, восита деб билиш жоиэ. М ақсал эса

www.ziyouz.com kutubxonasi



одамийлик, инсонийлик, камолот, халққа, миллатга хизмат қилиш 
бўлиши даркор, Топган нарсаларимиз, ақлимиз, фикримиз ҳам 
шунга восита бўлсин. Бу ўзгалар ҳавас қилгулик жамият, ўзаро 
етук инсоний муносабатлар қарор топишига олиб келади. Фарзанд- 
ларимиз ана шундай кишилар бўлиб етишадилар, деган ниятламиз. 
Илоҳим шу ниятга етайлик, иншооллоҳ!

— Яқннла олтмиш ёшга кирдингнэ. Аввало таваллуд кунингиз 
билан табриклаймиз. Маълумкн, бу улуғлик ёшига етган инсон уз 
ўтган умрини қандайдир сарҳисоб қилади. Янги режалар тузади. 
Шу маънода кечган ёшингиздан, аввало, инсон, қолаверса, олим 
сифатида қандай ҳаётий хулосалар чиқардингиз? Қандай ижоднй 
ниятлар туғилмоқда?

— Табригингиз учун раҳмат. Аввало шуки, умримдан розиман. 
Аллоҳ менинг кўнглимга солган ниятларимнинг амалга ошаётга- 
нилан хурсанлман. Яхши дўстлар орттирдим, беғараз, сўфий табиат 
устозларга йўлиқдим, улардан илм ўргандим. Олган билимларимни 
яна қайтариб шогирдларгаетказаяпман. Мен умримдан яна шунинг 
учун розиманки, Ўэбекистонни, Ватанимни мустақил кўриш 
бахтига муяссар бўллим. Шу мустақиллик йилларида мен олим 
сифатида танилдим, қадрландим. Менинг сўзим энг олий даргоҳ- 
ларда эшитилди, илмим юртга, халққа керак деб топилди. Шу 
йиллар ичида мен 7 та китоб чоп эттирдим. Бир томондан, улуғ 
руҳоний пирларимиз таълимоти — тасаввуф ҳақида яхлит китоб 
ёздим, иккинчи томондан тасаввуфга оид бир нечта манбаларни 
таржима қилдим. Ш арқу ғарб маънавиятидаги ўзаро баҳра- 
мандликни таҳлил этувчи «Тафаккур карвонлари» номли китобим 
чиқди.

Н иятим, шу йўналишларда ишни лавом эттириш — қадим 
м аънавиятим из сарчаш маларини чуқурроқ ўрганиш га ҳисса 
қўшиш. Бу соҳада қилинадиган иш жуда кўп. Халқимиз қолдирган 
ф алсаф йй-таф аккурий, бадиий-адабий меросни кенг тадқиқ 
этиб, кўп жилдлик асарлар яратиш керак, токи улар бугун ва 
келажак авлод учун ҳам хизмат қилсин, дейман. Бу, албатта, 
кўпчиликнинг кучи билан бўладиган иш. Янги типдаги раҳбар 
кадрларни ўқитиш, тарбиялаш, янгича тафаккурни шакллан- 
тиришга улуш қўшиш —булар бағоят масъулиятли, аммо шараф- 
ли вазифалар.

Умрим фойдали, халқ учун қилинаётган ишларга сарфланаёт- 
ганидан, Президентимиз, ҳукуматимиз ишончини баҳоли қудрат 
адо этаётганимдан хурсандман.

— Сиз ва бизга устоэ Ғайбулла ас-Салом 60 ёигдан ўтиб гўзал 
шеърлар муаллифи сифатида танилдилар. Сиз ҳам шеър машқ 
қилганмисиз?

438

www.ziyouz.com kutubxonasi



— Муҳтарам домла Ғайбулла ас-Салом — менинг устоэим, 
шу одам раҳбарлигида мен фан номзоди ва фан доктори илмий 
даражаларига эга бўлганман. Домланинг шоирликларилан хаба- 
рим бор. М енда ҳам бу «касал» баъзан қўзғаб туради. Аммо 
шоирликка даъвом йўқ. Ш оирлик — бу алоҳида истеъдод. Бу 
Аллоҳ инояти. Аллоҳ раҳмат қилгур Тилак Жўра, агарчи ўзи 
умр бўйи биз билан бирга бўлган бўлса ҳам, олимларни назар- 
писанд қилмасди. Балки шунинг «аламидан» Ғайбулла ака назмга 
қўл урдимикин... Ким билади дейсиз. Ҳар ҳолда баъзан менда 
ҳам назмий «табъ» пайло бўлиб туради. Аммо ҳозирча бировга 
кўрсатганим йўқэди.

— Ижоэатингиз бнлан суҳбатимиэ якунида муштарийларга 
шеърий машқпарингиздан намуналар ҳавола этсак.

www.ziyouz.com kutubxonasi



МУНОЖОТ

Етмиш минг ақл оламин кездим, 
Етмиш икки томир-ла сезаим:
Сен Қудратсан, покловчи Ғ*уҳсан, 
Азал-абад Воҳид шукуҳсан.
Олам— вужудингнинг вужуди, 
Олам— ҳикматингнинг шуҳуди. 
Замон, макон, қадим, истиқбол, 
Эрку бахту омад, истиқлол — 
Бари Сенсан, барчаси Сендан 
Яратувчи, ризқ бергувчисен, 
Фақат Сенсан ёру мададкор, 
Фақат Сенга суянмоқ даркор. 
Фақат Сенинг номинг улуғдир, 
Нуринг билан қалбим тўлиқцир. 
Камол десам— Камол Ўзингсан, 
Жамол десам— Жамол Ўзингсан. 
Мутлақ вужуд, абад ҳаётсан, 
Ҳақсан, Ҳақиқатсан, Нажотсан. 
Сирларимга маҳрам Ўзингсан, 
Дардларимга малҳам Ўзингсан. 
Мадад бергин, қўлла қулингни, 
Яхшиликка йўлла қулингни. 
Ҳузурингдан бенасиб этма, 
Раҳматингни Сен дариғ тутма. 
Руҳим топсин ором, ҳаловат, 
Иймонимни сақлаб саломат, 
Аллоҳим деб умрим ўтказсам, 
Омонатни Сенга етказсам...

440

www.ziyouz.com kutubxonasi



АЛЛОҚИМ

Сенга фақат суянмоқ керак, 
Қудратингга инонмоқ керак.
Сени севмоқ юрак-юракдан, 
Номинг айтиб тўйинмоқ керак.

Сенинг йўлинг хато бўлмайди, 
Ҳикматларинг адо бўлмайди.
Дунё Сенинг — охират Сенинг, 
Ҳеч ким Сендан жудо бўлмайди.

Акдпарнинг жавраши бекор, 
Режалару тадбирлар ночор.
Сен барибир ғолиб, музаффар, 
Сен Раҳмонсан қодир ҳукмдор.

Зарралардан коинот қадар, 
Иродангга итоат этар.
Барча Сенга келиб туташар,
Бари Сендан жунбушга келар.

Сен — таянчим, нажотим Сендан, 
Собит бўлсам, саботим Сендан. 
Бу дунёу у дунёда ёлғиз ЁР 
Илмим, сўзим ҳаётим Сендан.

РУҲ

Самоларда этар парвоз, 
Кўнарга ошиёни йўқ.
Макони йўқ, жаҳони йўқ, 
Замон ичра замони йўқ.
Эгар фарёд, тинар бирдам,
Ки сўзларга забони Йўқ. 
Аёғила кишан бордир, 
Қутулмоққа имкони йўқ.
Гаҳи шоддир, гаҳи маҳзун 
Гаҳи кўзларида намдир.
Гаҳи чақмоқ мисол ёрқин, 
Гаҳи олам аро ғамгин.
Нишони йўқ яловдир у — 
Куйдургувчи оловдир у.

441

www.ziyouz.com kutubxonasi



I

Самоларда этар ларвоэ,
Ажаб қуш ошиёни йўқ...

ЎЗИМГА

Аллоҳни сев, Пайғамбарни сев, 
Севгин қалби гўзал инсонни. 
Ардоқлаган эл-юртингни сев,
Севгин меҳр тула жаҳонни.

Севги билан ораста олам,
Муҳдббат-ла бағримиэ бутун.
Севгувчи дил — улуғ бир неъмат.
Севги берар умрга мазмун.

Сабру тоқат, қаноат — севги,
Чин юракдан ибодат — севги.
Илму ҳикмат, каромат — севги,
Ихлос, имон, садоқат — севги

Ишқцан бизни яратди Аллоҳ,
Қдлбга нурин таратди Аллоҳ.
Севгин дея хитоб айлабон,
Ўзин бизга танитди Аллоҳ.
Аллоҳ билан юксалар одам,
Аллоҳ билан мунаввар олам.
Илоҳ ишқи жон ичра жондир,
Шу иш қ билан яшагин ҳар дам.

КАЙДАСИЗ?

Ойлин тунда ой меҳмонинг бўлганла, 
Қўйнинг, кўнглинг кумуш нурга тўлганда, 
Эслаб қолсанг шунда мени мабодо, 
Секингина шивирлагин: қайдасиэ?

Хаёлларинг ғужғон юриб ўйнаса, 
Ю раккинанг минг бир сирни сўйласа, 
Сирдош излаб, бўалаб, бўзлаб куйласа, 
Секингина шивирлагин; қайдасиз?

442

www.ziyouz.com kutubxonasi



Вужудингни босиб келса ҳаяжон,
Тошқин ҳисларингга топмасанг макон, 
Айтар сўэни айтолмайин лол қолса забон, 
Секингина шивирлагин: қайдасиз?

Нигоҳингни сеҳрласа кенг само,
Зуҳро юлдуз туҳфа этса хуш наво, 
Қулоғингга чалинса таниш садо,
Секингина шивирлагин: қайдасиз?

Садо бўлиб кириб борай хонангга, 
Ўлтирайин ойга боқиб ёнингда.
Мени иалаб талпинганинг онингда, 
Секингина шивирлагин: қайдасиз?

Ойдин тунда ой меҳмонинг бўлганда, 
Қўйнинг, кўнглинг кумуш нурга тўлганда...

* * *

Аллоҳим, пардаларингни кўтар,
Ёндир бу вужудимни ёндиргил.
Ларгоҳинг обиҳаётдир ахир,
Қондир ташна дилимни қондир.

* * *

Ўзингга сиғиндим, Ўэга паноҳим йўқ,
Ўзга қиблагоҳиму саждагоҳим йўқ.
Хоҳ қўлла, хоҳ ситам эт, изтиробга сол, 
Заррача бўлса-да фиғону оҳим йўқ.

★ * *

>
443

www.ziyouz.com kutubxonasi



УС70Э Ғ. САЛОМОВга

Сизнинг борлигингиз менга саодат, 
Сизнинг ёрлигингиз мен учун қувват. 
Сизни кўриб руҳданади хаста дил.
Сиз ахир яхлит бир кўнгилсиз, кўнгил.

* * *

Ақлингга тараф йўқ, зоти мукаррам, 
Ҳар нарсага қпдир ҳазрати одам.
Лек ўзингни тушунмакка ўзинг ожиз, 
Зероки тугунсан, сирдирсан мубҳам.

*  4 *

Бир менму, бу олам аламин чеккан, 
Озурда дили ғам тиғига теккан? 
Ш одлик гули унган ҳар инсон дилига 
Бу чарх минг ғусса уруғин эккан.

* * *

Битмаган ишлар кўп — битмайди улар, 
Кетмаган ғамлар кўп — кетмайди улар. 
Оёқлар югурар тиним билмасдан, 
Манзилга етмади — етмайди улар.

Биз юрган йўллардан юрмади улар,
Биз кўрган чироқни кўрмади улар, 
Ш итоб-ла от суриб кетдилар олға.
Не хавф бор, не хатар— сўрмади улар.

★ * *

Керак эмас менга давлат зиёда, 
Дабдаба-ю ҳашам, шуҳрат керакмас. 
Менга Худо берган риэқим кифоя, 
Менга азиз юртим омон бўлса бас.

Донишманд кўзингга боқиб тўймайман, 
Анор юзларингдан ўпайин халқим.
Сен борсанки ҳаётим бутун,
Сен борсанки номим эиёда.
Қучоғингла ўсдим, балқидим, 
Чумолидай хиэматингга бўлиб шай.

444

www.ziyouz.com kutubxonasi



Корингга ярасам қднийди?
Қарзимни узолсам, кўзингга боқсам...

* * *

Тақдир, сендан розиман ақп-ҳуш берганинг учун, 
Ҳаётда муносиб тенг-тўш берганинг учун.
Имонли, идрокли одамлар раҳнамо бўлиб, 
Серғулу юрак, кўп юмуш берганинг учун.

www.ziyouz.com kutubxonasi



МУНДАРИЖА

Д ебоча............................................................................................................................. 3

КОМИЛ ИНСОН АХЛОҚИ...................................................................................7
Тарих ва таъриф .......................................................................................................... 9
Т ариқат ........................................................................................................................ 22
Ҳ о л ................................................................................................................................ 30
Маърифат ва ҳақиқат.............................................................................................. 37
Муҳаббат......................................................................................................................48
К аром ат .............................................................................................   59
Тариқат ва ш ар и ат .................................................................................................. 71
Хилват ва анжуман...................................................................................................85
Ф утувват.................................................................................................................... 105
Моҳият — инсон учун кураш м оқ......................................................................121
Комил и н с о н ........................................................................................................... 130
Тасаввуф ва бадиий иж ол....................................................................................139
Тимсоллар тимсоли................................................................................................ 149
Шоҳу ларвеш ҳикмати.......................................................................................... 161
Суқрот - комил инсон тимсоли....................................................................... 182
И ш қ оташининг самандари................................................................................ 192
Жон ва жонон м ож ароси .................................................................................... 206
«Ахтарин иш қ эттию совут нафсни оҳ субҳ*...............   213
«Эрур кўнгулда сафо ишқ тоэа доғи била»................................................... 220
«Аҳа қилдим: иш қ лафэин тилга маэкур этм айин» ................................... 227
«Соқиё, талх ўлди айшим ҳажр бедоди била»..............................................234
Хотимат ул-китоб................................................................................................... 239

ТАВҲИД АСРОРИ ................................................................................................243
Тасаввуф фалсаф аси............................................................................................. 245
Комиллик тариқати (Уруж )................................................................................251
Мақсад — Ҳаққа етиш моқ................................................................................... 261
Тасаввуфда шафқат концепцияси.....................................................................270
Ирфон ва комил инсон  ...............................................................................278
Ихлос — халос..........................................................................................................287
Дарвеш ахлоқи таъриф ида.................................................................................. 299

www.ziyouz.com kutubxonasi



Тавҳид асрори. Фанп ибрати. (Муқаддима ўрнида)..................................... 310
Яссавий ҳақиқати................................................................................................... 333
Ишқни олонлантирган сўэ ёхуд «Қаро  ................................................345
Саййид Ҳасак Ардашер — комил инсонм и?................................................ 356
Инсондан Илоҳга. (Мирзо Бедил ҳақида с ў з ) ..............................................373
«Камоли нури раҳматман». (М ашраб жазбаси).............................................380
Руҳи қудсийлардан б и р и ..................................................................................... 390
Камолог и л м и ..........................................................................................................394

НАЖМИДДИН К У БРО .......................................................................................397
Тариқат К уброси.................................................................................................... 399
Илова. Илм хоси яти .............................................................................................. 430

www.ziyouz.com kutubxonasi



Нажмцддин Комилов.
Тасаввуф / Н. Комилов; —Т.: «МоуагоиппаЬг» — 

« 0 ‘2Ьек181оп*, 2009. —448 б.

151Ж 978-9943-01-382-7

ВВК 87.3(5)

Нажмидоин КОМИЛОВ 

ТАСАВВУФ

«МОУАКОШИАНК» -  «0 2ВЕК15Т01Ч»

Муҳаррирлар Б. Шарипов, Л. Игамова 
Бадиий муҳаррир О. Фозилов 

Техник муҳаррир У. Ким 
Компьютерда тайёрловчи Г. Қулмазарова

Босишга рухсат этилди 4.09.2009. Бичими 60x90 
Таймс гарнитурада офсет усулда босилди. Шартли босма 

табоғи 28,0. Нашр табоғи 27,38. Нусхаси 3 000. 
Буюртма № 08-106.

«М ОУАК01Ж ^АНК» нашриети, Тошкент, 100069. 
Зарҳайнар кўчаси, 18-берк кўча, 47а.

Ўзбекистон Матбуот ва ахборот агентлигининг 
«0'/Ьек15(оп» нашриёт-матбаа ижодий уйи. 

100129, Тошкент, Навоий кўчаси, 30

www.ziyouz.com kutubxonasi




